
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 22 (1918)

Artikel: Ferdinand Hodlers "Blick ins Unendliche"

Autor: Oehler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-574145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-574145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


312 N. tV>: f Ferdinand Kodier.

als Beispiel und Warnung über dieser
armen Welt, die an der Lüge des Rassen-
Hasses zugrunde zu gehen droht, aber auch
als Trost und Hoffnung für die Zukunft.
Ob nun Hoblers künstlerische Weise bei
uns weitere Pflege finde oder ob unsere
jungen Maler, dem Schatten des Ti-
tanen ausweichend, andere Wege suchen,

ist nicht von Belang; darauf aber kommt
es an, das; der Geist seines Werkes bei uns
lebendig wird, daß diejenigen sein Ver-
mächtnis empfangen, denen die kommen-
den Tage gehören, unsere Jugend, und
daß sie es im Herzen bewahren, bis die
Tat reift.

N. tV.

Ewiger Arieàe
Dem Freunàe Feràinanà Hoàler

Enàìich Ruh gefunàen Eräeniuft erfüllet,
Nach so heißen Ltunàen — Eràenàrang gestillet,
Enàlos ewige Ruh! Ztill unä kühl auch àu î

Fbieàe, ewig Fbieäen
Droben unà hienieàen —
Ewig — Mes -- Eins!

Maìther krebs, Herzogenbuchsee.

Zerüinanö HoÜlers Mîck ins Unenöliche".
Eine Vermittlung von Hans Oehler, Basel.

Kunst-Kritik.
Die Kunstkritik ist eine Begleiterschei-

nung der Kunst. Wie sie ein Kunstwerk
„kritisiert", hängt von der jeweiligenKunst
ab, an der sie sich gebildet hat. Sie ist
nicht etwas außerhalb oder über derKunst
Stehendes, das seine eigenen Maßstäbe in
sich trägt, mit denen jede Kunst gemessen
werden kann. Jede Kunstkritik ist eine
zeitlich besondere, entsprechend der beson-
deren Kunst, an der sie entstanden ist.

Wir stehen heute am Ende einer Kunst,
die der Ausdruck eines reichen und un-
endlich verfeinerten Sinnenlebens ge-
wesen ist. Ihr entsprechend war die Kunst-
kritik, die alle Regungen dieses Sinnen-
lebens begrifflich wiederzugeben verstand.
War die Kunst der malerische Ausdruck
seiner Sinnenerlebnisse gewesen, so die
Kunstkritik deren begriffliche Vermittlung.
Und wie diese verfeinerten Sinnenerleb-
nisse selbst nur eine Angelegenheit der
Wenigen, die ihrer fähig waren, sein
konnte, so war auch ihre begriffliche Ver-
mittlung in der „Kritik" nur einzelnen
verständlich und wertvoll. Ihren Zweck
erblickte diese „Kritik" nicht darin, Kunst
zu vermitteln, sondern zu „kritisieren".

Sie hielt sich dazu berufen, letzte Urteils-
instanz und allgültiger Maßstab für jede
Kunst zu sein. Die „Kritik" sollte eine
über aller Sondererscheinung stehende
Wissenschaft künstlerischer Wahrheit bil-
den. Die Kritik sollte nicht im Dienste der
besonderen Kunst, die sie vermittelte und
für die sie Maßstab war, stehen, sondern um
ihrer selbst willen da sein: Kritik als Er-
kenntnis künstlerischer Wahrheit um dieser
Erkenntnis willen. Die Kritik beanspruchte
selbständige, von der Kunst losgelöste Be-
deutung.

In Wirklichkeit ist auch diese besondere,
sich als Kritik" gebärdende begriffliche Be-
schäftigung mit Kunst nichts anderes als
eine Vermittlung der besonderen Kunst,
aus der sie ihren Geist gesogen hat. Der
Anspruch der Unfehlbarkeit und Allwis-
senheit aber, mit dem sie auftritt, ist schuld

daran, daß die Kluft Zwischen Publikum
und gegenwärtiger Kunstkritik manch-
mal größer ist als die zwischen Publikum
und gegenwärtiger Kunst.

Eine Erneuerung der Kunstkritik kann

nur dadurch stattfinden, daß sie sich an der
neuen Kunst Maßstab und Stellung neu
bildet. Die neue Kunst weist die Wege,



Hans Oehler: Ferdinand Hoblers „Blick ins Unendliche". 313

die die Kunstkritik künstig gehen wird. Da
wird vor allem das Wort Kritik fallen.
Wer künftig über Kunst redet, wird sie

nicht kritisieren, sondern vermitteln
wollen. Alles Reden über Kunst kann kei-

nen anderen Sinn haben und hat in
Wirklichkeit nie einen anderen gehabt, als
zu einer tieferen Erfassung des Kunstwer-
kes zu führen. Wegleitung zur Vertiefung
des Erlebnisses ist letzten Endes das Ziel
aller und jeder begrifflichen Beschäftigung
mit Kunst.

Die neue Kunst kennt die Selbstgenüg-
samkeit der vergangenen nicht. Sie tritt
wieder helfend und führend mitten ins
Leben hinein. Für sie gibt es kein l'ark
xonr 1'a.rt. Ihre höchste Aufgabe sieht sie

darin, dem Leben zu dienen. Dasselbe
gilt von der künftigen Kunstkritik. Nicht
Kritik um der Kritik willen, um eine über
der Kunst stehende „Wahrheit" zu fördern
oder die Kunst selbst zu maßregeln, wird
ihr Zweck sein. Demut vor der Kunst ist
ihr erster Wesenszug. Der Kunst bei der
Durchführung ihrer hohen Aufgabe be-
hülflich zu sein, ihre erste Aufgabe.

Die neue Kunst ist aber auch wahrhaft
sozial, indem sie für alle da ist und allen
zugänglich. Sie verlangt zu ihrem Ver-
ständnis nicht eine Kultivierung des Ee-
schmacksvermögens, deren nur wenige
fähig sind. Sie ist der Ausdruck so allge-
meinmenschlichen Erlebens, daß jeder,
auch der Einfachste, etwas von seinem
eigenen Leben darin zu finden vermag.
Wen sie ergreift und erhebt, entscheidet
nicht die Höhe der Bildung, sondern die
Tiefe des Erlebens. Gleiche Wege wird
die künftige Kunstkritik gehen. An alle
muß sie sich wenden und von Dingen
reden, die alle verstehen und die für alle
Wert haben. Für die Kunstbetrachtenden
wird Kunst besprochen, für niemanden
sonst. Steht schon die neue Kunst im
Dienste des Lebens, dann noch vielmehr
die neue Kunstkritik.
Die Stellung des Bildes in der

Entwicklung.
Eine Vermittlung zwischen Kunstbe-

trachter und Kunstwerk kann durch die
Darlegung der Stellung, die ein Kunst-
werk in der Eesamtentwicklung einer
Völkergeneration einnimmt, geschehen.
Wer die Stellung in der Entwicklung er-

kannt hat, kennt den Willen, der dem be-
treffenden Schaffen zugrunde liegt. Und
das ist die erste Vorbedingung alles Kunst-
genießens: den Willen des Schaffenden
zu kennen.

Die Geschichte der Völker ist die Ee-
schichte der Einzelmenschen. Die Ent-
Wicklung, die die Einzelmenschen durch-
machen, machen die Völker durch. Die
Entwicklungsstufen des Einzelnen —
Kindheit, Lehrzeit und Reifealter — sind
die Entwicklungsstufen der Völker. Wie
in allen anderen menschlichen Aeuße-
rungen, so läßt sich dieser Entwicklungs-
verlauf auch an der bildenden Kunst fest-
stellen.

Werke aus der Kindheit unserer Völ-
kergeneration sind uns in der mittelalter-
lichen Kunst erhalten. Man muß hier von
einer Völkergeneration reden. Denn
die West- und Mitteleuropa bewohnen-
den Menschen machen zwar annähernd
gleichzeitig gleiche Entwicklungsstufen
durch, sie sind aber infolge ungleicher
Beimengungen an kleberresten einer frü-
heren Völkergeneration untereinander
doch so verschieden, daß man sie nicht
wohl als ein einziges Volk, sondern besser
als eine Generation von völkisch eigen-
artigen Gruppen bezeichnen kann. So
unterscheiden wir Italiener, Franzosen,
Engländer, Skandinavier und Deutsche
als Gruppen oder Völker derselben Völ-
kergeneration. Das Wesentliche dabei ist
aber nicht die völkische Verschiedenheit,
sondern die Eleichaltrigkeit, aus der die
Gleichartigkeit des Willens in gleichen
Zeiträumen hervorgeht. Eine solche Ge-
neration gleichaltriger Völker bildet ein
organisches Lebewesen höherer Ordnung,
dessen Entwicklung im gesamten der Ent-
Wicklung des Einzelmenschen entspricht.

Die mittelalterliche Kunst ist das Er-
zeugnis unserer Völkergeneration auf der
Kindheitsstufe. Welches sind die Haupt-
züge dieser Kunst und wodurch erweist
sie sich als die Aeußerung eines Willens
auf seiner ersten Entwicklungsstufe?

Alle Kinderkunst ist eine Wiedergabe
dessen, womit das Kind sich beschäftigt,
nicht dessen, was das Kind „sieht". Sie
macht den Eindruck des Rührenden und
Innerlichen, weil das Kind weder sehen
noch sich ausdrücken gelernt hat. Die



314 Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche".

unwissende, unüberlegte, nur ehrliche Hin-
gäbe an seine Aufgabe wirkt rührend;
innerlich ist sein Werk, weil es frei von
allem äußerlichen, angelernten Können
ist. Selbst unter dem Gesichtspunkt der
Formeinheit wird die Kunst dieser Stufe
oft höher stehen als die der darauffolgen-
den, weil angelernte, bewußte Ausdrucks-
Mittel, die der Ausdrucksvolle noch nicht
sich angeeignet und mit sich verschmolzen
hat, ihr fremd sind.

Diese Eigenschaften gelten von der
mittelalterlichen Kunst. Die Kunst des
Mittelalters ist rührend, innerlich und ein-
heitlich. Warum mußte dann die Folge-
zeit diese Vorzüge aufgeben, ohne ihnen
bisher gleichwertige entgegensetzen zu
können? Man hat in diesem Vorgang
einen Beweis von Niedergang erblicken
wollen. Zu dieser Auffassung liegt aber
kein Grund vor. Das Kind gibt das wie-
der, womit es sich beschäftigt, nicht was
es sieht. Das Kind beobachtet nicht; es

hat noch nicht beobachten gelernt. Man
kann fragen, ob es der Sinn der Kunst ist,
möglichst naturgetreu, d. h. nach genauer
Beobachtung, die Wirklichkeit wiederzu-
geben? Sicherlich ist er das nicht. Aber
wie soll, wer die Erscheinung der Dinge
nicht wirklich sieht, die Dinge selbst sehen
können? Wie soll, wer nicht die äußere
Erscheinungsweise beobachtet, in das
Wesen eindringen können? Das ist der
springende Punkt, warum wir nicht mehr
Gotiker sein wollen und warum es eine
Zeit geben mußte, die das Mittelalter —
um jeden Preis — überwinden mußte:
was die mittelalterlichen Künstler malten,
das war nicht, was sie wirklich gesehen
hatten, sie malten etwas, was sie über-
nommen hatten, was ihnen aufgetragen
war; sie versinnlichten Geistiges, was
fremden, nicht eigenen Ursprungs war.

Auch darin sind sie dem Kinde gleich,
das in seinen Darstellungen nur ange-
nommene Begriffe versinnlicht, nicht aber
selbstgesehene Ereignisse. Die Aus-
drucksmittel des Kindes können eigen-
artig und nicht angelernt sein, die Art und
Weise aber, die Dinge zu sehen, ist nie
seine eigene; es sieht die Welt in ange-
lernten Formen. Die Generation seiner
Eltern und Erzieher hat die Formen ge-
schaffen, in denen es die Welt sieht.

So haben die mittelalterlichen Künst-
ler das schon geformte Weltbild der christ-
lich-byzantinischen Kunst von der aus-
sterbenden römisch-griechischen Völker-
generation übernommen und ihm mit
eigenen Darstellungsmitteln Ausdruck
verliehen. Nicht wie sie die Welt sahen
und erlebten, sondern wie eine frühere
Völkergeneration auf ihrer höchsten Stufe
sie gesehen und erlebt hatte, stellten sie

dar. Im Austrage dieser übernommenen
Weltanschauung malten und meißelten
sie, nicht aus eigener Anschauung. Das
Kindheitsalter konnte noch keine eigene
Anschauung besitzen, es mußte die Welt
in fremden Formen anschauen. Daher
formten nicht sie erst in ihrem Kunstwerk
das Bild von der Welt; sie versinnlichten
bloß eine schon geformte (versinnbild-
lichte) Welt. Ihr Weg war nicht vom
sinnlich Geschauten zum Gestalten; sie ver-
anschaulichten bloß schon Gestaltetes.

Wohl mögen die Formen, deren an-
schauliche Verherrlichung diese Kunst war,
dem Erleben des gesamten Volkes gedient
haben. Aber das Erleben des Volkes war
doch nur in sie hineingezwängt; es war
ein Nacherleben dessen, was eine frühere
Völkergeneration erlebt und wie sie ge-
sehen hatte, nicht eigentlich ein eigenes
Sehen und Erleben. Das Volk war nur
eine Masse, die die fremden Formen er-
füllte, nicht selbst schöpferisch, nicht ziel-
setzender Wille und seine Tat nicht selbst

Form. Höchste Stufe der Kunst ist aber,
reine Gestaltung des Volkswillens zu
sein, reine Form, in der das Erleben des
Volkes sich abspielen kann, reiner Aus-
druck des Empfindens des Volkes. Nur
dann ist sie wirklich Schöpfung.

Weil die mittelalterliche Kunst das
nicht war, deshalb mußte es eine Entwick-
lung und damit eine Renaissance geben.

Diejenige Entwicklungsstufe, die mit
der Renaissance ihren Anfang nimmt, ist

erst in unsern Tagen zu Ende gegangen.
Es ist die Stufe des Lernens, die Lehrzeit
der west- und mitteleuropäischen Völker-
generation.

Im Mittelalter gab es kein eigenes
Anschauen der Dinge: man sah und er-
lebte die Welt so, wie es einem überliefert
wurde; es war in jeder Beziehung eine

vollständige Unterwerfung unter eine



Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche". 315

fremde Autorität, unter eine uneigene
Form. Die Renaissance war die erste Re-
volution, und ihre erste Forderung war
Selbständigkeit.

Selbständig werden aber kann nur,
wer selbst sieht. Das ist es, was die west-
mitteleuropäische Völkergeneration erst
lernen mußte. Und das ist es, was sie in
den Jahrhunderten vom Beginne der
Renaissance an bis heute getan hat. Nicht
mit übernommenen Begriffen die Welt
betrachten, sondern vorurteilslos und nur
beobachtend der Natur gegenübertreten
und von keiner fremden Autorität, son-
dern einzig von ihr sich belehren lassen,
das ist es, was Naturwissenschaften, Gei-
steswissenschaften und Kunst getan haben.

Wer je die höchste Stufe der Kunst er-
reichen will, muß erst beobachten lernen.
Zur reinen Form führt nur der Weg über
die sinnliche Anschauung. Die Kunst der
Renaissance bis einschließlich der Kunst
der letzten Tage ist eine Kunst der sinn-
lichen Anschauung. Bald war es mehr die
räumlich-körperliche Erscheinungsweise der
Dinge, deren naturgetreue Wiedergabe der
Kunstwille bezweckte, bald mehr die farbig-
malerische. Aber immer bedeutete nun
Kunst — im Gegensatz zur Kunst des Mit-
telalters, die eine Veranschaulichung über-
nommener Formen war — unmittelbare
sinnliche Anschauung selbst.

Allerdings wird der gerade Verlauf
dieser Entwicklung sinnlich-genauen An-
schauens durch Gegenströmungen unter-
brachen. So beispielsweise im siebzehnten
Jahrhundert durch die Bewegung des
Barock, die man treffend als eine Renais-
sance der Gotik bezeichnet hat. Die
Varockbewegung war der Versuch einer
geistigen Vertiefung der Kunst im Gegen-
satz zur reinen Sinnenkunst der Renais-
sance. Sie suchte diese Vertiefung in
einem Zurückgreifen auf die mittelalter-
liche Kunst, erreichte aber nie deren In-
nerlichkeit, sondern blieb äußerlich; da-
für gelangte sie zu einer Erfassung der far-
bigen Erscheinungsweise der Dinge, die
jener noch ganz fern gelegen hatte.

Eine Unterbrechung war ferner die Be-
wegung der Romantik, die allerdings auf
dem Gebiete der bildenden Kunst kaum
über verheißungsvolle Anfänge hinaus-
gekommen ist, die aber doch schon weniger

mehr ein Zurückgreifen auf das Mittel-
alter als ein Vorausnehmen der zukünf-
tigen eigenen Form bedeutet. Die Ro-
mantik hatte bereits versucht, in der sinn-
lichen Erscheinungsweise der Dinge ihr
Wesen zu sehen oder die reine Form aus
der sinnlichen Anschauung zu gestalten.
Aber ihre sinnliche Anschauung war so un-
genügend, daß es erst noch der sinnlich-
genauen Wirklichkeitskunst der letzten
Jahrzehnte bedürfte, um das wirkliche Er-
klimmen der letzten Kunststufe möglich zu
machen.

Diese letzte und höchste Entwicklungs-
stufe ist es, an deren Anfang wir stehen.
Die Kunst der vergangenen Jahre hat
noch einmal das Erlebnis sinnlicher An-
schauung in bisher unerreichter Höhe zur
Entfaltung gebracht. Eine Steigerung ist
nicht mehr möglich. Die letzte Vorberei-
tung ist geschehen. Die Kunst als reine
Form kann beginnen.

Wohl sind es schon bedeutende, ja hin-
reißende Werke, die der Einzelmensch in
seinem jugendlichen Lehralter schafft, voll
überschäumender Lebenskraft und fun-
kelnder Sinnenfreude, voll scharfer Be-
obachtung und treffsicherer Zeichnung.
Aber es fehlt noch das eigentlich Auf-
bauende; es ist mehr ein Alter des Ver-
zehrens als des Gestaltens. Das Jugend-
alter ist die Stufe der Entdeckung der eige-
nen Sinnlichkeit. Erst das Reifealter ent-
deckt die eigene Eeistigkeit; erst es ist wirk-
lich formschaffend.

Dies sind die drei Hauptentwicklungs-
stufen des Lebenswillens, wie sie unter
anderem in der Kunst zum Ausdruck ge-
langen. Des Eotikers Kunst war die Ver-
herrlichung einer fremden Eeistigkeit ge-
wesen, die Kunst der Renaissance, des
Rokoko und des Impressionismus der
Ausdruck eigener Sinnenfreude, und die
neue Kunst ist die Gestaltung eigener Gei-
stigkeit.

Jede dieser Kunstarten ist nur die Ver-
wirklichung des Lebenswillens auf der je-
weiligen Entwicklungsstufe. Der Wille
ist das einzig Maßgebende, wie und was
eine Kunst sei, ihre Eigenschaften hangen
von keinem Können ab. Der Gotiker
wollte mit seiner Kunst nichts anderes
schaffen als eine Verherrlichung seiner
angenommenen Weltanschauung; ein



316 Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche".

Volk auf dieser Stufe kann keine eigene
Anschauung wiedergeben wollen, daher
will es auch gar nichis anderes als das,
was es tut, und hat nichts anderes ge-
wollt, als was es getan hat. Die Kunst-
ler der Renaissance, des Rokoko und des
Impressionismus wollten nur ihre
Augenerlebnisse wiedergeben und woll-
ten nicht innerlich oder monumental sein;
der Wille auf dieser Stufe will nur Ent-
faltung der eigenen Sinnlichkeit. Und der
Künstler der dritten Stufe will nur die
Ewigkeit in seinen Formen erfassen, will
nur geistig und abstrakt sein.

Die Kunst der dritten Stufe steht da-
durch im Gegensatz zum Jmpressionis-
mus, daß sie nicht wie dieser beim ein-
maligen Augenerlebnis —beim Eindruck
— stehen bleibt, sondern darüber hinaus-
geht. Sie sieht von der bloßen Wiedergabe
alles nur einmalig-augenblicklich Erschei-
nenden ab und ist eine Erfassung des
Wesentlichen im Einmaligen, ein Aus-
druck des Jmmerwiederkehrenden, Ewig-
daseienden. Die neue Kunst ist abstrakt.
Zwar war auch die mittelalterliche Kunst
abstrakt, aber abstrakt nicht aus ihrem eige-
neu Erlebnis heraus. Der gotische Künst-
ler zog das Wesentliche nicht aus dem
eigenen Erleben des Einmaligen heraus,
er abstrahierte das Ewige nicht aus der
Anschauung des Vergänglichen; die Ab-
straktion war von jener Völkergeneration
vollzogen worden, von der er sie über-
nahm, nicht von ihm oder von seinem
Volke. Er veranschaulichte in seiner Kunst
bloß diese Abstraktion. Seine Kunst war
daher nicht eigentlich abstrakt, sondern
bloß die Versinnlichung einer Abstraktion.
Die neue Kunst dagegen ist selbst Abstrak-
tion aus der Anschauung.

Die neue Kunst ist reine Form, wie
diejenige Kunst es gewesen ist, die die
gotischen Künstler übernommen haben.
Sie ist die letzte Stufe der Kunst unserer
Völkergeneration, gerade wie die spät-
römische, die altchristliche und insbeson-
dere die byzantinische Kunst die letzte
Kunststufe der Völkergeneration des grie-
chisch-römischen Kulturkreises gewesen ist.
Die spätrömische Bildhauerei, die alt-
christliche Katakombenmalerei und die
byzantinische Mosaikkunst sind die unserer
Kunststufe entsprechende Kunst. Und der

Erundcharakter jener Kunst ist oder wird
der Grundcharakter unserer Kunst sein.

Der Erundcharakter jener Kunst aber
ist Monumentalität, Monumentalität nicht
dem äußeren Umfang, sondern der Größe
der inneren Auffassung nach. In allem
Dasein und Geschehen das Jmmerwieder-
kehrende und Ewigdaseiende, das Allge-
meinsame und Allwirkende sehen und das
kleinste Dasein und das geringste Ee-
schehen damit zur Ewigkeit und Allwirk-
samkeit emporheben, das ist Monumen-
talität.

Dieser heilige Drang zum innerlich
Monumentalen, der nicht zu verwechseln
ist mit dem Streben nach groß angelegter
Schaustellung für die Sinne, wirkt schon

seit langem in der neueren Kunst. Aber
erst heute ist ihm Verwirklichung geworden.

Von jeder Kunst verlangt man Zeit-
gemäßheit. Was heißt für die gegenwär-
tige Kunst zeitgemäß sein? Wessen Geistes
ist unsere Zeit? Der Impressionismus
war die Wiedergabe feiner Sinnes-
erregungen gewesen, zugänglich nurdenen,
deren Sinnesvermögen durch ununter-
brochene Uebung und Ausbildung für
solche Erregungen empfänglich gemacht
worden war. Kunsterleben war zu einer
Bildungsangelegenheit und damit zu
einer Angelegenheit für die Wenigen ge-
worden, die sich eine solche Bildung leisten
konnten. Die große Forderung unserer
Zeit aber lautet: Gleiches Recht für alle.
Nur diejenige Kunst, die für alle ist, ist

zeitgemäß.
Das ist aber die neue Kunst, und wo

sie es noch nicht ist, da wird sie es werden.
Der Impressionismus hatte einmalige,
vorübereilende, in dieser Besonderheit
vielleicht nie mehr wiederkehrende Sin-
nenerlebnisse festgehalten, die kaum ein
anderer Mensch je gleich erleben konnte.
Die neue Kunst dagegen gibt das Er-
lebnis aller wieder. Das große Alleins-
gefühl, das Sichunterworfenfühlen unter
den alleinen Willen, das ist der Gegen-
stand der neuen Kunst.

Alle möchten „im All aufgehen", aber
nicht jeder findet den Weg dazu. Es

möchte jeder „in die Unendlichkeit blicken";
aber er sieht nicht die Richtung. Es ist

überall eine Sehnsucht nach Betenkönnen,
aber nicht jeder findet die Worte.



Turnus 1Y18. Ernst Georg Rüegg, Zürich.

Dämmerung im Rieä.
Erworben von äer Zürcher biunftgeseiischaft.





Kans Oehler: Ferdinand Kodlers „Blick ins Unendliche". 317

Darum ist der Sinn der höchsten Kunst,
Weg zum Alleinserlebnis und Wort fürs
Gebet zu sein. Die Kunst auf ihrer letzten
Stufe ist Religion. In ihr wird dem Willen
der Allgemeinheit zur Allgemeinheit Er-
füllung.

„Der Blick ins Unendliche".
Alles Erkennen ist immer zugleich ein

Bekennen. Wer etwas erkannt hat, für
den ist es so. Und dadurch, daß er dazu
steht, daß es so ist, wie er erkannt hat,
bekennt er sich zum Erkannten. Auf
irgend eine Art muß ich die Welt sehen,
ich muß zu ihr Stellung nehmen, weil ich

ihr gegenübergestellt bin. Und diese Art
und Weise, die Welt zu sehen, ist mein Be-
kenntnis — meine Religion. Darum hat
jeder Mensch und jedes Zeitalter sein Be-
kenntnis — seine Religion.

Die ganzen vergangenen Jahrhun-
derte hatten ihre Kraft darauf verwendet,
alles und jedes Ding nach seiner sich den
Sinnen darbietenden, äußeren Erschei-
nungsweise zu erfassen. Seiner äußeren
Erscheinungsweise nach ist aber jedes
Ding ein besonderes, vom nächsten ver-
schiedenes. Die restlose Erkenntnis dieser
Verschiedenheit und Besonderheit war die
Aufgabe und das Bekenntnis des ver-
gangenen Zeitalters gewesen. Diese Auf-
gäbe ist aber erfüllt, und mit der neuen
Aufgabe beginnt eine neue Zeit.

Diese neue Zeit beobachtet nicht we-
niger als die vorherige, sie ist genau so

sachlich wie diese. Aber gestützt auf deren
Arbeit ist sie fähig, mehr zu sehen und tie-
fer zu schauen. Nicht mehr ausschließlich
von der Erkenntnis des Einzelnen und Be-
sonderen in Anspruch genommen, kann
sie den Blick aufs Ganze und Gemeinsame
richten.

Nur wer mit dieser neuen Zeit mit-
geht, wird Hodlers Kunst ganz verstehen,
nur ihm kann sie der notwendige Aus-
druck dessen sein, was diese neue Zeit will.
Das Bekenntnis Hodlers, in dem aller
Wille der neuen Zeit zusammengefaßt ist,
muß auch das eigene desjenigen sein, der
sich in seiner Kunst wiederfinden will.

Hodlers Bekenntnis ist mit seinen eige-
nen Worten kurz folgendes: „So oft ich
in der Natur den Reiz der Dinge am stärk-
sten spüre, so ist es immer ein Eindruck von
Einheit." „Die Ursache, die in mir jenen

Eindruck von Einheit bestimmt, ist ihr
(der Dinge) Parallelismus." „Parallelis-
mus läßt sich nachweisen an den verschie-
denen Teilen eines Gegenstandes für sich

allein betrachtet; fers besteht noch äugen-
scheinlicher, wenn man mehrere Objekte
derselben Gattung nebeneinander hält."

„Wenn wir nun unsere Lebensäuße-
rungen mit diesen Erscheinungen in der
Natur vergleichen, so sind wir erstaunt,
dasselbe Prinzip wiederkehren zu sehen."
„Wir wissen und wir empfinden es alle
in gewissen Momenten, daß das, was uns
Menschen eint, stärker ist als das, was uns
trennt. Der Sinn (und die hauptsäch-
lichsten Bedingungen) des Lebens ist
derselbe (sind dieselben) für alle."

„Dieser Parallelismus der
Empfindung übersetzt sich nach
außen in den formalen Parallelis-
mus." „Wir haben alle unsere Freude
und unseren Schmerz, die nur Wieder-
holungen derjenigen der andern sind und
die nach außen hin durch dieselben
oder durch analoge Gesten sichtbar
werden."

„Seit der Kunstübung der Primi-
tiven hatte man dieses Prinzip der
Harmonie aus dem Gesichtsfeld ver-
loren, man dachte nicht mehr daran.
Man suchte den Reiz des Verschieden-
artigen, und man wurde zu Zerstörern
der Einheit."

„Wenn ich für mein Teil dazu gekom-
men bin, den Wert und die Kraft jenes
Elementes wieder zu erkennen, so war es
dadurch, daß ich die Natur beobach-
tete."

Man hat der Hodlerschen Kunst den
Vorwurf gemacht, sie behandle einen
außerhalb der eigentlichen Malerei liegen-
den Gegenstand. Dieser Vorwurf kann
nur von jemandem erhoben werden,
dessen Bekenntnis nicht dasjenige der
neuen, sondern der vergangenen impres-
sionistischen Zeit ist. Jede Malerei stellt
ein Bekenntnis dar, der Jmpressionis-
mus so gut wie die neue Kunst. Ob auch
der Impressionist nur die Dinge in ihrer
entpersönlichenden Bedingtheit durch die
farbige Umgebung und die Eigenschaften
des Lichtes wiedergibt: darin, daß er in
der Bedingtheit eines Gegenstandes durch
die Farben des Milieus das Wesen der



318 Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche".

Erscheinungsweise der Dinge erblickt, be-
steht sein Bekenntnis. Für die sogenannt
rein malerische Malerei besteht das Wesen
der Dinge in ihrer farbigen Erscheinung?-
weise. Sie sieht die Welt wirklich so. Sie
bekennt sich zu dieser so gesehenen Welt.

Nicht anders verhält es sich mit der
Hodlerschen Kunst. Sie ist genau so ein
Gesehenes wie die impressionistische. Sie
richtet bloß ihre Aufmerksamkeit auf etwas
anderes. Aber was sie wiedergibt, ist ge-
nau so scharf beobachtet und wirklich ge-
sehen, wie irgend etwas anderes. Sie
stellt sich bloß anders zur Welt. Sie ist
ein anderes Bekenntnis. Aber sie ist nur
der notwendige Ausdruck dieses Bekennt-
nisses.

Darum kommt es bei aller Kunst nur
darauf an, was sie will — wessen ihr Be-
kenntnis ist. Es gibt keinen äußeren Maß-
stab, an dem irgend eine Kunst gemessen
werden könnte. Jedes Bekenntnis hat
seine Daseinsberechtigung, und jede Kunst
ist vollkommen, wenn sie der notwendige
Ausdruck eines Bekenntnisses ist. Hod-
lers „Blick ins Unendliche" ist nur ein sol-
cher notwendiger Ausdruck seines Be-
kenntnisses.

Wer in allen Dingen nur das Gemein-
same von Form und Farbe — ihren Paral-
lelismus — sieht, der kann nicht ein im-
pressionistischer Künstler sein. Denn für
den Impressionisten ist die Farbe Selbst-
zweck, das Wesen der Welt ist ihm ihre
farbige Erscheinungsweise. Dem neuen
Künstler dagegen ist das Gemeinsame des
Lebenssinnes, wie er in der gleichartigen
Wiederholung von Formen und Farben
sich ausdrückt, das Wesentliche, dessen

Wiedergabe er erstrebt. Form und Farbe
sind für ihn die Mittel, in denen das
Wesen der Natur sich ausdrückt, und er
sieht seine Aufgabe darin, diese an sich

schon ausdrucksvollen Mittel in ihrer Aus-
druckskraft zu steigern, um auf diese Weise
den Erundrhythmus der Welt eindring-
licher zur Anschauung zu bringen. Diese
Kunst ist weder linear noch malerisch.
Linie und Farbe sind für sie durchaus
gleichwertig. Aber weder die eine noch
die andere ist um ihrer selbst willen da,
wie in der rein dekorativen oder rein male-
rischen Kunst. Linie und Farbe sind das-
jenige, in welchem das Weltwesen dem

menschlichen Auge erscheint. Der Künst-
ler steigert sie nur, indem er durch Ver-
einfachung ihren natürlichen Ausdrucks-
wert noch stärker hervorhebt. Er erfindet
nichts. Er gibt nur gesteigert wieder, was
er sieht.

Wer in allem, was ihm erscheint, nur
den Ausdruck eines allgemeinen Lebens-
willens sieht, dessen Kunst ist bewußt ord-
nend und aufbauend — architektonisch.
Alles Einzelne ist einem Ganzen ein- und
untergeordnet. Sie ist aber auch monu-
mental. Monumental heißt groß sehen.
Und wer so einfach sieht, daß er im Klein-
sten wie im Größten das gleiche Alleini-
gende zu sehen vermag, der sieht groß, und
was er schafft, wird monumental sein. Nicht
die Größe eines Bildes seiner Ausdehnung
nach, die Größe des Sehens macht die
Monumentalität aus. Im Zeitalter des
bürgerlich-demokratischen Jndividualis-
mus konnte die Kunst nicht monumental
sein. Dem bürgerlichen Individualismus
entspricht die Kleinkunst, die Liebe zum
persönlich Besonderen. Erst mit dem Be-
ginn des neuen religiösen Zeitalters kann
die Kunst monumental sein. Erst auf die-
ser Stufe ist der Künstler fähig, im Ein-
zelnen das Gemeinsame und im Persön-
lichen das Allwirkende zu sehen. Erst bei
diesem Sehen wird jedes Einzelwesen als
Glied und Träger des großen Ganzen selbst

groß und über alle Vergänglichkeit er-
hoben. Erst jetzt wird jedes Wesen als im
Dienste des All-einen stehend gesehen, erst

jetzt auch der geringste Mensch, alles selbst-

süchtigen Eigendienstes entkleidet, zum MI-
Erfüller, All-Erdulder, All-Verkünder.

Man hat den Hodlerschen Gestalten
Mangel an Schönheit vorgeworfen. Ge-
hört aber zur Erhabenheit des Christus-
symboles am Kreuz auch die sinnliche
Körperschönheit Christi? Und war es

nicht stets eine rohe Entweihung, wenn
Künstler aus Unverständnis für den in-
neren Sinn dieses Sinnbildes es als
äußerlichen Vorwurf zur Schaustellung
sinnlicher Schönheit mißbrauchten? Der
Künstler, der ehrlich ist und nicht der
äußerlichen Wirkung wegen mit dem Hei-
ligen spielt, kann nur heilig-abstrakt oder
weltlich-sinnlich sein. Und wer von einem
Bilde beides verlangt, der ist nicht fähig,
sich zur Reinheit eines abstrakten Erleb-



Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche". 319

nisses zu erheben. Für den ehrlichen
Künstler gibt es nur eine Regel: Not-
roendigkeit des Ausdrucks. Nur was not-
wendig ist zum Ausdruck seines Erleb-
nisses, darf angewendet werden; aber
dazu darf alles verwendet werden, darin
gibt es keine Grenzen. Und alles, was
nicht notwendig ist, das darf nicht nur,
das muß unterdrückt werden. Je größer
die Ekstase, desto größer die Notwendig-
keit der Disziplin! Für die heilige Kunst
ist Schönheit Tiefe des Erlebnisses.

Je notwendiger und abstrakter die
Kunst wird, desto reiner formal wird sie.

Nicht dem dargestellten Gegenstand oder
Vorgang als solchem kommt Bedeutung
zu. Gegenstand oder Vorgang sind nur
dasjenige, in dem sich das Ewige dar-
stellt oder abspielt. In der Form allein
drückt sich das Erlebnis aus. Nur die
Kunst auf der letzten Stufe kann rein for-
mal sein, nie die auf der ersten. Kein
Volk kommt schon mit Formen auf die
Welt. Eigene Formen entstehen erst aus
der Entwicklung und auf Grund der Ent-
Wicklung. Ist die Kunst sogenannt primi-
tiver Völker wirklich geistig — rein for-
mal — dann stehen diese Völker nicht am
Anfang, sondern am Ende ihrer Entwick-
lung.

Je größer der Künstler, desto tiefer
sieht er. Auf der „Einsicht" in das Ganze,
von dem er selbst nur ein Teil, ist seine
Form gegründet; sie ist nicht die leere
Erfindung eines vereinsamten Gehirns;
sie ist aus dem Mitlieben und Mitleiden
mit allem Daseienden gestaltet, sie ist der
Ausdruck der Demut vor dem Seienden.
Der größte Künstler ist der demütigste
Künstler! Aus der Erkenntnis wird die
Kunst zum Bekenntnis.

Wer aber sich selbst demütig nur als
ein Glied im Dienste des Ganzen emp-
findet, dessen Kunst steht auch nur im
Dienste des Ganzen. Jene Malerei, die
ihr Ziel in der Loslösung aus der Ge-
meinschaft des Ganzen erblickte und
ihren Wert nach dem Grade ihrer Be-
sonderheit und Unabhängigkeit maß, war
der Ausdruck des Zeitalters des Jndi-
vidualismus und geistigen Aristokratis-
mus. Die neue Kunst aber ist, ebenso wie
die neue Weltanschauung und künftige
Staatsordnung, eine Ueberwindung der

individualistischen Einzelherrschaft und
geistigen Absonderungssucht und eine
Begründung der staatlichen und geistigen
Allgemeinheit. Darum tritt auch die neue
Kunst aus ihrer Vereinzelung heraus in
den Dienst der Allgemeinheit. Sie über-
nimmt wieder öffentliche Aufgaben. Sie
wendet sich nicht mehr bloß an den kulti-
vierten Gaumen weniger Kunstverstän-
diger und Kunstliebhaber. Weil sie im
Erlebnis allgemeinmenschlich ist, tritt sie

vor die Allgemeinheit hin. Auf öffent-
liche Wände ist sie bezogen, nicht auf ver-
borgene Winkel privater Häuser. Zu
einer Gemeinde spricht sie, um sie zu ge-
meinsamem Erlebnis zu versammeln,
nicht zum verwöhnten Auge des aristo-
kratischen Genießers.

„Mehrere menschliche Körper, von dem
gleichen Gedanken beseelt, in gleicher Er-
regung, bilden ein monumentales Ean-
zes, aus dem sich in natürlicher Weise ein
einfacher Gedanke lösen muß. Diesen ein-
fachen Gedanken groß und geschlossen wie
eine Architektur durch den menschlichen
Körper auszudrücken, dafür arbeite ich.
Und darum wähle ich Vorwürfe, die un-
mittelbar, phrasenlos diesen Gedanken
ausdrücken." „Fünf verschiedene blau-
gekleidete Frauen — hinter ihnen die
Horizontlinie, deren Bogen sie bezeich-

nen, über ihnen die Wölbung des un-
endlichen Raumes, dessen Wunder jede
in ihrer Weise mit ihren Blicken zu be-
fragen und innerlich zu betrachten scheint.
Ein gleiches Glück beseelt sie, und aus den
Linien ihres Körpers wächst gleichsam
ein Denkmal der Anbetung der ewi-
gen Natur."

Mit diesen Worten begleitete Hodler
selbst sein Bild. In diesem Bild ist denn
auch nichts Wirkliches mehr im Sinne
einer erdenweltlichen Landschaft. Da ist

nur noch Erde selbst. Da ist nur noch der
Staub, aus dem die Welt ist, und in ihr
wir und unsere Gestirne. Und auf der
Fläche von Weltstaub, die sich weit nach

hinten ins Unendliche zurückbiegt, schrei-
tet das Menschenleben vorüber, ein kur-
zer, glückvoller und schmerzreicher Durch-
gang, von erhabener Größe und erschüt-
ternder Tragik. Riesengroß sich erhebend
über den Staub und doch alle den einen
Willen erfüllend. Ungegenständlich, los-



320 Hans Oehler: Ferdinand Hodlers „Blick ins Unendliche".

gelöst von allem alltäglich Wirtlichen, aus
Höhen, die dem menschlichen Geist nur in
„heiligen Stunden" erreichbar.

Wenn so vielen das Bild heute noch
nicht Zugänglich ist, dann liegt der Grund
dafür nicht zum kleinsten Teil in der Un-
Vollkommenheit der Ausstellungsverhält-
nisse. Wie treten wir dem Bild gewöhn-
lich entgegen? Wir kommen von der
Straße, erfüllt von allen Erregungen und
Gedanken des äußerlichen Alltagslebens,
und stehen im nächsten Augenblick ohne
Vermittlung vor einem Werk, das, aus
weltfernstem Erlebnis geboren, die gleiche
Weltferne von uns verlangt. Der Ueber-
gang ist zu schroff. Der erste Eindruck vor
dem Bilde muß ein unharmonisch ab-
stoßender sein,' das Bild ist für alle, die
sich vom ersten Eindruck leiten lassen, ver-
loren.

Aber nicht nur wie treten wir dem
Bilde entgegen, sondern wo tritt uns das
Bild entgegen? In Ausstellungsräumen,
wo es an einer einheitlichen Eesamtwir-
kung gehindert wird durch danebenhan-
gende Bilder oder überschnittene Wand-
gliederungen, von einem nüchternen,
kalten Lichte übergössen. Ein solches Bild
gehört in Bauten von der Art derer,
in denen seine nächsten Verwandten, die
christlich-byzantinischen Mosaiken, sich be-
funden haben: weite, in der Architektur

schon monumental empfundene, von
dämmerig warmem und farbig gebroche-
nem Licht erfüllte Räume, in die man erst
nach mehreren Vorbereitungsstufen ge-
langt und die selbst nur eine Vorbereitung
auf das im heiligen Bilde versinnlichte
heilige Erlebnis sind. Wir haben wohl
schon heilige Bilder, aber noch keine heili-
gen Räume. Kaum eine Tür trennt bei
uns Alltag und Ewigkeit; ein Schritt ist

von der Straße zum Heiligtum.
Der Geist der Hodlerschen Kurist aber

ist Heiligkeit. Der kleinste Baum, die ge-
ringste Blume, die sie wiedergibt, sind
Sinnbilder der Ewigkeit. Weite Seeland-
schaften, rhythmische Bergketten: sie sind
alle wie ein Hinweis auf ein Ewiges, Jen-
seitiges, aller Erscheinung zugrunde Lie-
gendes.

Diese Kunst ist Weltbejahung, Ver-
herrlichung des einen Lebensstromes, der
Welt und Leben ist. In ihr ist der all-
wirkende Grund alles Geschehens aufge-
zeigt, die Mannigfaltigkeit menschlichen
Erlebens auf die einfachen Urgefühle zu-
rückgeführt, das Leben auf seinen ein-
fachsten Erundklang gebracht. In einem
Empfinden alles umfassend; Mensch, Na-
tur, Welt alleins; Eleichklang überall. Und
die Allbewegung gesteigert zum Welt-
rhythmus, der Weltklang zum Weltwohl-
klang, zur Weltharmonie!

Nochmals üas Preöigerchor.
In Nr. 4 des laufenden Jahrgangs der

„Schweiz" (S. 224f.) verlangt Prof. Dr. Josef
Zenip, in Nr. 534 der „N. Z. Z." unterstützt von
Dr. Hans Trog, daß das eben erst von einem
ungefügen Einbau befreite Predigerchor in
seinem wieder zutagegetretenen ursprünglichen
Zustand erhalten und von neuen Verunstal-
tungen verschont bleiben solle. Um seine Mah-
nung nachdrücklicher zu gestalten, verweist er da-
bei auf das berühmte Vorbild der Sainte Cha-
pelle in Paris.

Einer Antwort auf die Artikel mag zunächst
gestattet sein, darauf hinzuweisen, daß die
Raumverhältnisse der beiden Bauten einander
nur bedingt entsprechen. Breite, Höhe und
Länge der Sainte Chapelle verhalten sich wie
1:2:3, die des Predigerchors wie 1: 2,3: 2,7,
mit andern Worten: dieses ist im Verhältnis
um ein gutes Stück kürzer und höher als jene.
Die größere Höhe des Zürcher Baues in Ver-
bindung mit den glatten ausgedehnten Seiten-

mauern, den schmalen Fenstern und der ge-
schlossenen Stirnwand — die Sainte Chapelle
verdankt ihr luftiges Aussehen ganz wesentlich
auch der Auflösung der Seitenwände in mäch-

tige Fenster und der Durchbrechung der Stirn-
wand durch eine große Rosette — hat auf andere
Personen eher beengend gewirkt, und der Ein-
druck des Raumes war für sie größer vom ersten

der seinerzeit eingezogenen Zwischenböden aus
als von ebener Erde. So lauten wenigstens
fachmännische Aeußerungen; Laien, zu denen
sich der Unterzeichnete zählt, kommen hier nicht
in Frage.

Dem sei nun im einzelnen, wie ihm wolle:
niemand wird ohne Bedauern das Einziehen
neuer Zwischenböden verfolgen. Aber — und

darauf muß mit Nachdruck hingewiesen werden

— dem Wunsche nach Verzicht auf neue Ein-
bauten kann schlechterdings nicht entsprochen

werden; denn die Umgestaltung des Chors bildet
einen stark verzahnten Bestandteil des Vertrags


	Ferdinand Hodlers "Blick ins Unendliche"

