
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 21 (1917)

Artikel: Henri Frédéric Amiel [Schluss]

Autor: Venner, Johannes Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henri §rèàèric Hmîel. N^ru--°°àn.
Ein biographischer Versuch mit Uebersetzungsproben und zwei Bildnissen.

(Schlich).

28. März 1853. Es gibt keinen Gras-
halin, der nicht seine Geschichte zu erzählen
hätte, kein Herz, das nicht seinen Roman
erlebte, kein Leben, das nicht sein Ee-
heinrnis versteckte, seinen Stachel und seine
Dornen: überall Leid, Hoffnung, Ko-
mödie, Tragödie, und selbst in den Ver-
steinerungen der Urzeit, in den vertünstel-
ten Gestaltungen der Fossile, kann man
die Unruhe und die Folter der Jugend
wiederfinden. Dieser Gedanke ist der
Zauberstab der Dichter und Prediger. Er
macht die Schuppen von den Augen fallen
und zeigt uns das menschliche Leben un-
verhüllt; er erschließt dein Ohr eine Welt

unbetannter Melodien und läßt die tau-
send Sprachen der Natur verständlich wer-
den. Die bekümmerte Liebe macht viel-
seitig, der Kummer macht einen zum
Wahrsager und Zauberer — — — —>

Es gibt im Leben der Seele feierliche
Augenblicke, in denen alles, was uns sonst

ergriff, beschäftigte und leidenschaftlich er-
regte, plötzlich kleinlich, knabenhaft und
nutzlos anmutet. Wir erscheinen uns selbst
wie Marionetten, die ernsthaft zur Pa-
rade aufmarschieren und allerlei Krims-
trams für Güter von höchstem Wert Hal-
ten. In solchen Augenblicken verwandelt
sich uns das Dasein, und das Leben nimmt

ein anderes Gesicht an Ber-
keley und Fichte haben recht,
auch Emerson: die Welt ist nur
eine Allegorie, die Idee ist wirt-
licher als die Tatsache. Märchen
und Legenden sind ebenso wahr
wie die Naturgeschichte, ja,
wahrhaftiger noch, denn sie die-
ten uns durchsichtigere Sinnbil-
der. Die einzige und eigentliche
Wesenheit ist die Seele. Was
ist das llebrige? Schatten, Vor-
wand, Gestalt, Symbol, Traum.
Unsterblich, positiv und vollstän-
dig wirklich ist nur das Bewußt-
sein. Die Welt ist ein Feuer-
wert, eine prachtvolle Phantas-
magorie, dazu bestimmt, die
Seele anzuregen und zu for-
men.

Die Augenblicke überwältigen
den Menschen nach seiner Art
und dem Grad seiner Empfäng-
lichteit seltener oder öfter, am
meisten in den weichen Stim-
mungen der Genesung, im Früh-
ling, wenn die Natur neu er-
blüht, uud in tiefer Nacht, wenn
man plötzlich erwacht ist und ver-
geblich wieder einzuschlafen ver-
sucht. Diese feierlichen und er-
habenen Momente sind die heim-
liche Zwiesprache des Menschen
mit dem Unendlichen und Ewi-
gen.

Hans Markwalöer, Zürich.



Johannes Vincent Venner: Henri Frederic Amiel. 103

»MLt« '' MààLi

Hans Markwalüer, Zürich.

Eine gewaltige Stille ersteht in uns,
erschreckend und beängstigend wie die
Stille des Ozeans, die den Blick in uner-
gründliche Tiefen zieht. Sie läßt uns in
schwindelerregende Abgründe unserer
Seele, auf den Grund unserer Leiden und
Mühen sehen. Mögen Stürme kommen,
dann verbergen uns wenigstens schäu-
mende Wellen diese schreckliche Tiefe; mö-
gen die Leidenschaften rasen: wenn sie die
Wogen der Seele aufpeitschen, verhüllen
sie uns die auf dem Grund lauernden Ee-
Heimnisse. Uns staubbelasteten, an die
Erde geketteten Menschen flößt der Ge-
danke an die Ewigkeit eine unwillkürliche
Angst ein, und wir zittern in geheimer
Furcht vor dem Unendlichen. Wir meinen,
in das Reich des Todes schon einzutreten.

Armes Herz, du greifst nach dem Le-
ben, du hast recht, trotz allem; denn das
Leben ist heilig. Sei ruhig und mutvoll:
vernimm die hehre und süße Stimme, die
aus dieser Stille spricht; sie kommt von
einer Welt, die auch die deine ist, wenn du
sie auch nicht begreifst. Höre auf sie, dann
wirst du wissen, was Zeit und Ewigkeit,
Leben und Tod sind

Po rtal zum neuen Krematorium in Zürich.

27. Oktober 1856. In den wichtigsten
Angelegenheiten des Lebens sind wir im-
mer allein, und unser eigentliches Schick-
sal wird durch die andern niemals ent-
rätselt. Das beste Stück dieses Dramas ist
ein Monolog oder vielmehr ein intimes
Zwiegespräch zwischen Gott, unserm Ge-
wissen und unserm Ich. Tränen, Kum-
mer, Niedergeschlagenheit, Täuschung,
Kränkungen, schlechte und gute Gedanken,
Entschlüsse, Ungewißheiten, Ueberlegun-
gen, all das ist unser Geheimnis, all das
läßt sich kaum mitteilen, läßt sich nicht
preisgeben: selbst wenn wir davon spre-
chen wollten, selbst wenn wir es nieder-
schrieben Unser Ich kann durch die
andern beeinflußt werden, aber es bleibt
ihnen in seinem Wesenskern nicht weniger
undurchdringlich, und wir selbst bleiben
meistens an der Außenseite unseres eige-
nenMysteriums hasten. Der Kern unseres
Bewußtseins ist verhüllt, wie der Kern der
Sonne finster ist — — —

Urteilen: das ist das Wahre sehen, ist,
sich mit dem unbedingt Richtigen befassen
und infolgedessen unparteiisch sein:
besser noch uneigennützig sein: besser



104 Johannes Vincent Venn«

noch als das unpersönlich sein — —
— Jede Schöpfung beginnt mit einer Pe-
riode chaotischer Angst, die erst dem ?iat
lux der Intelligenz weicht. Und je wirrer
und wüster dieses weltengebärende Chaos
ist, umso größer und reicher wird der
junge Kosmos sein — — — —

Das Auge ist das Sinnbild der Wissen-
schaft. Wenn es sich öffnet, sieht es zuerst
alles in sich. Der Fortgang der Sehtätig-
teit besteht darin, zum Objekt immer
größere Distanz zu gewinnen, den vom
Aug umfaßten Gesichtskreis nach und nach
bis zu den Sternen, bis ins Grenzenlose
auszudehnen. Ebenso sieht die Wissen-
schaft zuerst alles in Gott; ihre Entwick-
lung zielt nicht dahin, sich von Gott ab-
zuwenden, aber dahin, die letzten Gründe
immer weiter hinauszuschieben und das
Gebiet der Nebenursachen zu erweitern.
Sie vergrößert gleichsam den sichtbaren
Durchmesser der göttlichen Sphäre -

3. Februar 1837. Die Trugbilder
meiner Seele unigaukeln mich wie einen
Poghi Indiens, und alles wird mir zu
Rauch, Schatten, Illusion und Dunst, so-

gar mein selbstgelebtes Leben. Weil ich

zu wenig aus Wunder achte, ziehen sie am
Ende über mich hinweg, gleich Lichterschei-
nungen, ohne auch nur bleibende Ein-
drücke zu hinterlassen. Der Gedanke er-
setzt das Opium; er vermag die fernen lich-
ten Berge berauschend schön erscheinen zu
lassen und alles andere, was existiert.
Einzig durch die Liebe klammert man sich

an die Wirklichkeit an, gelangt zu seinem
Ich zurück uud wird wieder Wille, Kraft
und Individualität. Die Liebe könnte
alles aus mir machen: warum ziehe ich

vor, nichts zu sein?
O Veränderlichkeit der Seele! Der-

selbe Gedanke, der uns eines Tages
weinen machte, kann uns acht Tage später
völlig gleichgültig lassen. Die tausend
Metamorphosen der Wolken am Himmel
sind nur ein schwaches Abbild der Fülle
von Eindrücken, Antipathien und Sym-
pathien, die gleichzeitig ein Menschenherz
umschlingen und verwirren: ich meine,
nicht nur das Herz einer Frau

14. Juni 1838. Traurigkeit und Küm-
mernis nehmen überHand Der Herde
gleich, die den brennenden Stall nicht ver-
lassen will, hange ich cm dem, was mich

: Henri Frédéric Amiel.

aufzehrt: an dem einsamen Leben, das
mir so schlecht bekommt. Ich vernichte
mich durch Leiden, die ich mir selbst
schaffe.

Doch gestern habe ich gegen diesen un-
seligen Hang gekämpft. Ich bin hinaus
aufs Land gegangen, und die Liebkosun-
gen der Natur und Kinderzärtlichkeiten
haben das Gleichgewicht in meiner Seele
wieder etwas hergestellt. Nach dem Mit-
tagessen im Grünen haben sie kleine Lied-
chen gesungen; es war süß anzuhören.
Die Frühlingssee hatte aus vollen Körben
Blumen übers Feld gestreut. Alles er-
schien mir paradiesisch. Aber die Schlange
schleicht auch hier herum; gestern hat man
nebenan gestohlen, und in ein Nachbar-
gehöst ist Trauer eingezogen. Der Tod
und das Uebel umkriechen jedes Eden und
verheeren schließlich seinen Schoß. Dar-
aus entsteht tragische Schönheit und die
schmerzvolle Dichtung vom menschlichen
Schicksal. Sonne, Schatten, Blumen,
Freude, Gnade, Bewegung, Ueberfluß,
Heiterkeit, Zärtlichkeit und Lieder: das ist
die Schönheit. Hernach kommen die Nöte
der Gegenwart und der Verrat der Zu-
kunft; das ist das pathetische Element. Die
Gestalt dieser Welt geht vorüber. Ohne
das Bewußtsein der Ewigkeit, ohne den
religiösen Blick fürs Leben sind diese flüch-
tigen Tage nur ein Gegenstand des
Schreckens. Das Glück soll ein Gebet sein,
und das Unglück auch

Jede Knospe blüht nur einmal, und
jede Blume hat nur einen Augenblick voll-
kommenster Schönheit. Desgleichen hat
im Garten der Seele jedes Gefühl einen
Augenblick der höchsten Blüte und der
strahlendsten Majestät. Jedes Gestirn
überschreitet nächtlich nur einmal in höch-
stem Glanz den Meridian zu unsern
Häupten. So gibt es auch am Himmels-
gewölbe des Geistes für jeden Gedanken
nur einen — wenn ich so sagen darf -—

zenitalen Augenblick, wo er zu seiner

ganzen Pracht und souveränen Größe
emporwächst. Künstler, Dichter, Denker,
halte deine Gefühle und Gedanken in
diesem erhabensten und flüchtigsten Mo-
ment fest, um sie zu verewigen. Vor die-
sein Augenblick erhaschest du nur vage Um-
risse oder dunkle Ahnungen, nach ihm ver-
magst du kaum mehr als farblose Erinne-



Johannes Vincent Venner: Henri Frederic Amiel. IgZ

Hans Markwalüer, Zürich.

rungen oder ohnmächtiges Bereuen zu
empfinden — — —-

Die Männer aller Volksschichten sind,
gleich ihrer Kleidung, vulgär, häßlich und
eintönig geworden. Anmut und Würde
der Gattung haben sich ins andere Ee-
schlecht geflüchtet. Ihr möget euch im
Theater oder auf der Straße, in Salons
oder Werkstätten umschauen: es ist überall
dasselbe. Woher kommt das? Ich führe
von vielen nur zwei Ursachen an: die
außerordentliche Spezialisierung der Tä-
tigkeiten, die ein Jahrhundert der In-
dustrie verlangt, und die Niedrigkeit der
Gedanken, die von den ewigen Sorgen
eines Jahrhunderts des Geldes erzeugt

Vorfrühling. Radierung.

werden. So wird die Gattung immer
tiefer zur Materie herabgezogen. Der
Jndustrialismus, aus einer einfachen Ten-
denz ein mächtiges Prinzip geworden, im
Verein mit dem Utilitarismus, sind eifrige
Werkzeuge der Abstumpfung, die, wenn
sie nicht bekämpft werden, in zweihundert
Jahren die Gattung der Menschen zu Ka-
straten und Parias zu degradieren ver-
mögen. Und wer sind ihre Gegner? Wer
sind die Kämpfer im Geist gegen die um
sich greifende Entwertung und Erniedri-
gung? Das sind heute ausschließlich die
Frauen. Und woher kommt ihnen diese
Macht? Daher, weil sie noch an die
Schöpferkraft von Poesie und Religion



106 Johannes Vincent Venner: Henri Frsdsric Amiel.

glauben. O Frauen, rettet uns vor der
Barbarei, indem ihr in euerm Herzen,
heilig und rein wie das Feuer der Vesta,
den Glauben an die menschliche Größe
und Würde bewahrt! Der Himmel mag
sich über unserm Haupt verfinstern, die
Zivilisation in einstige Nacht zurücksinken:
solange die heilige Flamme auf dem Al-
tar glüht, brauchen wir keine Angst zu
haben, so lange wohnt die Seele der
Menschheit noch in ihrem Körper. Ver-
teidigt diese Flamme gut, ihr Mütter der
zukünftigen Generationen, denn sie ist

euer Talisman
17. März 1861. Ich

bin auf dein Friedhof - M
herumgeirrt, wo ich

hoffte Sammlung zu
finden und mich wieder
mit der Pflicht zu ver-
söhnen. Chimäre! Der
Gottesacker selbst war
unwirtlich geworden.
Arbeiter putzten und
jäteten den Rasen; die
Bäume waren dürr;
der Wind kalt, der Him-
mel grau. Eine alltäg-
liche und profane Dürf-
tigkeit entehrte dieStät-
te der Toten. Erschüt-
tert nahm ich diese

große Lücke in unserm
Empfinden wahr: die
Achtung vor den Ver-
storbenen, die Poesie
der Gräber, die Pietät des Andenkens.
Unsere Tempel sind zu verschlossen, und
unsere Friedhöfe sind zu offen. Die
gequälte oder ergriffene Seele, die
außerhalb des Hauses und der täglichen
Miseren einen Ort sucht, um in Frie-
den zu beten und Gott seine Aengste
darzubringen, die sich in Gegenwart des
Ewigen sammeln will, weiß bei uns nicht
wohin gehen. Unsere Kirche errät diese
Nöte nicht, sie zeigt wenig mitleidige Zu-
vorkommenheit, sie läßt jede zarte Rück-

sichtnahme auf geheimste Schmerzen ver-
missen, hat keine Erkenntnis der Mysterien
der Liebe und nicht die mindeste religiöse
Feinfühligkeit. Unter dem Vorwand der
Eeistigkeit verwundet sie das gerechte
Sehnen. Sie hat den mystischen Sinn ver-

Henri Zreüeric Mmiol <1821-I881>.
Nach photographischer Aufnahme von ì862

loren, und was ist eine Religion, die der
Mystik ermangelt? Eine Rose ohne Duft!

28. April 1861. Denken heißt, sich in
seinem Eindruck sammeln, ihn in sich aus-
lösen, ihn in ein persönliches Urteil pro-
jizieren. Es heißt auch, sich befreien, sich

entledigen, sich erobern. Alles, was von
außen her zu uns gelangt, ist eine Frage,
der wir Antwort schulden, ist ein Druck,
auf den wir mit Gegendruck reagieren
müssen, solange wir leben und frei bleiben
wollen. Die Entwicklung unserer unbe-
wußten Natur folgt den Gesetzen von Pto-
lemäus. Alles ist Veränderung und Ver-

Wandlung. Jeder besitzt
also in sich die Analo-
gien und die Rudimen-
te aller, aller Wesen
und aller Formen des
Lebens. Wer die klei-
neu Anfänge, die Kei-
me, die Symptome zu
belauschen weiß, kann
in sich den universellen
Mechanismus wieder-
erkennen und intuikiv
die Reihenfolge erra-
ten, die er selbst ine
durchmachen wird, und
gleicherweise die vege-
tabilen und animali-
scheu Eristenzen, die
menschlichen Leiden-
schaften und Krisen, die

Krankheiten der Seele
und des Körpers. Der

subtile und mächtige Geist kann alle Wir-
kungsmöglichkeiten durchdringen und von
jedem Punkt aus leuchtend die Welt er-
schließen, die er in sich trägt. Dies heißt
von: Leben Besitz ergreifen, sich seiner
bewußt werden; dies heißt, in das göttli-
che Heiligtum der Erkenntnis eintreten.

12. September 1861. Der große
Widerspruch meines Wesens ist ein Den-
ken, das sich in Einsamkeit birgt, und ein
Herz, das unter Menschen leben will. Die
Einheit des Gegensatzes liegt in dem Be-
dürfnis sich hinzugeben, für sich selbst

nichts mehr zu wollen und nicht mehr zu
existieren, sich zu verleugnen, sich in der
Liebe und in der Anbetung zu verflüch-
tigen. Was mir fehlt, ist der Charakter,
das Wollen, die Individualität. Aber wie



Johannes Vincent Venner: Henri Frederic Armel. 107

immer, ist der Anschein genau das Gegen-
teil der Wirtlichkeit und mein sichtbares
Leben das Gegenteil meines tiefsten Seh-
nens. Ich, dessen ganzes Wesen darnach
schmachtet, die Wirklichkeit zu absorbieren,
im Nächsten, in der Natur und in Gott, ich,
den die Einsamkeit verzehrt und zerstört,
schließe mich in die Einsamkeit ein und er-
wecke den Anschein, als beschäftige ich mich
am liebsten mit mir selbst, als genüge ich

mir völlig allein. Der Stolz und die
Scham der Seele, die Furchtsamkeit des
Herzens, zwangen mich, nieinen Jnstink-
ten Gewalt anzutun, mein Leben völlig
umzukehren. Ich wun-
dere mich nicht, daß ich

unzugänglich bin. In
der Tat habe ich stets
alles vermieden, was
mich anzog, und dem
Ort den Rücken ge-
kehrt, zu dem ich gerne
im geheimen Hingegan-
gen wäre.

Die Entmutigung ist

mein Vergehen gewe-
seu. Die Mutlosigkeit
ist ein Unglaube. Die
wachsende Schwäche
war die Folge davon,
und Todeswünsche ha-
ben sich mit dem Teufel
um meinen Besitz ge-
stritten. Mein abdan-
kender Wille hat ihnen
das Zepter überlassen.
Alle Handlung wurde
nur zum Kreuz.

3. Februar 1862. Das schlimmste Aetz-
Mittel für jede rednerische oder literarische
Spontaneität ist die Selbstkritik. Das Be-
dürfnis, sein eigenes Ich zu zerfasern,
wird bestraft, wie die Neugierde Psyches.
Die Kraft soll sich selbst rätselhast bleiben,-
sobald sie in ihr eigenes Mysterium ein-
dringt, siecht sie dahin. Die Henne mit den
goldenen Eiern wird unfruchtbar, sobald
sie wissen will, warum ihre Eier aus Gold
sind. Das Bewußtsein des Bewußtseins
ist die Grenze der Analyse, sagte ich; aber
die Analyse, bis auf die Spitze getrieben,
zehrt sich selbst auf, wie die ägyptische
Schlange. Goethe sagt, daß wir uns selbst

unbekannt bleiben sollen; nach außen sol-

Bildnis

len wir uns wenden und die Welt durch-
forschen, die uns umgibt. Strahlung nach
außen schafft Gesundheit, allzu intensive
Verinnerlichung führt zur Verneinung.
Besser ist es, sein Leben zu erweitern, es
in höhere Kreise auszubreiten, als es zu
verkleinem und durch einsame Zusammen-
Ziehung halsstarrig zu verringern. Die
Hitze sucht aus einem Punkt eine Kugel zu
inachen, die Kälte eine Kugel in ein Atom
zu verkleinern.

2. September 1863. Wie soll ich mir
die unfaßbare Sensation erklären, die mich
heute morgen in der Dämmerung des Er-

,wachens überrascht hat.
Es war wie eine Erin-
nerung, entzückend und
ungreifbar, ohne Na-
men, ohne Umrisse, wie
eine Frauengestalt, die
ein Kranker in der
Dunkelheit seines Zim-
mers und der Unsicher-
heit des Deliriums
wahrnimmt. Ich hatte
das Gefühl, als sei es
eine Gestalt, die ich
eines Tages irgendwo
angetroffen, die mich
ergriffen hatte und die
mir sympathisch gewe-
sen und trotzdem in die
Katakomben des Ver-
gessens gesunken ist.
Und doch war alles so

wirr, der Ort, der An-
laß, die Erscheinung
selbst; ich konnte we-

der ihr Antlitz noch ihre Gebärde erkennen.
Es war, als ob der graue Schleier, unter
dein das Rätsel des Glücks sich verbirgt,
zwischen mir und der Erscheinung hing.
Und doch war ich wach genug, um sicher zu
sein, daß ich nicht träumte. Ist das viel-
leicht die letzte Spur von Dingen, die sich

in uns verschlingen, Andenken, die sterben,
Irrlichter unbewußter Eindrücke, von de-
neu man nicht weiß, waren sie Schmerz
oder Glück. Wie sonderbar das ist. Ich
bin versucht, es Gespenster der Seele zu
nenneu oder das Grollen des Glücks oder
die Manen unserer gestorbenen Emo-
tionen. Vorausgesetzt fund der Talmud
bestätigt es), daß jede Begeisterung, jede



108 Johannes Vincent Venner: Henri Frédéric Annel.

Ergriffenheit, jedes Liebesgefühl unfrei-
willigerweise ein unsichtbares Wesen,
einen Geist erzeugt, der nach völliger Eri-
stenz trachtet, und wenn nun diese Schim-
rner, die leine Wesen geworden sind, am
Rand unseres Seins herumirren, wie soll
man sich dann ob dieser seltsamen Erschei-

nungen wundern, die uns im Halbschlaf
aufsuchen?

25. Juni 1805. Man kann die Seele
einer Träne vielleicht erfassen und sie zu
zart finden, ihr Wesen in Worte zu kleiden.
Eine Träne kann das Ergebnis unendlich
vieler gleichzeitiger Eindrücke sein und die
Zusammenfassung der widerstreitendsten
Gedanken. Sie ist wie ein Tropfen jener
köstlichen Elirire des Orients, der die
Seele von zwanzig Blüten in seinem
Wohlgeruch enthält. Wenn die Schale der
Träume überläuft, bedeutet sie ein Zu-
viel der Seele.

Was man nicht kann, nicht weist, nicht
sagen will, was man sich selbst zu gestehen
weigert: die verwirrten Wünsche und ge-
Heimen Nöte, die erstickten Lümmernisse
und stummen Widerstände, Neue und
Emotionen, verborgene Stürme und aber-
gläubische Furcht, unruhige Vorahnungen
und widersprechende Hirngespinste, unser
flügellahmes Ideal und die ungestillten
Müdigkeiten, die vergeblichen Hoffnungen,
die Fülle der unvermeidlichen kleinen Lei-
den, die sich langsam in einem Winkel un-
seres Herzens aufstapeln, wie sich die Was-
ser geräuschlos auf dem Grund einer fin-
stern Taverne sammeln: alle diese myste-
riösen Bewegungen unseres innern Le-
bens zielen auf eine Rührung hin, und diese
Rührung konzentriert sich in der Träne,
dem klaren Diamanten auf dem Rand der
Wimpern.

Johannes Vincent Venner, Lugano.

î àrst Ulrich Meister (1958-1917).
Mit Bildnisbeilage.

Einer der besten Eidgenossen ist mit
Ulrich Meister zu Grabe gestiegen. Er ge-
hörte zu den Männern in unserer demo-
kratischen Republik, deren Wirksamkeit zur
vollen und dankbaren Anerkennung im
Volke noch zu ihren Lebzeiten gelangt ist
und denen es seine Verehrung bewahren
wird über das Grab hinaus. Dah das
Volk der Republik — trotz dem bekannten
Sprichwort — solcher Dankbarkeit und
Verehrung fähig ist und damit nicht geizt,
wo es ein wahres Verdienst erkannt hat,
dafür kann Oberst Meister als Beispiel an-
geführt werden. Nur wer die Demokratie
nicht kennt oder nicht liebt, sagt ihr nach,
dast sie nichts Erostes und Bedeutendes
dulden, dast sie es nicht leiden könne, wenn
einer um Hauptes Länge über die Masse
emporragt. Wohl erkennt die demokratische
Versassung keine Vorrechte des Standes,
der Familie oder des Geldes an, wohl ver-
sagt die Demokratie solchen Vorzügen ihre
Huldigung, wo sie für sich allein schon

Devotion und Vorherrschaft verlangen;
aber so wenig solche zufälligen äustern
Vorzüge ein Hindernis der Anerkennung
bilden, wenn ihnen wirkliches Verdienst
zur Seite tritt, noch viel weniger versagt
die Demokratie ihre Bewunderung, wo

ihr — mit oder ohne jene Attribute —
selbstlose Hiugabe für das Vaterland und
das allgemeine Wohl entgegentritt. Sie
gewährt unbeschränkten Spielraum der
Entfaltung der persönlichen Gaben und
Talente, der uneigennützigen Wirksamkeit
für die öffentlichen Interessen, und von
dieser Freiheit hat Oberst Meister reich-
lichen Gebrauch gemacht. Er war ein
Mann von hervorragender und vielseitiger
Begabung, die er für die Allgemeinheit
nutzbar und fruchtbringend anzuwenden
verstand. Am Abend seiner Tage durfte er
befriedigt zurückblicken auf ein beneidens-
wert schönes, ja glänzendes Lebenswerk.
Alles war ihm wohl gelungen, und selbst

frühere Gegner hatte er durch die Lauter-
keit seines Charakters, die Reinheit seiner
Absichten, sein tiefes menschliches Gefühl
und Empfinden vollständig entwaffnet.
Bis weit in die Reihen der Sozialdemo-
traten hinein, zu deren schärfsten Be-
kämpfern Oberst Meister gehörte, sprach
man von diesem liberalen Parteiführer
nur noch mit einer von Hochachtung durch-
drungenen Sympathie.

Ulrich Meister entstammte dem zürche-
rischen Weinland. Er ist in Benken am
14. Januar 1838 als Sohn des Lreis-


	Henri Frédéric Amiel [Schluss]

