
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 20 (1916)

Artikel: Welt und Mensch

Autor: Krebs, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-575765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-575765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«92

Welt unü Mensch. Nachdruck Verbote«.

Eine Betrachtung von Dr. Walther Krebs, Herzogenbuchsee.

I.
Nichts im Weltall existiert für sich. Ob

nah oder fern — alles rvirtt aufeinander,
wenn auch nach dem Grade verschieden.
Daher ist auch jedes veränderlich, wird
durch anderes bewegt und bewegt anderes.
Auch seine Teile nähern sich oder gehen
auseinander und verbinden sich mit an-
dern; ob schnell oder langsam, ob früh oder
spät, ist nicht wesentlich. Wie jedes schein-
bar für sich ein Leben darstellende Wesen
stirbt, Zerfällt und unter unsern Augen in
den allgemeinen Kreislauf alles Stoff-
lichen übergeht, so wird selbst das scheinbar
Unveränderliche, fest gefügt Stoffliche ver-
flüssigt, verflüchtigt, frei in glühender
Hitze. Alles wirkt aufeinander, zieht sich

an oder stößt sich ab, und was frei ist, ver-
bindet sich, scheinbar nach eigener Wahl.
Doch das Feindliche ist stets zugegen und
trennt, wenn es stärker ist, das Ver-
bundene.

Dabei gibt es Verbindungen und For-
men (die zusammengesetztesten), die sich

binden und lösen auf eigene Art: jede ein
Wesen für sich, bilden sie sich unaufhörlich
neu durch Aufnahme äußerer Dinge, deren
Zersetzung in kleinste Teilchen und Um-
Wandlung in die eigene Form, während
diese selbst sich beständig erneuert, kleinste
Teilchen aus ihrem Verbände loslöst und
nach außen abgibt und dabei dieselbe
bleibt, die erzeugt worden war durch We-
sen der gleichen Art. Und jedes solche

Wesen hat wieder das Vermögen, Keime
Zu erzeugen und nach außen abzugeben,
Keime, die wieder zu Wesen der gleichen
Art sich entwickeln können, so lange,
bis seine Zeugungskraft erschöpft ist und
schließlich auch seine Lebenskraft. Die
Form aber, die Art, die sich fortpflanzt,
lebt für sich, verändert sich im Lause von
Zeiträumen, die für das Individuum un-
absehbar sind. Sie hört endlich auch auf
zu leben und macht neuen Formen Platz,
wenn die Individuen in den allgemeinen
Zusammenhang aller Dinge nicht mehr
hineinpassen, den Kampf mit feindlichen
Elementen nicht mehr bestehen können,
unfähige Keime erzeugen, ausarten. Alle
diese Individuen (Tiere und Pflanzen)

kämpfen unbewußt um die Existenz ihrer
Art; um die der andern kümmern sie sich

nicht, insofern sie nicht feindlich (ihre Exi-
stenz bedrohend) oder freundlich (nahrung-
spendend) sich verhalten. Nur gelegentlich
kann jeder Gegenstand von Interesse und
Bedeutung für sie werden (z. B. beim
Tier, wenn ein solcher Gegenstand Versteck
oder Hinterhalt gewährt oder ein Hinder-
nis auf der Flucht bildet).

In diesem Zusammenhang aller or-
ganischen Wesen steht auch der Mensch,
mit dem einschneidenden Unterschied, daß
er dieses Zusammenhanges sich bewußt
ist, ihn zu erkennen und immer tiefer in
dieser Erkenntnis vorzudringen aufs eif-
rigste bestrebt ist —> der geistige Mensch.
Der physische aber lebt wie das Tier, doch
eben wieder mit einem durchschlagenden
Unterschied, nämlich dem, daß er, befähigt
durch die Kulturerrungenschaften des gei-
stigen Menschen, den Genuß ausbeutet,
der sonst in der ganzen organischen
Welt den Antrieb bildet zu förderlicher
Lebenstätigkeit, ausbeutet im alleini-
gen momentanen Interesse seiner selbst,
des Individuums, zum dauernden Nach-
teil und zum Verhängnis der Art. Und
die Kultur des Genusses macht ihn be-
gehrlich, macht ihn zum Feind der
übrigen Menschheit und zum Feind der
ganzen belebten Natur, deren Formen
er schonungslos zerstört, die den Geist
erfrischen und bilden könnten, der alles
zusammenrafft, was seiner Eitelkeit
schmeichelt, was seine Macht- und Größe-
gier befriedigen möchte.

Die Kulturfähigkeit, bedingt durch das
Interesse an allen Dingen im Welten-
räum, ist das entscheidende Merkmal des
Menschen.

Die Kultur des Geistigen ist der be-
glückende Vorzug, der Segen—-die Kultur> -,

der Triebe ist der Fluch der Menschheit. ^
-

II.
Der Mensch erkennt sich selbst im Ge-

genständlichen — in Luft, Himmel, Erde
und allem, was auf ihr ist — der ganzen
Natur, sein Körper inbegriffen (soweit er



Walther Krebs: Welt und Mensch. 693

seinen Sinnen zugänglich ist). Und die
Freude, die er aus der Natur schöpft, ist
im Grunde nichts anderes als die Freude
am Erkennen seiner selbst.

Das scheidet ihn scharf und entschieden
von allen andern Lebwesen und zeichnet
ihn herrlich aus, da alle andern sich nur
um das kümmern und an dem Interesse
zu nehmen scheinen, was ihren unmittel-
baren Lebensbedürfnissen dient, wozu
ihre Triebe sie leiten, und um dasjenige,
was zu vermeiden und abzuwehren ist,

was ihr Leben gefährden könnte.
Es ist zwar auch das Leben des Men-

schen, die Erhaltung und Fortdauer seiner
Art im allgemeinen an dieselben Bedin-
gungen geknüpft; auch er darf ohne Ee-
fährdung seiner Existenz die ursprüng-
lichen Triebe, die zur Entstehung und Ge-
staltung seiner AÄ geführt haben, nicht
außer acht lassen und nicht vernachlässigen.
Aber sicher und fest bleibt die Tatsache, daß
nicht die Kultur der an das geistige Leben
sich knüpfenden Interessen die Menschheit
auf schlimme Abwege führt, sondern die
besondere Art, welche die Entwicklung der
Triebe beim Menschen nimmt, der nicht
mehr mit einfacher Befriedigung sich be-
gnügt, sondern künstlich und maßlos sie

steigert.
Diese raffiniert ausgebildeten Triebe,

diese sinnlosen Reize, die zu Bedürfnissen
gestempelt werden, sind das Verhängnis
unserer Kultur.

Nach seinen Trieben ist der Mensch
Tier (und Heil ihm, wenn nichts Schlim-
meres!) ; nach den Interessen, die ihn zu-
nächst mit dem Tier, dann aber weiter mit
allem, was unter und über ihm steht, und
zuletzt mit dem Ganzen, mit dem unend-
lichen Universum verbinden und die als
geistige zu bezeichnen sind, ist er ein
höheres Wesen.

Nach Verbindung mit dem Ganzen
geht sein tiefes inneres Wesen während

seines Daseins; aber welcher Gestalt sie

sein wird und wohin der Drang zielt, weiß
er nicht. Die Vereinigung der Geister
schon hier sei der Wahlspruch aller Stre-
benden!

Und wenn der Mensch bezüglich seines
Ursprungs sich eins fühlt mit der ganzen
Natur, wenn dieses Gefühl ihm Genuß,
Freude und Erhebung gewährt nicht nur
beim drangvollen Aufsteigen zum denkbar
Höchsten, sondern auch beim sinnigen Be-
trachten des Daseienden, so schreckt der
geistige Mensch zurück und würde sich am
liebsten abwenden von dem entarteten
Geschöpf Mensch, wenn nicht wieder das
angeborene Streben nach dem Ganzen
ihm geböte, dem Sinkenden die Hand zu
reichen, des Gefallenen sich zu erbarmen.

III.
Sobald der Mensch vom Ideal getra-

gen wird, so ist dieses sein Schicksal —
sonst ist es die alte, finstere, unergründ-
liche Macht.

Das höchste Ideal, das der Mensch sich

vorzustellen vermag, ist das seiner eigenen
Vollkommenheit; denn von der Vollkom-
menheit der Welt kann er keine Vorstel-
lung haben; aber seine eigene Vollkom-
menheit fällt im Ideal mit der der Welt
zusammen. Das heißt: er kann sich nur
selbst vervollkommnen, indem er jeden
Augenblick des Lebens das ihm gerade vor
den Sinnen schwebende Stück der Welt,
mit dem er es jedesmal einzig zu tun hat,
durch sich (sein Ich) und mit sich vervoll-
kommnen will.

So ist das Schicksal der Menschheit
(durch die Summe der Vorstellungen aller
einzelnen Menschen bestimmt) abhängig
vom Vollkommenheitsbegriff jedes ein-
zelnen Menschen. Und jeder einzelne
Mensch hat das Schicksal der Menschheit zu
vertreten, zu verantworten und mit ihr
zu leiden.

Drei Meuterer. Nachdruck verboten.

Eine Novelle aus der Kriegszeit von Alfred Funkhäuser, Bern.
(Schluß).

Heftiger als je wurdendie Fieberschauer jedem Pulsschlag Schwindel und Angst ins
bei Jmhof. Wie Nordwind brauste und Gehirn. Unendliche Mattigkeit hängte sich

schauerte es im ganzen Leib. Die Lippen an Ellbogen und Oberschenkel. Vor den
dorrten zu Leder. Zugleich schössen mit Augen stieg es auf wie schwarze Nebel.


	Welt und Mensch

