
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 19 (1915)

Artikel: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen

Autor: Ermatinger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-572708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-572708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

st 7

's Màllî
(sn äen Dichter äer „Schmetterlinge")

'sMälterli am Morge krüeh

5toht vorem 5pitteler lgm hus:
es soll mer ään au g'gulte ha!
I)â heigist Zo Liîburtstag hüt!
Fä stbezgi? Do git's wohl us.

!tes breicht's jo blölh ei 5ummers;gt.

Wer hat mer's ään au z'wllNe to?
Fies Dlüemli im trischblöite Ilor.
's hat beiteä ufem Wäg unâ glait:
Mâlterli, hasch nüä verno,
Dg Dichter wirä hüt libezg?ohr;
Do chast äänk au go z'Chre stoh!

Wie hält mer au nüä 's ZÄckli g'rüehmt!
Was hätt au nüä alls a mer gseh!
Wän eis nu ägni âge hett'!
Unä äg Liäanke allerhanä!
Fetz äni, lrgli, linä scho meh

Fgsâlìerli im 5unnliggwanä.

5o sibezgi. Dei, was e Tgt!
Fie sövel 8ümmer! Weäer sag:

Wie kinä ää nohar ä'Winter gsg?

Zänu, bist âmel Nüevre hüt!
5s wüsch är nu â gânge Wäg
Unä wülch är Llück, was 's hârx verlgt!

Meínraâ Lienert.

un6 von Lcirl 5Msler5 Zckcikten.
Von Emil Ermatinger, Zürich.

In der Novelle „Jmago" hat Carl
Spitteler das Gesetz seiner Persönlichkeit
am gemeinverständlichsten dargestellt. Vik-
tor, sein Ebenbild, hat, auf das Turtel-
taubenglück des ehelichen Besitzes verzieh-
tend, die geliebte Theuda zu einem Ideal-
bild, seiner „Jmago" (das lateinische imago
heißt hier das gleiche wie das griechische

Idea), sublimiert. Nach Jahren trifft er
sie als Frau Direktor Wyß wieder, ein-
flußreiches Mitglied der „Jdealia", eines
jener Vildungsvereine, in denen Kunst
und Wissenschaft die Lakaien sind, die
der gähnenden Langeweile des Alltags
das Maul stopfen müssen. Der interest
sante junge Mann läßt sich nach etlichem
Widerstreben von Theuda dem Dienste
der „Jdealia" nutzbar machen. Tasso

Nachdruck verboten.

wird, so gut es geht, ein Demokrat unter
Demokraten, und seine transzendente In-
brunst für Jmago versinnlicht sich zur
banalen Liebschaft mit Frau Direktor
Wyß. Bis er merkt, daß die irdische Ge-
liebte auch in diesem allzumenschlichen
Verhältnis der reinen und strengen Kon-
sequenz nicht fähig ist und ihn nur als
Unterhaltungsschoßhündchen hätscheln
will. Da rettet er sich und steigt wieder
ins Jenseits seines Jmagoglaubens (oder
Idealismus) empor.

Dieser Konflikt Viktors stellt in sym-
bolischem Bilde Spittelers Lebensgesetz
dar: den Gegensatz des gegen die gemeine
Wirklichkeit kämpfenden Idealisten. Er
zerfällt in drei Phasen: 1. Sublimierung
des Wirklichkeitserlebens zum Ideal

13



198 Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spiitelers Schaffen.

(Imago) und Anbetung desselben. 2.
Rückkehr zur Wirklichkeit und Trübung
des Ideales. 3. Flucht aus der Wirk-
lichkeit und Rückkehr zum reinen Imago-
dienst.

Diesen drei Stufen in Viktors Er-
leben entsprechen die drei Phasen in
Spiitelers, des Künstlers, Entwicklung:

I. 1865 (ungefähr) bis 1883. Die
idealistisch-kosmische Dichtung der Ju-
gend, umfassend zahlreiche Phantasien
und Bruchstücke und gipfelnd in den
beiden Weltanschauungsdichtungen „Pro-
metheus und Epimetheus" und „Extra-
mundana".

II. 1883 bis 1896. Die Annäherung
an die „Wirklichkeits"-Dichtung des da-
mals herrschenden Naturalismus und die
technischen Tastversuche: „Friedli der
Kolderi", „Das Wettfasten von Heim-
ligen" mit „Gustav", „Der Neffe des
Herrn Bezenval", „Die Mädchenfeinde",
„Conrad der Leutnant" und zahlreiche
andere Studien in Prosa und Versen.
Dazu die Komödien „Der Parlamentär"
und „Der Ehrgeizige". Zu dieser Periode
bilden die „Schmetterlinge" den Ueber-

gang von der kosmischen Dichtung. Die
„Lachenden Wahrheiten" und „Literari-
schen Gleichnisse" bekennen mitten in der
naturalistischen Fronarbeit das persönliche
Selbst des Dichters.

III. Von 1896 bis heute. Die Er-
Neuerung des kosmischen Epos durch den
gereiften Künstler. Diese Phase wird ein-
geleitet durch die „Balladen" und gipfelt
im „Olympischen Frühling". Die „Glo-
ckenlisder" sind ihr lyrischer Ertrag. Be«

kenntnisschriften wie „Jmago" und „Meine
frühesten Erlebnisse" bekunden das Be-
dürfnis nach biographischer Sammlung
und Rückschau.

I.
Spitteler trat als Fünfunddreißig-

jähriger ins literarische Leben ein zu einer
Zeit, wo die bedeutenden Dichter, ein
Keller, Meyer, Storm, die Ausbildung
der künstlerischen Technik zur Wiedergabe
der sinnlich beobachteten und intellektuell
erkannten Wirklichkeit aufs höchste ge-
trieben hatten und, ihnen folgend, aber
ihrer Einsicht entbehrend, eine Schar zu-
kunftsfreudiger Jünglinge wieder einmal
von einer restlosen und unmittelbaren

Transfusion der sogenannten Natur ins
Kunstwerk schwärmte. Er kam von der
Theologie, der Philosophie, dem klassi-
schen Altertum und der Geschichte her
(Jakob Burckhardt war u. a. sein Lehrer
gewesen). Große Bilder urweltlichen
Prophetentums hatten seine Phantasie
befruchtet. Er vermochte sich den Dichter
nur zu denken als Seher. Als Priester,
wie die Juden sich ihre Propheten und
die Griechen ihre Sänger vorgestellt.
Als Heiligen, der dazu berufen war, die
Menschheit durch die Offenbarungstiefe
seiner Gesichte und die strahlende Rein-
heit seiner Gesinnung zu erlösen. Und er
besaß die Kraft, sich den Zustand der
Welt, über den der stumpfe Blick der
Menge als über etwas Selbstverständ-
liches hingleitet, zum Problem zu machen.
Das llrerlebnis aller wahrhaften Religion
und ihrer Stifter war auch das seine:
die tiefschmerzliche Erfahrung des Leidens
der Kreatur. Eine Welt, deren Grund-
bedingung die gegenseitige Vertilgung
der Geschöpfe ist, erschien ihm als absolut
schlecht. Hier war dem Erlösungswillen
eine Aufgabe gestellt: Auslöschung des
Schandfleckes der Schöpfung, des Kam-
pfes aller gegen alle. Und Aufhebung des
dadurch bedingten Leidens der Kreatur.

Rastlos arbeiteten Intellekt und Phan-
tasie an der Ausbildung dieses Erlöser-
gedankens. Unablässig schuf er als for-
mende Idee mythische Gestalten, über
die als mächtigster Held Herakles empor-
stieg, der Sohn des Götterkönigs Zeus
und des sterblichen Weibes Alkmene. Ein
Dualist durch seine Geburt: zum Himmel
strebend, an die Erde gebunden. Mit
unsterblichem Wollen kämpfend gegen die
Tücke und Trägheit der Materie, durch
unendliche Prüfungen sich in den Himmel
läuternd. Einer der tragischem Kämpfer
der Weltgeschichte.

So floh der Denker Spitteler aus der
sinnlichen Welt mit ihren Leiden und
llnvollkommenheiten ins Reich der Ideen.
Aber auch der Künstler mußte sich von
ihr abkehren. Eine Welt, die so schlecht

und niedrig war, daß die Geschöpfe
einander bekämpften und auffraßen, war
auch als wesenbedingsnder Schauplatz
(„Milieu") für die Gebilde des Künstlers
zu gemein. Der Jüngling schrieb in sein



Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen. 199

Notizbuch den pathetischen Satz: „Als die
Muse mich besuchte, sagte ich ihr: Die
Erde ist nichts, und führte sie in den
Himmel". So wählte er die Walstatt,
auf der er seinen Erlöser gegen die Ge-
walten des Bösen kämpfen ließ, jenseits
der irdisch bedingten Wirklichkeit. Jenseits
des trivialen und kleinlichen Alltags. In
einem Phantasieland, wo sich der weit-
ausschreitende Geist nicht auf Schritt und
Tritt an den Ecken und Kanten der sinn-
lichen Beengung stieß. Wo sich den Ee-
schöpfen seines Denkens eine schranken-
lose Weite der Wirkungsmöglichkeiten im
Guten und Bösen auftat.

Zuerst hatte sich der Dichter in seinen
Phantasien die Erlösung allzu materiell
und mechanisch vorgestellt: das „Böse"
sollte radikal aus der Welt getilgt werden
oder die bestehende Welt in den Abgrund
des Nichts ziehen. Dann fand er eine
mehr geistig-persönliche Auslegung der
Erlöseridee. In jahrelangem Ringen (die
„Variantenmühle" arbeitete unausgesetzt)
klärte sich die Erlöseridee zur Gestalt des
Prometheus. „Prometheus und Epime-
theus" entstand. Ein Erlöser der Menschheit
ist nur derjenige, der seine Seele be-
wahrt. Der seine Persönlichkeit be-
hauptet. Der mit der Gesellschaft keine
Kompromisse abschließt. Das scheint ein
Widerspruch. Denn Prometheus wird
durch den steifnackigen Trotz, mit dem er
sich weigert, dem Engel Gottes seine
Seele auszuliefern, aus der Gesellschaft
in die Verbannung hinausgedrängt. Alles
Helfen wird ihm dadurch abgeschnitten.
Aber: Erlösen heißt nicht sozial helfen.
Dieses ist materiell, mechanisch, jenes
geistig-sittlich. Auch Christus floh aus der
Welt, um die Welt zu erlösen. Nicht der
Beamte, der im Mechanismus der sozi-
alen Dienste seine notwendige Pflicht
tut und dabei Kompromisse nicht scheuen

darf, erlöst die Welt, sondern der einsame
Denker, der jenseits des praktischen Ee-
triebes die persönlichen Werte seiner
Seele immer reiner ausbildet. Epime-
theus, der König der Menschen, tritt als
dieser Beamte dem einsamen Seelen-
menschen gegenüber. Für seine Seele
(das kostbare Kästchen) tauscht er bei dem
Engel das „Gewissen" ein, das Allerwelts-
steuerruder der konventionellen Gesell-

schaftsbegriffe, das bestimmt, wie „man"
urteilen und handeln soll (die Seele
kennt nur ein Urteilen und Handeln des
Ich). Das Gewissen des Epimetheus
tut seinen Dienst, solange sein Träger
nur normalen Alltagsaufgaben gegenüber
steht. Aber wie außerordentliche Kon-
flikte die Belastungsprobe fordern, ver-
sagt es. Es versagt erstens, wie es gilt,
den Wert des himmlischen Geschenkes
der Pandora (der Kunst) zu messen; denn
das Kunstwerk vermag nicht vom „Man",
sondern nur vom „Ich" gewertet zu
werden, wie es auch eine Schöpfung des

„Ich" ist. Und es versagt zweitens, wie
das Böse in den Horden des Behemoth
ins Menschenreich eindringt. Also in der
Bewertung des Sittlichen (das „Man"
hat sich längst mit der Tatsache der Eri-
stenz des Leidens in der Welt abgefunden,
über die das „Ich" sich stets aufs neue
erregt). Epimetheus ist so dumm und
schlaff, daß er die drei Söhne Gottes dem
Behemoth ausliefert, zu deren Wächter
er bestellt ist. Das heißt: daß er die
göttliche Ordnung der Welt Gefahr laufen
läßt, ganz durch das Böse zerstört zu
werden. Bis auf den letzten, den Messias,
werden die Gottessöhne getötet. Und
jetzt, wie die Welt durch den Besitzer des
„Gewissens" bis an den Rand des Ab-
grundes gerollt worden ist, hält sie Pro-
metheus, der erlösendeSeelenmensch, auf.
Aber fortan, an Epimetheus' Statt,
König der Menschen zu sein, weigert sich

Prometheus. Er will nur Reiniger und
Klärer im Reiche des Geistig-Sittlichen
sein; in die politischen Händel der Welt
mischt er sich nicht. So konsequent schied

Spitteler damals den Denker von dem
Politiker, den geistigen Schöpfer von
dem praktischen. Nebenbei: es ist schmerz-
lich für den, der den Prometheus in ihm
liebt, daß er jüngst, als er „unsern
Schweizer Standpunkt" erörterte, dieser
Konsequenz untreu geworden ist...

Mit dem Epos „Prometheus und
Epimetheus" trat Spitteler oder, wie er
sich damals, selber ein Erlöster, nannte,
Carl Felix Tandem („Carl Glücklich End-
lich"), 1880/81, vor das Publikum. Und
erlitt das Schicksal des Prometheus, nicht
des Welterlösers, sondern des in die Ver-
bannung Getriebenen. C. F. Meyer



200 Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen.

schrieb ihm: „Ich lege mich zeither jeden
Abend realistischer zu Bette als ich mor-
gens aufgestanden bin. Mein Glaubens-
bekenntnis ist das Wort Mercks zu Goethe:
nicht das Poetische realisieren, sondern
das Reale poetisieren". Damit sprach er
es ganz klar aus, was Spitteler nicht
nur von Meyer selbst, sondern von seiner
ganzen Zeit trennte. „Nicht das Poetische
realisieren, sondern das Reale poeti-
sieren!" Das war in der Tat damals
die Parole, wie sie es in Goethes Jugend
gewesen war. Nicht von selbsterkämpften
und geschaffenen Ideen ausgehen und
für diese im Kunstwerk Körper suchen,
sondern von der sinnenfälligen Wirklich-
keit und in ihr bleiben. Aber wenn man
nun einmal als Idealist geboren ist und
einem die Ideen das Reale sind? Meyer
hatte ganz recht, wenn er hinzufügte:
„Uebrigens wozu theoretisieren? Das
sind, in letzter Linie, Machtfragen." Ganz
gewiß. Und die bittere Wahrheit dieses
Satzes hatte Spitteler jahrelang Muße
an sich zu erfahren.

Von den Großen hat damals keiner
so ehrlich sich mit dem „Prometheus"
abgemüht wie Gottfried Keller. Auch er
stand auf dem Standpunkt, daß der
Dichter das Reale poetisieren müsse.
Aber er hatte es sich, vor einem Menschen-
alter, mit der Schaffung einer Welt-
anschauung doch etwas saurer werden
lassen als Meyer, den sein Leben lang
mehr die technischen Probleme gekümmert
hatten. So zog ihn der „Prometheus"
mächtig an (die große Begabung seines
Verfassers stand für ihn wie für Meyer
außerhalb jeder Diskussion) und stieß ihn
ebenso mächtig ab. Er hörte darin einen
„urweltlichen Poeten aus der Zeit, wo
die Religionen und Göttersagen wuchsen
und doch schon vieles erlebt war", „seinen
mysteriösen und großartig naiven Ee-
sang anstimmen". Aber er fragte sich,

auch, ob es noch Zeit sei für solche sibyl-
linische Bücher, ob es nicht schade sei für
„ein Ingenium dieser Art, wenn es nicht
das wirkliche, nicht verallegorisierte Leben
zu seinem Gegenstände mache".

Der Berufskritik aber und dem Publi-
kum erging es wie Epimetheus, als die
Bauern ihm das Kunstgeschenk der Pan-
dora brachten, damit er über seinen Wert

urteile. Das Gewissen, das richten sollte,
verkroch sich unters Bett. Der Idealist
hatte nun auch die tragikomische Seite
seiner Persönlichkeitsforderung zu er-
fahren, wie Ibsens „Volksfeind" Doktor
Stockmann. Nämlich, man erklärte den
Idealisten erstens für einen Narren, den
jeder über den Löffel halbieren könne.
Zweitens für einen Gecken, der aus
lauter Effekthascherei und Eitelkeit anders
sein wolle als die andern. Und drittens
für einen boshaften Spielverderber. In
Summa für einen Menschen, der mehr
als einen Sparren zu viel habe und ge-
gen den man sich in Positur setzen müsse.

Spitteler hatte sich sein Schicksal inner-
halb der konkreten Welt im „Prometheus"
prophezeit. Er hätte - wenn der Mensch
eine logische Maschine wäre - eigentlich
die Mißachtung der Leute gelassen auf
sich nehmen und auf den Bankrott der
Epimetheusweisheit warten sollen. Statt
dessen versteifte er sich in seinem Idea-
listentrotz und schrieb die „Ertramundana".
Und das war ein wirklicher Fehler, und
zwar ein doppelter. Ein Fehler des Welt-
mannes. Man gewinnt die Zuneigung
der Menschen nicht (das wollte er ja
doch!), wenn man ihnen in einem fort
ins Gesicht schreit: Ihr seid dumm oder
schlecht oder beides zugleich. Ein Fehler
des Künstlers. Er ließ in diesen „Außer-
weltlichen Gedichten" sich hinter die Ku-
lissen sehen. Und das ist für einen Dichter,
der am Anfange seiner Laufbahn steht,
recht eigentlich eine Sünde wider den
heiligen Geist. Das Publikum möchte
ihn da als Inspirierten sehen, nicht als
„Macher". Erst wenn sein Ansehen ge-
gründet ist, interessiert es sich für Auf-
sähe „aus der Werkstatt". Spitteler aber,
mitten in einer Zeit stehend, wo man
das „Reale poetisierte", zeigte allzu deut-
lich, daß er von abstrakten Ideen
ausging und für diese erst nachträglich
irdische Leiber suchte. Leiber, die in der
Hast des zornigen Schaffens zu wenig
Blut und Fleisch bekamen und so bloße
Lemuren blieben. Wenn man statt
Mensch Homo und statt Herr der Welt
der Cäsar Munditaniens sagt und von
dem PurpurmantelMagnanimitas (Groß-
mut) und der Kaiserkrone Clementia
(Milde) spricht, dann merkt auch der



Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen. 201

Kritiker des kleinsten Käsblättchens, daß
das keine lebendige (d. h. hier: auf das
Gefühl wirkende) Gestalten, sondern blasse

Allegorien sind... Gottfried Keller wandte
sich nach dem Erscheinen der „Extra-
mundana" zornig von Spitteler ab.

Der Idealist aber erkannte, daß er auf
dem besten Wege war, sich aus der Lite-
ratur hinauszudichten. Und das wollte
er doch nicht. Viktor schraubte seine
transzendente Schwärmerei für Imago
zur gewöhnlichen Liebschaft mit Frau
Direktor Wyß hinunter und wurde Mit-
glied der Bildungsgesellschaft „Jdealia".

II.
So fremd der Idealist in seine wirk-

lichkeitssüchtige Zeit eingetreten war, in
einem Punkte war er ihr verwandt: in
der Augenbegabung. Wenn der Natu-
ralist von sinnlicher Beobachtung spricht,
so meint er zunächst den wichtigsten der
sogenannten höheren Sinne, den Ee-
sichtssinn. Und in der Schärfe des Ge-
sichtssinnes konnte es Spitteler mit den
konsequentesten Ultras unter den Natu-
ralisten aufnehmen.

Das Gefühl für das Leiden der Welt
(„Das kosmische Pathos") und die Freude
an den Farbenspielen des Sonnenlichtes
hat Spitteler die beiden Quellen seiner
Dichtung genannt. Die eine die dunkle,
die andere die helle. Die eine die ethisch-
religiöse, der Ursprung seiner Welt-
anschauung, die andere die künstlerische,
die Bedingung für die Besonderheit
seines Stiles.

Schon im „Prometheus" fließt neben
der dunkeln Quelle des Weltmitleides,
die die Handlung bestimmt, auch die
helle, die Glanz und Farbigkeit über
den Stil gießt. Wie Prometheus zur
Zeit des Festes, mit dem die Menschen
Epimetheus zum König einsetzen, grollend
in die verschneiten Berge steigt, und
Doxa, seine gestrenge Freundin, ihm als
himmlischen Trost für die menschliche
Qual das Erlebnis des Künstlertums
schenkt, genießt er es als Lichtvision:
„Da stiegen wundersame Farben aus
dem Schnee empor, und unter jedem
Baum bewegten sich die Gräser, neigten
sich zur Seite, wogten heftig hin und her
als wie vom Sturm erregt und gleich

als wie gesengt von eines unsichtbaren
Feuers Lohe." Durch den „Prometheus"
auch gaukelt bereits der Schmetterling
als das Farbentierchen kat'exochen. Wie
Pandora auf ihrem Gang zur Erde (mit
dem Kunstwerk!) aus dunkeln Berg-
schluchten erlöst auf eine sonnige grüne
Wiese tritt, sieht sie sich wiegen „einen
samtnen, goldbesäumten Falter, Kind des
Sommers, Freund des Lichts, im Meer
der Luft ein schwimmend Paradies".

Spittelers erste Gedichtsammlung, die
prachtvollen „Schmetterlinge" (1889 er-
schienen, aber zum großen Teil früher
entstanden), läßt einen ganzen Schwärm
der leuchtenden Farbentierchen aufflat-
tern. Es ist Augenlyrik, die durch zwei
Merkmale die Steigerung des Künstlers
über den Stil des „Prometheus" hinaus
bezeichnet.

Einmal durch die scharfe Sicherheit in
der Wiedergabe von Eesichtseindrücken.

Im „Prometheus" hatte es sich um die
Darstellung einer persönlich-innern, tran-
szendenten Welt gehandelt; in den
„Schmetterlingen" galt es die Schilde-
rung einer äußern Wirklichkeit, die jedes
normale Auge auf ihre Richtigkeit kon-
trollieren konnte. Das „Pfauenauge"
zeigt, wie naturalistisch genau diesmal
der Stift des „Idealisten" zeichnet:
Blutbuchen liegen überm Eartensims.
Matt schläft die Luft, das Bächlein schlendert

kraftlos.
Die Wetterwand mit silberweißem Saum
Halbiert den blauen Glanz des reinen Himmels.
Da flattert durch die blutgen Buchenkronen
Ein brandig Blatt.

Dort hängt es an der Mauer,
Schwebend im Sonnenfeld. Sein Tintenschatten
Tuscht auf den Marmorgrund ein künstlich Dreieck.

Das wächst und schwindet; ändert seine Winkel;
Verkürzt die Schenkel; dreht sich um die Achse;
Nun schwillt's zum Kreis; nun schlüpft's zum

feinen Stäbchen;
Während umher, zur Rechten und zur Linken
Rührt sich kein Hauch, kein Halm noch Gräschen

regt sich.

Sodann durch die klar geprägte Ee-
dichtform. Der „Prometheus" ist rhyth-
mische Prosa, also eine Mischform. Die
„Schmetterlinge" sind reine Gedichte, in
denen die Kunst, für eine Gefühlsschwin-
gung den ihr angemessenen Rhythmus
zu finden, zu höchster Bewunderung aus-
gebildet ist. Z. B. in „Mnemosyne":



202 Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen.

Ach, das war ein schöner Morgen, wie ich keinen
mehr erlebt!

Wie er mir in Traum und Wachen ewig vor die
Seele schwebt!

Glänzend überm Hochgebirge war der Himmel
ausgespannt,

Und der See, vom Ost geschaukelt, plätschert um
den Gartenstrand.

Eine große Zahl von Erzählungen,
zum größeren Teil in den Feuilletons
von verstaubten Zeitungen begraben,
zum kleineren in die Buchform gerettet,
bekunden für die letzten achtziger Jahre
das energische Streben, sich der Prosa
zu bemächtigen. Es war ein Kampf in
Feindesland. Mancher Fuß Boden wurde
mit ungeheuerm Kraftaufwand errungen,
aber seinen Besitz begleitete nicht das
behagliche Glück des Heimatgefühls. In
„Friedli der Kolderi" vergällt dem Leser
immer wieder die Wahrnehmung, daß
der Verfasser als Schüler am Präparier-
tisch arbeitet, den unbefangenen Genuß,
so sehr auch der Intellekt befriedigt wird
durch die saubere Eeschicklichkeit, womit
der wachsende Künstler einen so seltenen
Käfer, wie Friedli den Kolderi, präpa-
riert und aufspießt. Der Eingeweihte
sieht zudem den Verfasser der „Leute
von Seldwyla" dem Lehrling über die
Schulter gucken. In dem umfangreichen
„Wettfasten von Heimligen", das im
September und Oktober 1888 in der
Neuen Zürcher Zeitung erschien, stört
auch die Diskrepanz zwischen der Klein-
heit des Milieu und der Größe der gei-
stigen Persönlichkeit des Dichters. Man
spürt, wie ihn der zu enge Rock quält.
Die Unbehaglichkeit befruchtet seinen
Witz. Aber es bleibt bei der geistreichen
Bosheit. Das Seidenpfötchen der Güte
fehlt, mit dem ein Jean Paul oder Gott-
fried Keller die Kralle des Witzes um-
hüllten. An diesen Geschichten spürt man,
was es bedeutet, wenn Spitteler dem
Prometheus in der Verbannung das
Hündchen mit seinen Jungen sterben läßt:
die menschlichen Gefühle, die Liebe ka-

men ihm abhanden.
Nur wo der Dichter Kindern gegen-

übersteht, die schuldlos sind, mischt sich

dem Witze ein Quentchen Güte bei, wie
in den entzückenden „Mädchenfeinden",
die 1890 unter den Lesern der Neuen
Zürcher Zeitung einen Sturm der Ent-

rüstung entfesselten. Aber von den Er-
wachsenen fordert sein ethischer Rigoris-
mus höchste Reinheit des Wollens und
Klarheit des Handelns, und er bekämpft
sie schonungslos und ingrimmig, wo diese
Tugenden fehlen. Er trägt gleichsam in
dieser Zeit beständig einen geladenen Re-
volver in der Tasche. In den „Litera-
rischen Gleichnissen" (1892), den geist-
vollsten Literatursatiren seit Immer-
manns „Münchhausen", geht dann noch
größeres Geschütz als ein Revolver los.
Eine ganze Haubitzenbatterie bestreicht
die Feinde - Naturalisten, Zeitungsschrei-
ber, Literatenklüngel, Publikum - mit
Witzschrapnells und Leuchtkugeln und
Stinkbomben.

Neben diesem geschärften Zorn über
die Niederträchtigkeit der Welt schwingt
als zweiter Ton in den Werken der na-
turalistischen Periode aber auch noch eine
weichere Stimmung mit: Wehmut. Frei-
lich eine Wehmut, in der die Dosis Bitter-
Zeit reicher bemessen ist als das Glück.
Das Gefühl des Verkanntseins, des sich

Wegwerfens, der Vergeudung reicher
Schätze. Diese Stimmung fibriert in
den zwei Märchen der Sammlung „Friedli
der Kolderi", in „Gustav" und in den
Literarischen Gleichnissen „Nur ein König"
und „Die traurige Geschichte vom gol-
denen Goldschmied".

Wenn man heute die Gesamtheit der
Werke betrachtet, die die naturalistischen
Zeitgenossen Spittelers in den achtziger
und neunziger Jahren hervorgebracht,
erscheint sie uns, mit wenigen Aus-
nahmen, als eine Sintflut des trübsten
Dilettantismus. Als ein Chaos unver-
dauten Stoffes. Gerade das Büchlein,
in dem der Naturalismus 1889 zum
ersten Mal die relative Höhe eines be-
wußten Kunststiles erklomm, „Papa Ham-
let" von Holz und Schlaf, deckt er-
schreckend die Verworrenheit des ganzen
Wollens auf und die Unklarheit über das
Problem der dichterischen Sprache. Es
war der bewußten Kunstenergie des
Idealisten Spitteler vorbehalten, in seiner
„Darstellung" „Conrad der Leutnant" das
konsequenteste Prosawerk des Naturalis-
mus zu schaffen. Das Ziel war „denkbar
innigstes Miterleben der Handlung". Die
Mittel: Einheit der Person, durch die



Emil Ermatinger: Idee und Wert vonWarl Spittelers Schaffen. 203

wir die Vorfälle erleben, Einheit der
Perspektive, Stetigkeit des zeitlichen Ver-
laufes. „Also diejenigen Gesetze, unter
welchen wir in der Wirklichkeit leben."
Die Verquickung des epischen mit dem
dramatischen Stile, an der Holz-Schlafs
Skizzen leiden, erzeugt freilich auch in
„Conrad dem Leutnant" eine Gespannt-
heit, die dem echten epischen Stile fremd
ist, an der aber alle Mittel einer virtuosen
Technik mitarbeiten. Man wird die Ver-
mutung nicht los, daß der Dichter die
„Darstellung" ursprünglich als Drama
geplant habe.

Gewiß, es läuft viel Forciertes, Un-
erquickliches in dem Schaffen dieser natu-
ralistischen Periode mit unter. So, wie
Viktor als Liebhaber der Frau Direktor
Wyß auch die göttliche Unbefangenheit
des reinen Phantasiemenschen verloren
hat und in menschliche Wirrsal verstrickt
wird. Entgleisungen und Geschmackfehler
kommen vor. Aber man muß sich klar
machen: es sind Entgleisungen und Ee-
schmackfehler eines Großen. Und bei
diesem sind auch die Fehler noch wert-
voller als bei dem Kleinen die saubersten
Vollkommenheiten. Man kann ungeheuer
viel daran lernen, gleich wie er selber
sich dadurch emporgebildet hat.

III.
Mit dem „Olympischen Frühling", zu

dem die „Balladen" 1896 das Präludium
bildeten, kehrte Spitteler wieder in das
Reich seiner kosmischen Ideen und Ju-
gendträume zurück, aber als ein anderer,
wie er es verlassen hatte, um sich in der
Fremde von den Trebern des Natura-
lismus Zu nähren. Der Zwang, die All-
tagsprosa fest ins Auge zu fassen und sich

mit ihren Widerwärtigkeiten herumzu-
schlagen, hatte seine Vorstellungen ge-
schärft und ihren Vorrat gemehrt. Und
zugleich seine Kraft gesteigert, Geist in
Bilder, Gedanken in Anschauungen um-
zusetzen. Der „Olympische Frühling" ist
unendlich viel reicher an originellen Ge-
stalten und Episoden als der „Prome-
theus" oder gar die „Ertramundana".
Und die Gestalten wirken viel plastischer
und irdisch glühender als die von Himmels-
morgenglanz durchstrahlten Wolkenge-
bilde der früheren kosmischen Gedichte.

Der „Olympische Frühling" ist eine
Paradiesdichtung, wie etwa der Anfang
des ersten Mosesbuches. Ein Epos, dessen

Stoff uns in die Jugendzeit der Welt
führt, wo noch die olympischen Götter
herrschten, die dann, im Umlauf der Ge-
schlechter, den Menschen weichen mußten.
Der Ton ruht also nicht nur auf „Früh-
ling", sondern ebenso sehr auf „Olym-
pisch". Das heißt: es folgt auf den olym-
pischen Frühling kein olympischer Som-
mer usw., sondern ein menschlicher. Nur
der Frühling der Welt ist olympisch, was
folgt, ist — soweit wir es überschauen —
das Reich der Menschen. Wie dieses be-
ginnt, erlischt das Interesse des Dichters.

Der „Olympische Frühling" ist ein
kosmisches Epos. Weltgeschehen kommt
zur bildlichen Darstellung. Aber nicht in
Miniaturabschnitzeln, wie sie etwa die
realistische Prosa gibt, sondern als Ganzes
und als Gesetzmäßiges (wie es der Dichter
als Vertreter unserer Zeit gesetzmäßig
sieht). Will man die Art des Werkes be-
zeichnen — ohne daß damit etwas über
seinen Wert vorweggesagt wird — so

muß an die Divins, vominoà oder an
den Faust erinnert werden. Und da
springt dann in der Regel ein ganzes
Rudel von entrüsteten oder verwunderten
Fragen auf: Warum tischt uns Spitteler
den ganzen Krimskrams griechischer My-
thologie auf, den die Kultur der Neuzeit
längst verdaut hat? Diese Welt bietet
uns keine geistigen Nährstoffe mehr,
wärmt uns nicht mehr! Und wenn schon

griechische Götter, warum stellt er sie

dann doch auf den Kopf, macht Ananke,
das ein Femininum ist, zum Manne und
erzählt von Zeus und Hera und Apollon
und Aphrodite Mythen, die in keinem
Handbuch der Mythologie stehen?

Was die griechische Mythologie an-
langt. In einer Dichtung, deren Inhalt
das Weltgeschehen schlechthin ist, können
keine Menschen des winzigen Weltwinkels
auftreten, den man Gegenwart nennt.
Keine Meier und Müller. Und die Vor-
gänge können sich nicht in Luzern oder
Zürich abspielen. Oder an Orten, denen
der Leser Zürich oder Luzern unterlegt.
Aber auch die Schicksale der Großen
unserer Zeit konnten dem Dichter nicht
den Stoff bieten, weil wir sie, dank dem



204 Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen.

demokratischen Empfinden der Neuzeit
und der klaren Durchleuchtung alles Ge-
schehens durch die Wissenschaft, nicht als
„Helden", d. h. ins Unbegreifliche er-
hobene Menschen fühlen. Bei Frenssens
Bismarckepos ist es nicht allein die be-
scheidene Gestaltungskraft des Verfassers,
was den Mißerfolg schuf. Ein Dante
durfte Zeitgenossen wie Ugolino oder
Cangrande in seine Darstellung des Welt-
geschehens aufnehmen. Denn die Men-
schen seiner Zeit hatten noch das Glück, an
„Helden" zu glauben. Und dann bot ihm
die mittelalterliche Weltanschauung eine
unvergleichliche Möglichkeit, die Gestalten
und Ereignisse irdisch-wirklichen Eesche-
hens aus ihrer geschichtlichen Bedingtheit
herauszulösen und in das Jenseits seines
Inksriro, LarZatorio und Larackiso zu
heben. In einen Vorstellungskreis, der
der Phantasie grandiose Anregung bot
und zugleich an sich schon eine klare Ge-
setzmäßigkeit in der sittlichen Beurteilung
des Lebens bedeutete.

Goethe, der Sohn der Aufklärung, die
Eroberung des Diesseits heißt, hat im
„Faust" das Weltgeschehen nach den An-
schauungen des deutschen Klassizismus
dargestellt. Er hat die Handlung darum
ins Diesseits verlegt und sie nur am
Anfang und Ende in einen (nicht mehr
dogmatisch, sondern symbolisch gemeinten)
Himmel hinaufgehoben. In Vorgängen,
Verhältnissen und Menschen des Mittel-
alters läßt er das gesetzmäßig geschaute
Bild seiner eigenen Zeit sich spiegeln.
Das Prometheusdrama, das er einst ge-
plant und das, ideell betrachtet, unge-
fähr den gleichen Inhalt wie der „Faust"
bekommen hätte, hat er aufgegeben.
Offenbar, weil die Faustsage die Möglich-
keit einer Stoffsphäre bot, die bei aller
Freiheit, die sie dem Intellekt und der
Phantasie ließ, dem menschlichen Fühlen
des Deutschen näher lag. Auch er aber
ist, wie er seinen Helden aus der kleinen
Welt in die große hinausführte, im
zweiten Teile, nicht ohne antike Mytho-
logie ausgekommen.

Es scheint mir keine Frage, daß ein
guter Teil der Befremdung gegenüber
dem „Olympischen Frühling" schwände,
wenn der Dichter eine dem heutigen
Wissen und Fühlen näher liegende Stoff-

sphäre gewählt hätte. Aber das abso-
lute kosmische Denken des Idealisten
strebte aus den individuellen Beschrän-
kungen historischen Geschehens hinaus in
das Jenseits schrankenloser Souveränität
der Phantasie. Und da standen die Ge-
stalten des griechischen Olymp dem
modernen deutschen Dichter immerhin
näher als die Bewohner der nordischen
Walhalla. Denn die Hauptwurzeln un-
serer Kultur haben sich nach Süden und
nicht nach Norden gestreckt, und durch
Renaissance und Aufklärung sind die
Griechen und Römer unsere geistigen
Ahnen geworden und nicht die Götter
Walhallas.

Hätte nun, dies zugestanden, Spitteler
wirklich in seinem „Olympischen Früh-
ling" von den griechischen Göttern die
uns von der Schulbank her geläufigen
Sagen wieder aufwärmen sollen? Eine
Iltas post Kowsraw schreiben? Man
hätte mit Recht Alerandrinertum, By-
zantinismus, Epigone gerufen. Wir wis-
sen nicht, wie der Olymp vor Homer be-
völkert war. Es ist aber anzunehmen, daß
Homer mit den Heldensagen, die er vor-
fand, sehr frei gewaltet hat. Er wäre
sonst nicht der große Dichter gewesen.
Die Griechen selber erklärten, er habe
ihnen ihre Götterwelt geschaffen. Von
Euripides wissen wir es, daß er den über-
lieferten Sagen mit der souveränen Frei-
heit des Dichters gegenübertrat. Seine
Zeitgenossen schalten ihn darob neu-
süchtig, aber die Nachkommen lasen seine
Stücke (was die große Zahl der erhal-
tenen bezeugt) lieber als die des Aeschylus
und Sophokles.

Man muß sich aber klar sein, was
Spitteler an der Ueberlieferung geändert
hat. Die Hauptsache, den ethisch-meta-
physischen Gehalt, hat er getreu bewahrt.
Zeus ist auch bei ihm der Herr des Him-
mels, und Hera seine Gattin, und Aphro-
dite die Göttin der Liebe und Schönheit,
und Apollon der Sonnengott und der
Schauer im Reiche des Geistigen. Was
er neu schafft, ist etwas anderes. Und
zwar zweierlei. Einmal die Weiter- und
Tieferdeutung der überlieferten ethischen
Werte, z. B. des Gegensatzes Zeus und
Apollon. Sodann die Erfindung neuer
reizvoller und origineller Situationen.



Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen. 20S

Und beides ist sein Recht und seine Pflicht.
Denn eine in der Persönlichkeit wurzelnde
Weltanschauung treibt als innere Form-
kraft neue sittliche Vorstellungen und neue
poetische Motive.

Und endlich die Kälte des „Olympischen
Frühlings", die die Leser in die warme
Stube der Kleinleuteprosa zurücktreibt.

Da genügte eigentlich die Frage, wie
viele von denen, die in der Kälte des
„Olympischen Frühlings" schlottern, die
„Divins. Lowwsà" oder den zweiten
Teil des „Faust" lieben? Denn alle drei
Werke stehen unter dem gleichen Gesetz

der innern Motivierung.
Was die Leser in der Unterhaltungs-

prosa oder im bürgerlichen Drama an-
zieht und „erwärmt", das ist zunächst die
vertraute Stoffwelt. Sie schreiten aus
ihrer Alltagswelt in die Dichtung wie
aus einer Stube in die andere. Um ins
Reich des „Olympischen Frühlings" zu
kommen, muß man klettern können. Im
Unterhaltungsroman und -drama er-
wächst das warme Interesse, das uns bis
zum Schlüsse festhält, in der Regel aus
dem Stoffe und den in ihm liegenden
Konflikten, die die gleichen sind wie das,
was uns in unserm Alltagsleben rührt
und erregt. Wie der Hans die Gretel freit
und dergleichen. Dieses andauernde In-
teresse aber ist die Spannung, und diese
ist hier menschlich-gefühlsmäßig. In der
großen Kunst aber, zu der das kosmische
Epos gehört, stehen uns die Menschen
(oder Götter, denn diese sind ja nur poten-
zierte Menschen) mit ihren Alltagssorgen
so fern wie die Leute im Tal dem Berg-
steiger auf dem Gipfel. Man bekümmert
sich nicht mehr um den Knopf am Rock

und die Warze auf der Nase. Und auch die
Linien und Flächen der Landschaft ver-
schwimmen ineinander zu großen, ein-
fachen Verhältnissen. Nicht mehr das
Einzelne interessiert, nur noch das Ganze.
Statt eines bescheidenen Teilstückes aus
dem Menschenleben (wie der Unter-
Haltungsroman gewöhnlich das Leben bis

zur Verlobung oder Heirat darstellt, als
ob es nicht erst da recht anfinge!) braucht
der Dichter das Ganze eines Menschen-
lebens. Oder besser: das Ganze des
Menschenlebens. Da bedarf es der Kraft,
lange Strecken und weite Räume zu

überblicken. Verworrene Massen zu glie-
dern. Schuld und Schicksal kraft des
Richteramtes, das ihm seine Begabung
verlieh, gegeneinander abzuwägen. Aus
dem Chaos des Werdens die wirkenden
Gesetze als ewige Ideen zu destillieren.
Und gegenüber dieser Aufgabe ist das Ge-
fühl verloren (es soll einmal jemand mit
dem bloßen Gefühl ein Geschichtswerk
schreiben!). Da gehört der Intellekt ans
Werk. Der Intellekt als die Kraft des
geistigen Fernesehens, der Gliederung der
verworrenen Stoffmassen, der Aufde-
ckung von Gesetzen. Ohne eine intensive
Arbeit des Intellektes wird kein großes
Kunstwerk geschaffen. Aus der bloßen
Gefühlsbegeisterung, aus dem mystischen
„Urgrund der Natur" entsteht im besten
Falle ein lyrischer Stoßseufzer, gewöhn-
lich aber purer Dilettantismus. Und der
Intellekt, der die Massen organisiert und
das Vor und Nach motiviert, trägt die
Hauptschuld an der „Kälte" des großen
Kunstwerks. Denn er appelliert beim Ge-
nießenden wiederum an den Intellekt.

Die Gesetzmäßigkeit, die den Ablauf
der Bilder im „Olympischen Frühling"
regelt, ist Ausfluß der Weltanschauung
Spittelers. Dem oberflächlichen Blicke

mag sie düsterster Pessimismus scheinen.
Dem Tieferdringenden entpuppt sie sich

als gewaltiger sittlicher Ernst und als
heroischer Wille nach oben. Das Schick-
sal (Ananke mit seinen Töchtern Moira
und Gorgo) herrscht unbedingt über
alle Erscheinungen des Lebens. Un-
bedingt, aber nicht willkürlich, d.h. un-
sittlich. Es ist die Naturgesetzmäßigkeit,
an die auch die sittliche Welt gebunden ist,
und als solche: Gerechtigkeit. Es regelt
den Rhythmus, nach dem im Strome des
Werdens die Wellen auf- und nieder-
steigen. Aus dem Dunkeln taucht ein Ge-
schlecht zum Leben empor (die Götter ar-
beiten sich aus dem Reich des Hades her-
auf). Es windet sich durch Gefahren und
Hemmnisse (die sieben Plagen!) und ge-
langt (bei Uranos und den Amaschpands)
zum Genusse des Sonnenlichtes und er-
fährt (durch die Fahrt in das Innere des
Schloßberges) die erste geistige Erleuch-
tung (I.Teil). Die Wettkämpfe um Hera
sind das heroische Zeitalter des Eötterge-
schlechts: Helden kämpfen um Macht und



206 Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen.

Weib. Klar scheidet sich die Weltherrschaft
des Zeus von der Geistesstärke des Apoll
(II. Teil). Nun beginnt (mit gnädiger
Erlaubnis des Schicksals, das die Ent-
faltung des Lebens ja nicht hemmt, son-
dern nur regelt) das rüstige Walten im
Alltag. Man genießt das Leben. Jeder
nach seiner Art. Der eine in geistigen
Höhenflügen, der andere in wilden Kriegs-
fahrten, der dritte in Minneabenteuern
(III. Teil). Bis im üppigen Genusse des
Daseins die Macht der Aphrodite wächst
und die Sinnlichkeit ausschäumt. Und
nun muß Ananke als Weltsittlichkeit Halt
gebieten (IV. Teil). Der grämliche Ernst
beginnt, der das Ende ankündigt. Zeus
ruft die Götter zurück und bekümmert sich,

in seiner Ehe vergrämt, um seine Herrscher-
pflichten. Bereits dringt ein neues Ge-
schlecht, die Menschen, achtungheischend
in die Interessensphäre der Götter ein.
Zeus, den unbeschränkt Herrschenden,
quält die in gegenseitiger Vertilgung der
Wesen sich offenbarende Schlechtigkeit der
Welt. Statt Hüter des Lebens zu sein,
will er selber es vernichten. Wieder muß
das Schicksal ihn an seine Pflicht mahnen.
In seinem Sohne Herakles sendet er einen
Strahl des Himmels nieder unter die im
Dunkel der Sünde sich bekämpfenden
Menschen. Den Idealisten zu den unter
die Realität sich Beugenden. Herakles
spricht:
Mut sei mein Wahlspruch bis zum letzten Atem-

zug!
Mein Herz heißt „Dennoch". Herakles bedarf

nicht Dank?
Auch mit verhärmten Wangen geht sich's ohne

Wank.
Genug, daß über meinem Blick der Himmel steht;
Getrost, daß eines Gottes Odem mich umweht.
Und wenn im Spiegel Torheit mich und

Schwächen grüßen,
Ich nehm's in Kauf. Was tut's? Man wird es

eben büßen.
Dummheit, ich reize dich! Bosheit, heran zum

Streit!
Laß sehen, wer da bändigt, welchen Zeus ge-

weiht!
So läuft das kosmische Epos des Al-

ters in den Erlösergedanken aus, um den
sich die kosmische Dichtung der Jugend ge-
rankt.

Die ethische Gesetzmäßigkeit ist das
Baumgerüst der Dichtung. Die poetischen
Bilder sind die Blüten und Früchte, die
darauf gewachsen. Wie Blüten und

Früchte auf unsere Sinne, so sind die
Bilder bestimmt, auf unser Gefühl zu
wirken. Unmittelbar. Ohne Hilfe des
Intellektes. Denn der Apfel, von dem
unser Intellekt uns sagen muß, er sei süß,
schmeckt nicht süß. Wer wollte behaupten,
daß in einem so umfangreichen Werk, wie
der „Olympische Frühling", die Umwand-
lung der Idee in das gefühlsmäßige Bild
überall restlos gelungen sei? Es gibt
Partien, wo beide auseinanderklaffen.
Wo einer allzu starken Herausarbeitung
des äußerlich augenfälligen Bildes kein
ebenso starker innerer Gehalt entspricht.
Und andere, wo der gedankliche Tiefsinn
nicht die klare und originelle Verbild-
lichung gefunden hat. Aber das sind doch
Ausnahmen. Und ihnen steht eine Fülle
von Szenen gegenüber, in denen ein
typisches Erleben eine Gestaltung von der
unmittelbaren Schlagkraft des Sprich-
Wortes oder der sogenannten Volksdich-
tung gefunden hat. Zum Beispiel der
Kampf des Apollo mit den Gangrenen
oder das Erlebnis der Götter in der Grotte
„Tod und Leben".

Das kosmische Epos bedarf Distanz
zwischen Dichter und Stoff. Es blickt über
unermeßliche Räume und unendliche Zei-
ten. Distanz braucht es auch für die
Wertung solcher Werke. Die Gegenwart
spricht das Urteil über die Unterhaltungs-
prosa, die für die Gegenwart bestimmt ist.
Erst eine ferne Zukunft wird endgültig
sagen können, was das Schaffen des kos-
mischen Epikers Carl Spitteler innerhalb
der deutschen Literatur bedeutet. Auch
hier hat C. F. Meyer recht: es ist letzten
Endes eine Machtftage.

Aber eines können wir doch jetzt schon

feststellen. Nämlich den Gegensatz zwischen
Spitteler und demDurchschnitt der deutsch-
schweizerischen Literatur von heute. Un-
sere Literatur kommt immer mehr einer
kleinbürgerlichen und bäuerlichen Sonn-
tagsstube zu gleichen, in der die Nach-
barn zu gemütlichem Geplauder sich zu-
sammengesunden haben. Und was die
schwatzen, weiß man. Die Probleme und
Interessen schrumpfen allmählich zu-
sammen zum Kleinen und Kleinlichen.
Wir nähern uns bedenklich jenem Zu-
stand der harmlosen Idylle, aus dem Gott-
helf, Keller und Meyer das deutsch-



Emil Ermatinger: Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen. 207

schweizerische Schrifttum erlöst. Spitteler Gerade weil sein Wesen ihnen fremd ist.
schließt sich diesen drei an, obgleich ihnen Denn eines hat er doch mit ihnen gemein:
sein Wesen fremd ist. Oder vielmehr: die Größe.

à Aarl 5MeIer
rm 70. Zshrleier (24. April 1415)

à taulenä Fahre rannen hin unà her,
Me Tropfen an äer Schwerterschneiäe Aeit -
Dem geist wuchs Form unä Namen in Homer,
Unä griechenstaub empfing Unsterblichkeit.
Au Mang unä Schönheit maßvoll eingeschweißt,
Durchglüht äen Lräenball äer griechengeikt.
Die Zurakelsen stechen hart ins Licht
Unä türmen kich zum Dielentempelbau,
Umschäumt von Wolken, äraus äer Dlißstrahl bricht
Unä hagelsturm unä Donner rollen rauh -
Unwetter wanäert, wie es kommt, geschwinä.
In bunten Dlumen spielt äer Maienwinä.
Lin Zünglingsauge sieht äie Heimat an.
Wie ihm, hat keinem sie sich offenbart -
Was im Fahrtaukenä nur ein Linzger kann,
Lr tuts unä schafft uns neu äer griechen Art.
In (iötterleiber gießt er Schweizermark,
Unä seines Atems Aug macht ihren stark.

5o rang äer Lnäliche von Aeit sich los -
Die ihm in Dart- unä Haupthaar 5ilber spinnt.
Lr steht vor uns, einkam unä zeitlos groß,
Lin Lwiger im Lräenwechselwinä.
Daß er uns wuchs, sagt unser Zubel Dank
Unä Lhrkurcht ihm, äer tapfer Wermut trank,
Wenn kleiner 5inn äen großen nicht ermaß,
geringe krönte unä im Dolke sprach
AIs Auserwählte an - unä ihn vergaß.
heiß steigt lie auk, äie breite Flamme 5chmach -
Lr gab uns Werke: braucht äen kremäen Dries

Der, äen sein genius stolx als Meister rief?

Uns ist äer Augenblick in Dlut gesät,
An Angst, an Druäermorä, an Leichen schwer -
5ein Auge hat äas Tal äes glücks erspäht,
Die Flur, an Frieäen reich, von Streitsucht leer -
Der Weltensehnsucht Dast, äer Menschheit heitrer Traum -
Drin Seligkeit äurchflutet Sein unä Daum.

Tarl Spitteler, leiä' es, äah zur Männertat
Lin Weib äir grüß an äeine Feier trägt;
Dein Freunä, äer kort vom Licht zum Schatten trat,
hat liebevoll zur griechin sie geprägt.
Unsterblicher, äir ruft äie Aukunkt heil:
Das Tal Liäophane erschloß äein Dkeil.

Ivala Mâlthe», Tmlch.


	Idee und Wert von Carl Spittelers Schaffen

