
Zeitschrift: Die Schweiz : schweizerische illustrierte Zeitschrift

Band: 12 (1908)

Artikel: Liszt und Wagner als Verherrlicher der hl. Elisabeth

Autor: Kronenberg, Ignaz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-576351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-576351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Teutenberg: Lonrad Ferdinand Meyer, der Dichter und Mensch. 521

sittlichen Heroismus steigert, entspricht es ganz,
daß er seiner Leistung und Leistungsfähigkeit mit
einem geheimen Mißtrauen und einem na-
genden Zweifelsinn gegenübersteht, der ihm
fremde Kritik und Beratung zu einem Bedürf-
nis macht. Die hemmenden Zweifel an seinem
Dichterberuf haben ihn ja eigentlich erst ver-
lassen, als ihm auf die im Hütten gestellte bange
Frage „Ob ich ein Dichter bin?" eine freudige
Bejahung von der Kritik zuteil ward. Es gewährt
einen.fast wehmütig stimmenden Anblick, den

nahezu Fünfzigjährigen seinen! Verleger Haessel
den Wink geben zu sehen, daß ihm die literari-
sche Seite seiner Gedichtausgabe „Romanzen und
Bilder" näher liege als die ökonomische und daß

„der Gedanke, einen bescheidenen Platz in der

Literatur zu erobern", ihn «ls quart ä'üeure äe

llàlà, d. h. die Stunde der Abrechnung für
einmal vergessen" lasse — worauf dann, als habe
er sich auf einem schlechten Gedanken ertappt,
die erschreckte Nachschrift folgt: „Sprechen Sie
niemandem von meiner Ambition! Die Aeußerung
ist konfidentiell und bleibt ganz unter uns!" Ganz
erstarb der Zweifel in ihm nie. Wenn er sich spä-
ter nicht mehr auf sein Dichtertalent überhaupt
erstreckte, so doch auf die einzelne Arbeit, die er gerade vorhatte
oder die gerade seine Kunstschmiede verließ. Die andern muß-
ten's ihm erst gesagt haben, wie sie geraten sei, ehe er ein
neues Werk unter den Hammer zu nehmen sich getraute, muß-
ten die Stellen bezeichnen, die einer Aenderung bedurften —
denn schon wartete des fertigen Stücks die immer in Bereit-
schaft gehaltene Feile. Die von Sachlichkeit, vom Wohlwollen
diktierte, mitratende und mittatende Kritik war Meyer stets
ein Bedürfnis, für dessen Befriedigung er dankbar war. Schon
als die ersten, schüchternen Kinder seiner Muse sich hervor-
wagten, zeigte er ein fast leidenschaftliches Verlangen
nach einer schonungslosen Beurteilung seiner Versuche:
«ll'ai beeoiu à'stre ruclowsut critique», schreibt er 1861 seinem

Freunde Felix Bovet. „Darf ich Ihnen einige Kleinigkeiten
zur Beurteilung senden?" bittet der bereits auf einer beträcht-
lichen Höhe des Ruhmes Stehende später seinen jungen Verehrer
Adolf Frey und fügt hinzu: „Sie senden sie mir mit einer
scharfen Zeile, so scharf als möglich, zurück. Ich habe hier
absolut keine Kritik, die mich orientierte, und das ist nicht gut.
Vue soli!» Auch Fernerstehende geht Meyer wohl um ein
Urteil an oder legt ihnen den daraufzielenden Wunsch nahe.

In seiner „Abgeschnittenheit", klagt er einmal dem befreun-
deten A. Meißner, sei es fast unmöglich, einen „Maßstab" für
seine Sachen zu haben. „Etwas Umgang mit tüchtigen Leuten
täte mir wohl, wenn es sich würde machen lassen." Und seinen

„lieben Mitstrebenden" Adolf Calmberg bittet er gelegentlich
dringlichst um eine Zusammenkunft und sein ihm „geradezu
unentbehrliches Urteil" über das neue Gedicht (Engelberg), da

er bald an die letzte Ueberarbeitung gehe. So unentbehrlich

Stammkaus âer f. Meyers an âèr Staâeìkoferftrahe in Türick,
wo b?r Dichter 18S7—18W wohnte (Phot. Berthy Moser, Zurich!.

das fremde Urteil Meyer als Orientierungsmittel über sich

selbst aber auch sein mochte: im Einfordern überschritt er

niemals die Grenze einer gewissen vornehmen Zurückhal-
tung, die sich je nach seinem Verhältnis zu den Befragten
sehr unterschiedlich abstufte. Wo er nicht eine starke Anteil-
nähme an seinen künstlerischen Bestrebungen verspürte, suchte

er eine Kritik niemals zu veranlassen; es war ihm „bei
seiner Natur unmöglich, etwas dafür zu tun", ja, er konnte

sie sich verbitten, wo er, wie gegenüber Felix Dahn, sich dem

Argwohn ausgesetzt fühlte, als fordere er eine Gegenleistung:
denn — schreibt er — die „Mechanik von Dienst und Gegen-

dienst" langweile ihn.
Meyer achtete die Kritik im allgemeinen aber auch wohl

zu gering, als daß er sich hätte bemüßigt fühlen können,

auf sie mit den Hebeln weitreichender Bekanntschaften und

einflußreicher Beziehungen fördernd oder gar bestimmend ein-

zuWirken. Wo sich das „sonst so strenge Gesetz der Gegenseitig-

keit, des Gegendienstes" in seinen literarischen Freundschaften

nicht umgehen ließ, da war es ihm Herzensbedürfnis, diese

Gegenseitigkeitsverhältnisse „zur Dankbarkeit gegen den Aelteren

und gegen den Jüngeren zu echtem, wahrem Wohlwollen zu

veredeln". Irgend welche Handreichungen wurden dabei nicht

gemacht, Wünsche nicht ausgesprochen. „Was ich von der Be-

sprechung berührte, ist hinfällig." bedeutet er einmal nach einem

augenscheinlich vorangegangenen Gespräch seinem Kritiker Adolf
Frey. „Ich mache es mir zum unverbrüchlichen Gesetz, mich

von jeder Beteiligung, wenn es auch nur die Andeutung eines

Wunsches wäre, an dem öffentlichen Urteil über meine Sachen

frei zu halten." (Fortsetzung folgt).

LW unö Wagner als Verherrlichn öer hl. Elisàih.
Zum 19. November 1908. Nachdruck (ohne Quellenangabe) verboten.

„Es ist nicht immer nötig, daß das Wahre sich verkörpere,
schon genug, wenn es geistig umherschwebt und Uebereinstimmung
bewirkt, wenn es wie Glockenton ernst-freundlich durch die

Lüfte wogt" (Goethe). Ein herrliches Wort eines bewußten
Genies! Im Genie ist ja immer die Wahrheit verkörpert,
Genie ist von Gott, ist Inspiration und muß daher, oft selbst

gegen den Willen des Trägers, für die göttliche Wahrheit
Zeugnis ablegen. Es wäre leicht, dies mit Dutzenden von
Belegstellen aus Shakespeare, Schiller, Goethe, Richard Wagner

zu illustrieren. Aber auch dann, wenn die Wahrheit sich nicht

verkörpert hat, wenn es der Welt an einem menschgewordenen

Genius fehlt, auch dann wogt die Wahrheit ernst-freundlich
mit den Glockentönen durch die Lüfte und durch die Herzen.

Das ist unsere Zeit. Es ist zwar möglich, daß ein

Genie unter uns lebt — ist es doch schon vorgekommen, daß

es als solches erst nach seinem Tode erkannt wurde — aber es

ist sehr unwahrscheinlich. In der Poesie leben wir immer noch

und wieder aufs neue von Schiller und Goethe und den Roman-

66



522 Ignaz Kronenberg: Liszt und ZVagner als verherrlicher der hl. Elisabeth.

s-ekof in m-u«n, Wohnhaus C. F. M-Hers vom'.Früh!ing :87S bis zu s-Iner Verheiratung
im Herbst 1875. Aus Adolf Frey, Briefe Conrad Ferdinand Meyers Bd. I.

tikern, und in der Musik hat es noch keiner über Wagner und
Liszt hinaus gebracht, nicht einmal der zum größten Musiker
der Gegenwart „gemachte" Richard Strauß, und neuestens mutz
man ja sagen: Der schon gar nicht!

Aber was hat das alles mit der hl. Elisabeth zu tun?
Soeben sind zwei Namen genannt worden, die in innigster

Beziehung stehen zur künstlerischen Verwertung des lieblichen
Bildes dieser deutschen Heiligen in der Musik, Liszt und
Wagner. Zwei Namen und zwei Kulminationspunkte der
Kunst, zwei Namen und zwei Programme! Und beide bieten
vom Höchsten ihrer Kunst, wo sie sie der heiligen Elisabeth
widmen, Liszt in seinem Oratorium gleichen Namens, Wagner
in seinem Tannhäuser. Und in beiden Partituren leuchtet als
unvergleichliche Perle der Kunst hervor das Gebet der Heilt-
gen. Man geht nicht zu weit, wenn man die beiden Gesänge
als die Momente bezeichnet, in denen sich die Idee des Ganzen
konzentriert, und bei Liszt ist es das Ideal der christlichen
Witwe, bei Wagner das der Jungfräulichkeit, das wir
da in Text und Musik gleichsam verkörpert vor uns haben.
Der Text im Oratorium von Liszt ist folgender:

Beruhigt ist das Toben
Auf wildem Schmerzensmeer,
Und friedebringend droben
Zieht der Gestirne Heer.
Ich denke rein der Stunden,
Da ich, Geliebter, ach,

In Wonne dir verbunden
Des Lebens Rosen brach.
Wenn über jenen Fernen
Dein Geist nun wohnt im Licht,
Bist du's, der aus den Sternen
Voll Tröstung zu mir spricht!

Doch dir, mein Gott, dir dank' ich tiefbewegt
Für Glück und Schmerz an mir und an den Meinen!
Du wirst nun bald — ich fühl's, die Stunde schlägt —
Dem Heißgeliebten mich vereinen.

Leg' deine Hand auf meiner Kinder Haupt!
Die süßen Kinder, die man mir geraubt!
Ist es ihr Glück, hab' ich sie gern entbehrt...
O mache du sie ihres Vaters wert!

Im wilden Wintersturm bei
dunkler Nacht ist Elisabeth soeben

aus dem ihr liebgewordenen Heim
ausgewiesen worden, in dem alles
sie an die glücklichen Tage erin-
nert, die sie daselbst an der Seite
ihres Gatten erlebt hat. In herz-

losester Weise hat die grausame
Landgräfin Sophie ihr Kunde ge-

geben vom Tode ihres Gatten und

ihr gesagt, daß Sophie jetzt Her-
rin sei auf dem Schlosse zu Ei-
senach, daß kein Platz mehr sei

für Elisabeth und ihre Kinder auf
der Wartburg. Umsonst ist das

Flehen, umsonst die Berufung auf
ihre königliche Würde, umsonst
der Appell an das Mutterhcrz der

Landgräfin Sophie — sie muß
fort und zwar gleich, trotz dem

Toben der Elemente; die un-
menschliche Laune des herrsch-
süchtigen Weibes will es so

Und Elisabeth geht — allein;
man nimmt ihr auch den letzten
Trost, die lieben Kinder. Aber
wie sich am Himmel das Gewitter
einigermaßen beruhigt hat, so hat

sich auch schon ihr starker Geist gesammelt und der Fügung
des Höchsten unterworfen. Dies die Stimmung, aus der heraus
obiges Gebet gedacht ist.

Wir sehen sofort, daß der Dichter fast ganz den legen-
dorischen Berichten folgt, die aus der frommen Landgräfin
Sophie, die, wie die neuere Forschung nachgewiesen hat, großen
Einfluß auf die Entwicklung des Zuges zur Heiligkeit bei

ihrer Schwiegertochter hatte, ein Scheusal in Menschengestalt
gemacht haben. Der Dichter, dessen Worte Liszt benutzt hat.
ist Otto Roguette. Seine Dichtung wäre wohl für immer der

Vergessenheit anheimgefallen, wenn nicht Liszt sie durch seine

Musik zur Unsterblichkeit emporgehoben hätte. Nicht als ob

das Werk Roguettes ein ganz minderwertiges wäre inbezug
auf poetischen Gehalt; aber bei den Katholiken hat ihn seine
einseitige Stellungnahme gegen die Kirche in Mißkredit ge-
bracht, und bei den Protestanten werden Werke, denen die
katholische Heiligenverehrung zu Grunde liegt, kaum zu den

gesuchtesten gehören. Doch nun zur Vertonung, die ja erst
dem Texte seinen Ewigkeitswert verliehen hat!

(Vorerst mögen Interessenten darauf aufmerksam gemacht
sein, daß „Die Legende von der heiligen Elisabeth", Oratorium
von Franz Liszt, in einem sehr schönen Klavierauszug vorliegt,
erschienen zu Leipzig bei C. F. Kahnt. Es ist jedoch zu be-
merken, daß die Wiedergabe des Gebetes daselbst nicht ganz
einwandfrei ist. So steht bei der Wiederholung der Worte
„für Glück und Schmerz" zweimal eis, wo s stehen sollte;
die Baßtöne es und u im Anfang, als Nachklang des Ge-
witters, haben für die Aufführung des Gebetes allein keinen
Wert, den Schluß bilde man mit dem trs-änr Akkord nach
dem Nachspiel in der Tonikalage).

Nach den überleitenden Akkorden steigt zuerst vom Baß,
dann vom Tenor herauf das Hauptmotiv und wird bis zum
Einsetzen der Singstimme mehrfach variiert. Es ist dem
Wesen nach die Tonreihe: mi, re, do, mi, sol, la, sol- Es sind
die nämlichen Töne, die in genialer Verarbeitung durch das
ganze große Werk hindurchgehen, die Zentralidee, die ihre
Strahlen durch die verschiedensten Lichtbrechungen hindurch über
das Ganze und Einzelne ausgießt. Daß gerade im Gebete
dieses Motiv so stark betont wird, zeigt deutlich, daß auch
Liszt darin den Höhepunkt seines Werkes sieht. Es ist etwas
Wunderbares um diese großzügige Einheit und Geschlossenheit,



Ignaz Aronenberg: kiszt und Wagner als verherrlicher der hl. Elisabeth. jS'i 523

die der Meister durch die stete Bezugnahme auf das Haupt-
motiv zustandebringt durch all die verschiedenartigen Situa-
tionen, Willkomm, Rosenwunder, Kreuzrittermarsch, Gewitter,
Sterbeszene und Apotheose hindurch. Was könnten da nicht
die modernen Himmelsstürmer im Reiche der Musik lernen!

Welche Zerfahrenheit und Zerrissenheit! Viel Künstelei, aber keine

Kunst! Sofort bei den ersten Tönen bemächtigt sich des Hörers
die Stimmung milder Versöhnung. Mag vielleicht auch in der

Anwendung des Chromas noch etwas weniges von dem soeben

überstandeneu Kampfe nachzittern, es wird sofort überwunden

bei dem Gedanken, daß ja am Himmel die Sterne wieder leuch-

ten, und in den süßesten Tönen gedenkt sie der Stunden,
wo auch ihr noch auf Erden die Sterne des Glückes schienen,

als sie mit ihrem Gatten „des Lebens Rosen brach". Und

jetzt kommt sofort das sehnsüchtige Verlangen über sie, mit
ihm im Himmel wieder verbunden zu sein. Sie hört seine

tröstende Stimme — wie genial ist hier das Hauptmotiv in ab-

steigenden Tönen wieder hereingezogen! Und kann man die

Sehnsucht wohl je treffender in Tönen wiedergegeben finden,
als wie sie dem Genius Liszt entquollen bei der Bitte Elisa-
beths um baldige Vereinigung mit ihrem Gatten im Himmel,
sowohl in der Melodie, als in der Begleitung? Hier weht
nicht die schwüle, leidenschaftliche Luft, wie in dem Sehnsuchts-
motiv in Tristan und Isolde von Richard Wagner, hier fühlen
wir schon das Hereinstrahlen eines jenseitigen verklärten Glückes

als Lohn eines unerschütterlichen felsenfesten Gottvertrauens.
Und etwas Ergreifenderes als die Art und Weise, wie Elisabeth
in diesem Augenblicke tiefster Erniedrigung sich zum Danke
gegen Gott emporrafft, wird wohl kaum zu finden sein in der

ganzen musikalischen Weltliteratur. Erst nach diesen Dankes-

Worten wagt sie die Bitte um baldige Vereinigung mit ihrem
Gatten im Jenseits in Tönen eines gottergebenen Verlangend

Doch sie ist Mutter! Ihre Kinder kann sie nicht vergessen.

Welch inniges Flehen liegt da wieder in den schlichten Tönen
des Hauptmotives! Ein Anfing von Bitterkeit kommt in ihren
Gesang hinein bei den Worten: „die süßen Kinder, die man
mir geraubt". Aber sofort saßt sie sich wieder, und in milden
Tönen singt sie von ihrer Ergebung in den Willen Gottes.
Aber dann mit der größten Eindringlichkeit und mit nach-

drücklicher Betonung der Notwendigkeit der göttlichen Hilfe
fleht sie noch, daß ihre Kinder so gut, so lieb und tüchtig
werden möchten wie ihr Gatte.

Und damit ist der letzte Strich gemalt zur Vollendung
dieses Idealbildes der christlichen Gattin und Witwe. Denn
auch das allgemein Menschliche darf dabei nicht fehlen, der

Stolz des Weibes, einen Mann sein eigen genannt zu haben, der

es wert ist, andern als Vorbild
zu dienen.

Bei all dem Musik von höchster

Originalität, ganz Liszt!
Alle Kunst ist von der Per-

sönlichkeit des Künstlers abhän-
gig, sodaß das nämliche Kunst-
objekt in ganz anderer Form aus
der Hand einer andern künstleri-
schen Persönlichkeit hervorgeht,
und zwar kann es beidemal wahre
höchste Kunst sein, sofern der be-

treffende Künstler als Mensch groß
ist und damit die höchste Bega-
bung für die ihm eigene Kunst
verbindet. Manches Kunstwerk
oder besser mancher Anlauf zu
einem Kunstwerk hat schwer dar-
unter gelitten, daß es dem nach

der Höhe Ringenden zwar nicht

an Begabung, wohl aber an der

wahren Seelengröße gefehlt hat.
Es ist dann eben ein Sich-

verlieren in das Aeußerliche, in die Technik, in die Sinnlich-
keit, und es fehlt die Hauptsache zur Kunst, der Geist. Manch-
mal kann noch Witz dabei sein; aber der gehört nicht zur wahren

Größe und daher auch nicht zur Kunst. Das ist der Fall bei

manchen modernen Musikern, die mit der Prätension auftreten,
als hätten sie Liszt und Wagner längst überwunden. Die
Orchesterwitze eines Richard Strauß sind nicht dazu angetan,
dieser Ansicht bei den Musikern zum Durchbruch zu verhelfen.

Diese Bemerkungen sind nicht überflüssig, wenn wir uns

noch ein wenig mit dem Bilde der hl. Elisabeth bei Richard
Wagner beschäftigen wollen. Und es scheint uns das um so

notwendiger, als man selbst in ernst zu nehmenden, wissen-

schaftlichen Zeitschriften über diesen Gegenstand Ansichten be-

gegnet, denen der Verfasser dieser Skizze nicht beipflichten
kann. Wenn in einer solchen ganz richtig bemerkt wird, Wagner
habe im Tannhäuser der heidnischen Liebesgöttin in Elisabeth
bewußt die christliche Heilige gegenübergestellt, so kommt

nachher die Bemerkung: „Ganz unbegründet wäre es natürlich,
hierin bei Wagner irgend eine andere als rein künstlerische
Absicht zu suchen." Wenn ich das recht verstehe, so soll das

heißen, Wagner habe da etwas gedichtet und vertont, was

seinen sonstigen Ansichten vom Leben nicht entsprach, mit an-
dern Worten, der Künstler Wagner sei da in Widerspruch

geraten mit dem Menschen Wagner. Dem möchte ich ent-

gegentreten.
Es braucht hier nicht wiederholt zu werden, was allgemein

bekannt ist, daß nämlich das Privatleben Wagners mit den

Forderungen des christlichen Sittengesetzes auf gespanntem Fuße
stand. Aber ebenso wahr ist es, daß Wagner das Tiefdemüti-
gende und Herabwürdigende dieses Zustandes aufs bitterste

fühlte und nach Befreiung rang mit der ganzen Kraft seines

Riesengeistes, ohne es weiter zu bringen als zur Ermattung
des Alters. Das entdeckt man freilich nicht im Tannhäuser,
aber um so sicherer und klarer im „Parsifal". Auch da, wie
im Tannhäuser, ist es das Ideal der Keuschheit, das er als
die höchste Stufe des Lebens bezeichnet, und wie er selbst Tann-
Häuser ist, der aus dem Venusdienst heraus sich sehnte nach

der Erlösung, so ist er als bejahrter Mann in seinem „Parsifal"
der Zauberer Klingsor, der auf die Frage Kundry's: „Bist du

keusch?" antwortet: „Was frägst du das, verfluchtes Weib?
Furchtbare Not! So lacht nun der Teufel mein, daß einst

ich nach dem Heiligen rang? Furchtbare Not! Ungebändigten
Schnens Pein, schrecklichster Triebe Höllendrang, den ich zum
Todesschweigen mir zwang, lacht und höhnt er nun laut
durch dich, des Teufels Braut?" Das ist deutlich, und es

ist erschütternd zugleich. Hält man damit jenen bekannten

e. s. Movers y->os in llil-kberg. wo er mit sewer Familie vom Frühling 1877 bis zu seinem Tode
<28. Nov. 1898) lebte. - Phot. Wehrli A.-G., Kilchberg.



524 Ignaz Kronenberg: Liszt und Wagner als verherrlicher der hl. Elisabeth.— Alfred Schaer: Schwermut.

Ausspruch Wagners zusammen: „Wäre diese wunderbare Gabe,
dieses so starke Vorherrschen der bildnerischen Phantasie nicht
in mir, so könnte ich, der hellen Erkenntnis nach, demDrange
meines Herzens folgend — Heiliger werden", so kann
man nicht mehr im Zweifel sein, welches das Ideal war,
nach welchem er „unter tausend Schmerzen" rang, um schließ-
lich als entmannter Klingsor zu verzweifeln. Aber er unterließ
es nicht, sein Ideal in den herrlichsten Farben der Mitwelt zu
zeigen. Ein Künstler, der eine Elisabeth schuf, wie wir sie

im „Tannhäuser" sehen, hat uns das Liebste und Teuerste, das
Höchste und Heiligste gegeben, was in seinem Herzen war, er
gab es nicht nur als Künstler, sondern auch als Mensch.

Daß die Elisabeth Wagners mit derjenigen der Geschichte
und der Legende nicht viel mehr als den Namen gemein hat,
weiß jeder, der einmal seinen Tannhäuser gesehen hat oder
den Text kennt. Sie ist ja da in ihrem Geburtsjahre, 1207,
dem Jahre, in welchem der Sängerkrieg auf der Wartburg
stattgefunden haben soll, schon eine erblühte Jungfrau, die
von einer leidenschaftlichen Liebe für Tannhäuser, der im
Venusberg weilt, ergriffen, dessen Rückkehr mit der höchsten
Freude vernimmt und ihre Liebe ihm offenbart. Aber Tann-
Häuser ist nicht mehr fähig zur reinen Liebe, von der das
Herz dieser Jungfrau erfüllt ist. Im Sängerkrieg kommt seine
Anschauung von „Liebe" an den Tag, und wie er das allge-
meine Mißfallen sieht, kommt so eine Art Galgenhumor über
ihn, und er offenbart auch noch das bisher streng gehütete
Geheimnis von seinem Verweilen im Venusberg. Jetzt wäre
sein Tod sicher gewesen, wenn nicht Elisabeth erbarmend sich

seiner angenommen hätte und zwar aus brennender Sorge
für sein Seelenheil, das sie aufs ärgste gefährdet sieht,
falls er mit so ungeheurem Verbrechen die Zeitlichkeit verlassen
sollte. Sie sagt es auch sofort, daß sein schreckliches Geständ-
nis für sie den Tod bedeute. „Was liegt an mir? Doch er,
sein Heil! Wollt ihr sein ewig Heil ihm rauben?" Schließlich
geben die Edeln nach, wenn Tannhäuser als Büßer nach Rom
ziehe, um dort vom Papste Lossprechung zu erflehen. Kurz
vor seiner Rückkehr nun belauschen wir Elisabeth, wie sie, die
Todeswnnde im Herzen, für das Seelenheil Tannhäusers
betet:

Allmächt'ge Jungfrau, hör' mein Flehen!
Zu dir, Gepries'ne, rufe ich!
Laß mich in Staub vor dir vergehen,
O nimm von dieser Erde mich!
Mach', daß ich rein und engelgleich
Eingehe in dein selig Reich!

Wenn je, in thör'gem Wahn befangen,
Mein Herz sich abgewandt von dir,
Wenn je ein sündiges Verlangen,
Ein weltlich Sehnen keimt' in mir,
So rang ich unter tausend Schmerzen,
Daß ich es töt' in meinem Herzen.

Doch konnt' ich jeden Fehl nicht büßen,
So nimm dich gnädig meiner an!
Daß ich mit demutvollem Grüßen
Als würd'ge Magd dir nahen kann,
Um deiner Gnaden reichste Huld
Nur anzufleh'n für seine Schuld!

Und ihr Flehen wird erhört; der Himmel nimmt das Opfer
ihres Lebens an als Sühne für Tannhäusers Schuld, der in
Rom keine Verzeihung gefunden und dann mit dem frevlen
Vorsatz, sich im Hörselberg für ewig zu begraben, zurückgekehrt

war. Aber wo die Gefahr am größten ist und die Teufelin
ihrer Sache sich gewiß wähnt, da verkündet ihm Wolfram von
Eschenbach:

Ein Engel bat für dich auf Erden,
Bald schwebt er segnend über dir:
Elisabeth!

Bei diesem Rufe zerstiebt der Höllenspuk ähnlich wie im
„Parsifal", wo dieser die Lanze des Heilandes im Zeichen des

Kreuzes über das „schöne Geteufel" schwingt. Jetzt wird die

Bahre mit dem Leichnam der Heiligen herbeigetragen, und mit
dem Rufe „Heilige Elisabeth, bitte für mich!" sinkt
Tannhäuser sterbend nieder. Der Chor aber verkündet das
Wunder, das den Papst zwingt, sein Verdammungsurteil zu-
rückzunehmen:

Den dürren Stab in Priesters Hand
Hat er (Gott) geschmückt mit frischem Grün

Das war die harte Bedingung gewesen, an die der Papst
seine Lossprechung geknüpft hatte.

Zum Verständnis des Gebetes, das Richard Wagner seiner
Elisabeth in den Mund legt, war eine gedrängte Angabe des

Inhalts der Handlung nötig. Etwas ungewohnt ist uns die

Anrufung der Mutter des Herrn mit den: Epitheton „all-
mächtig". Hier geht es aber als poetische Lizenz ganz gut an.
Zudem wird ja Maria auch bei Kircheuschriftstellern die für-
bittende Allmacht genannt. Der Inhalt des Gebetes zeigt nun
deutlich, daß Richard Wagner das Bild der wirklichen heiligen
Elisabeth, die mit so großer Strenge jede sinnliche oder sünd-
hafte Regung unterdrückte, vor Augen hatte. Er hat sie aber
umgeformt zu einem Ideal der Jungfräulichkeit, wie es

herrlicher kaum gedacht werden kann; sie stirbt, weil sie den-
jenigen, zu dem sie in unschuldigem und dennoch heißem Lieben
aufgeblickt, als mit unreiner Lust befleckt erkennt. Jubelnd hat
er ihr das Herz zerstochen, wie sie selbst sagt, als er singend
den Bund mit dem Teufel offenbarte. Da will Elisabeth doch
tausendmal lieber sterben und rein und engelgleich eingehen
in das Reich der Seligen. Aber wie in der Elisabeth Liszts
der echt weibliche Zug der Mutterschaft sich in der innigen
Bitte für die lieben Kinder offenbart, so ist im Gebet der
Elisabeth von Richard Wagner die Unzerstörbarkeit der
echten reinen Liebe des Weibes aufs schönste hervor-
gehoben. Sie will zu Maria gehen, um sie demütig zu bitten,
daß doch sie ihre Huld dem armen Verirrten zuwende. Wie
menschlich wahr und groß!

Ueber die Vertonung dieses Gebetes etwas zu sagen, hieße
Wasser ins Meer tragen. Daß bei einem Allergrößten, als der
Richard Wagner bald auf der ganzen Welt anerkannt ist, Form
und Inhalt, Text und Musik sich vollkommen decken, versteht
sich von selbst. Das Lied ist von einer viel feierlichern Slim-
mung aus aufgefaßt und gegeben als dasjenige im Oratorium
von Liszt. Man vergleiche dafür nur schon den pompösen
Anfang! Es läßt sich dann aber wieder zur edelsten und de-

wütigsten Einfachheit herab, wo die entsprechenden Ausdrücke
es verlangen. Mit einem Worte: ein echter, ganzer Richard
Wagner auf der Höhe seines Schaffens!

Zwei unserer größten Geister im Reiche der Töne haben
also von ihrem Edelsten und Größten geschaffen zum Ruhme
der populärsten Heiligen Deutschlands. Das soll nicht ver-
gessen sein im siebenhundertsten Jahre nach ihrer
Geburt! Ueberflüssige Sorge! Wo Liszt und Wagner sprechen,
da gibt es kein Vergessen!

Jgnaz Kronenberg, Meherskappel.

Sekxvermut.
Schwer sinkt der Abend in das Tal

Und schwerer noch das Leid auf's Herz:
Das Glück entfloh; doch Not und Anal,
Sie gehn die Pfade heirnatwärts.

Bald sitzen sie am dunkeln Herd,
Auf dein das Feuer längst verglüht,
Und durch die Hallen, unverwehrt,
Der eis'ge Hauch des Todes zieht.

ANreÄ Sckae?» 25«lg.


	Liszt und Wagner als Verherrlicher der hl. Elisabeth

