
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 90 (2019)

Heft: 9: Palliative Care : Begleitung in der letzten Lebensphase

Artikel: Palliative Care in einer Gesellschaft, die das Sterben weitgehend
verdrängt hat : "Was hat man noch anzubieten für die Zeit, die bleibt?"

Autor: Tremp, Urs / Jox, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-886040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-886040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Palliative Care in einer Gesellschaft, die das Sterben weitgehend verdrängt hat

«Was hat man noch anzubieten
für die Zeit, die bleibt?»

Palliativ-Medizin ist Medizin,
die akzeptiert, dass jedes Leben
endlich ist. Sterben sei
zuerst einfach zulassen, dass
es passiert, sagt der Palliative-Care-
Spezialist Ralf Jox*.

Interview: UrsTremp

Herr Jox, früher gehörte das Sterben zum Selbstverständlichsten

im Leben. Heute scheint, dass wir es wie neu lernen

müssen. Warum tun wir uns so schwer damit?
Ralf Jox: Tatsächlich war früher - ich würde sagen: bis etwa in
die sechziger Jahre - das Sterben einfach Schicksal, das man
hinnahm. Es gehörte zum Leben, es gehörte zum Alltag. Es gab
die Rituale, mit denen man die Sterbenden und die Toten
begleitet hat. Das gibt es heute in dieser Form praktisch nicht
mehr. Das Sterben ist innerhalb weniger Jahrzehnte etwas

grundlegend anderes geworden.

Warum?

Das hat ganz wesentlich mit der Medizin zu tun. Der medizinische

Fortschritt hat unsere Einstellung zum Tod verändert.

In welcher Art?
Innerhalb weniger Jahrzehnte ist die Lebenserwartung nicht

Ralf Jox, 45, ist Mediziner und Philosoph. Er ist Professor für
Geriatrische Palliative Care an der Universität Lausanne und

Mitglied der Nationalen Ethikkommission im Bereich der

Humanmedizin.

um Jahre, sondern um Jahrzehnte gestiegen. Noch Anfang des

20. Jahrhunderts waren 60 Jahre ein sogenannt «schönes Alter».

Je höher aber die Lebenserwartung stieg, umso mehr entfernte
sich der Tod.

Und ausgerechnet als der Tod sich in die Ferne aufmachte,
etablierte sich Palliative Care.

Palliative Care gab es tatsächlich genau ab dieser Zeit - ab den

sechziger Jahren, als die Notfall- und die Intensivmedizin
entstanden. Ein britischer Kardiologe entwickelte damals den ersten

tragbaren Defibrillator.
Was bedeutete dies? Einen

Herzstillstand, einen Herzinfarkt

konnte man überleben.
Ebenso begann man in dieser

Zeit, Organe zu transplantie-
ren. Krebstherapien wurden
effizienter und erfolgreicher.
Zahlreiche Antibiotika und
andere Medikamente wurden

entwickelt. Kurz: Die
Intensiv- und Notfallmedizin
schlug jetzt dem schicksalshaften

Tod, wie man ihn
zuvor erlebt hatte, ein Schnippchen.

Das veränderte in der

Gesellschaft die Einstellung
zum Sterben und zum Tod.

Man sprach nicht mehr vom
Tod, sondern von den
medizinischen Möglichkeiten, die

es gab, um das Leben zu
verlängern. Man ging davon aus,
dass man alles reparieren

CURAVIVA 9 | 19

und wieder in Ordnung bringen kann. Und so verdrängte man
den Tod. Er verschwand aus dem Alltag.

griff, dass das Sterben letztlich kontrollierbar ist. Sterben ist
zuerst einfach zulassen, dass es passiert.

Und warum brauchte es ausgerechnet dann die Palliative Care?

Die Medizin und die Pharmaindustrie versprachen zwar sehr

viel, und vieles konnten sie auch einlösen. Sie haben den
Menschen mehr Jahre geschenkt mit oft guter Lebensqualität. Aber
der Mensch blieb eben doch sterblich. Nur starb er nicht mehr
mit 50 oder 60, sondern er wurde 80, 90 oder gar 100 Jahre alt.

Der Tod verlagerte sich in die Spitäler, in die

Pflegeheime oder auch in die Hospize, wo es

diese bereits gab.

Und dies veränderte das Sterben?

Ja, wir sterben heute anders als noch vor 50

oder 100 Jahren.

«Ein Missverständnis
ist, wenn man denkt,
dem Sterben könne

man sich unterziehen
wie einem Eingriff.»

Wie denn?

Neben den Fortschritten in der Medizin haben auch die

Veränderung der Familienstrukturen und eine breite Säkularisierung
dazu geführt, dass die herkömmlichen Sterberituale ausgestorben

sind. Sterben und Tod wurden professionalisiert und
institutionalisiert. Palliative Care ist Teil dieser Entwicklung. Und

das Sterben im hohen Alter - wie heute üblich - ist anders, als

wenn man jünger stirbt. Es sind andere Krankheiten, eine
andere Art zu sterben. Darum gibt es heute ja auch die geriatrische

Palliative Care. Hochaltrige Menschen haben zumeist
chronische Krankheiten, oft mehrere gleichzeitig. Das braucht
eine andere Art von Sterbebegleitung als die Sterbebegleitung
für jemanden, der mit 50 oder 60 stirbt.

Wie geht denn heute gutes Sterben?

Ein Missverständnis ist sicher, wenn man denkt, dass man sich

dem Sterben unterziehen kann wie einem medizinischen Ein-

Wie macht man das?

Indem man nicht aktionistisch eingreift und interveniert,
sondern zulässt, was die Natur vorgesehen hat.

Das tönt wohl einfacher, als es ist...

Wir Menschen wissen ja im Gegensatz zu allen anderen Lebe¬

wesen, dass wir sterblich sind. Wir sind nicht
wie ein Baum oder ein Tier einfach nur Natur.

Darum spielt für das Sterben eine wichtige
Rolle, wie wir eingebettet sind in unserer
Umgebung, in der Familie, im Freundeskreis. Man

stirbt, wie man gelebt hat. Wir haben ja auch

im Leben immer wieder Abschied nehmen
müssen, haben Verluste erlitten. Wenn wir
damit umgehen können, sterben wir auch

leichter. Die Palliative Care hat die Aufgabe, den Menschen
beizustehen, die Mühe haben loszulassen, die viel leiden müssen
oder Schmerzen empfinden beim Loslassen.

Körperliche Schmerzen?

Ja, auch körperliche Schmerzen. Diese behandeln wir mit
Medikamenten. Da müssen Sterbende nicht das Gefühl haben, sie

müssten dies durchstehen. Wichtig allerdings sind ganz zuerst
Präsenz und Kommunikation. Therapeutikum Nummer eins in
der Palliative Care ist das Gespräch. Das erspart oft einen grossen

Teil an Medikamenten.

Und diese Gespräche führen Profis - und nicht die Familie?

Es ist natürlich schön, wenn die Familie dabei ist und diese

Gespräche führen kann und will. Aber ich habe es erwähnt: Die

herkömmlichen familialen Strukturen sind brüchig geworden.



Palliativ-Mediziner Jox: «Familiale Strukturen sind brüchig geworden.
Darum ist Palliative Care zu einer Disziplin der Profis geworden.» Foto: Urs Tremp

Und wer alt, sehr alt wird, hat oft niemanden mehr, mit dem er
oder sie derart verbunden wäre, dass solche Gespräche möglich
sind. Darum ist Palliative Care zu einer Disziplin der Profis
geworden: Mediziner, Pflegepersonal, Seelsorger, Sterbebegleiter.
Sie haben - oder sollten es haben - ein Sensorium für die Wünsche

der Sterbenden. Denn Patentrezepte für
gutes Starben gibt es nicht. Zum Beispiel sagen
viele Leute, dass sie gerne zu Hause sterben
würden. Aber es gibt ebenso Menschen, die
möchten im Spital sterben - weil sie das Team
hier kennen, weil das Spital zu einer Heimat

geworden ist, weil sie sich hier sicher fühlen.
Solche Wünsche wahrzunehmen, ist auch

Aufgabe von Palliative Care.

Ist Palliative Care denn auch Trost?

Es gibt in der Medizin dieses Sprichwort: Heilen manchmal,
lindern oft, trösten immer. Palliative Care ist Trost - auch wenn
wir das heute nicht so nennen, sondern Begleitung. Und
tatsächlich übernimmt die Palliative Care heute auch Dinge, die

früher die Religion in der Sterbebegleitung übernommen hat.

Wir sind auch spirituelle Begleiter.

Sie haben gesagt. Sterben sei zulassen, was die Natur

vorgesehen hat. Ab wann muss man das zulassen?

Das ist eine schwierige Frage. Überspitzt formuliert kann man

sagen, dass heute eine Mehrheit der Menschen gar nicht mehr
sterben kann, ohne dass sie eine Entscheidung getroffen
haben...

Ist denn die Medizin immer
ehrlich, wenn sie Angebote

macht und Perspektiven aufzeigt? Es gibt ja den medizinischen

Ehrgeiz, Leben zu erhalten und zu verlängern.
Ich glaube, viele Ärzte und Ärztinnen sind durchaus ehrlich
und machen den Patienten nichts vor. Aber wir wissen ebenso,
dass Mediziner in ihren Prognosen oft optimistischer sind als

es die reinen medizinischen Daten und Befunde

hergeben. Sie haben ja auch gelernt, Leben

zu erhalten. Das hat nicht mit Ehrlichkeit oder
Unehrlichkeit zu tun, sondern damit, dass sie

in der Tendenz dazu neigen, das Positive
hervorzuheben. Am Lebensende ist allerdings
wichtig, dass auch Mediziner realistisch
einschätzen, was noch möglich ist und was nicht.
Da ist das Gespräch mit den Palliative-Care-

Spezialistinnen und -Spezialisten meist hilfreich. Ebenso das

Gespräch mit den Angehörigen.

Gibt es denn altersabhängige Entscheide? Dass man bei einer

95-jährigen Frau anders entscheidet als bei einem 40-jährigen
Mann?

Eine harte Altersgrenze gibt es sicher nicht. Es gibt ja in der

Schweiz auch keine sogenannte Altersrationierung wie etwa in
England, wo ab einem bestimmten Alter gewisse medizinische

Leistungen verwehrt werden. Aber es ist interessant, was man
herausgefunden hat. In einer geriatrisch-medizinischen
Institution, wo Leute mit 80, 85 oder 90 behandelt werden, wurde
einmal untersucht, wie viele der Menschen nach einem Unfall
wiederbelebt werden wollen. Herausgekommen ist, dass nicht
von der Art der Verletzung und den Perspektiven abhängig ist,

«Palliative Care ist
Trost - auch wenn
wir das heute nicht
so nennen, sondern

Begleitung.»

oder dass Angehörige eine

Entscheidung treffen.
Ja, falls der Patient nicht
mehr dazu in der Lage ist und
keine Patientenverfügung
vorliegt. Wichtig ist aber in
jedem Fall, dass eine

Entscheidung gemeinsam
getroffen wird: Betroffene -
wenn sie sich noch äussern
können -, Angehörige,
medizinische Betreuer. Es geht
dabei um die Frage: Was hat
man noch anzubieten für ein

künftiges Leben, welche Art
von Lebensqualität ist noch

möglich? Will man die Angebote

annehmen - zum
Beispiel noch ein paar Monate

bettlägerig weiterleben? Das

muss - sofern er noch kann -
der Betroffene entscheiden.
Oder die Angehörigen müssen

nach dem mutmasslichen

Willen des Betroffenen
entscheiden.

CURAVIVA 9 | 19



ob man weiterleben will der nicht, sondern von der Einstellung
zum eigenen Leben. Es gab Menschen, die auch bei relativ
geringfügigen Konsequenzen aus einem Unfall gefunden haben,
es seijetzt genug. Andere aber wollten trotz massiven Einschränkungen

weiterleben. Es ist sehr individuell, wann man bereit ist,
Abschied vom Leben zu nehmen. Es gibt also keine chronologische

Grenze, die festlegt, wann man das Sterben zulassen muss.

Wann kommt bei einem Menschen der Zeitpunkt des Zulassens?

Wir haben jüngst in der Schweiz in verschiedenen Pflegeheimen
untersucht, wann der Wunsch kommt, dass man sterben möchte,

und womit dies zusammenhängt. Es gab tatsächlich eine

Gruppe von immerhin etwa 20 Prozent, die sich wünscht, bald
nach Eintritt in eine Institution zu sterben. Nicht dass sie eine

Sterbehilfeorganisation in Anspruch nehmen würden, aber sie

wünschen sich, möglichst bald einzuschlafen und nicht mehr
aufzuwachen. Der Wunsch steht oft nicht in Zusammenhang mit
starkem Leiden, sondern entspringt eher aus
dem Gefühl, dass die Biografie, der Lebensweg

zu Ende ist. Man blickt zurück, ist im besten Fall

zufrieden mit dem, was man gemacht hat, und

man sagt: Es ist genug. Man hat keine Ziele mehr
und keine Projekte. Aber es gibt die anderen, die

sind auch in einer Institution noch voller
Feuereifer und Aktivität. Ich denke allerdings
schon, dass es irgendwann das Gefühl der
Lebenssattheit gibt, das nicht mit Schmerzen und Leiden zu tun
hat, sondern mit einem Gefühl der Zufriedenheit und der

Vollendung.

Und auch dem Gefühl, dass das Zeitalter, in das man gehört
hat, vorbei ist...
Es gibt bei alten und sehr alten Menschen in der Tat das Gefühl,
sie seien aus der Zeit gefallen: «Die heutige ist nicht mehr meine
Welt.» Das ist auch nachvollziehbar. Die Welt vor 50 Jahren war
eine andere als die heutige. Sogar die achtziger und neunziger
Jahre scheinen uns schon weit weg. Darum ist nicht verwunderlich,

wenn jemand fragt: Muss ich all das Neue noch mitmachen?

Wir erleben heute etwas, was es so noch nie gab: Einerseits
wächst die Lebenserwartung rasant an, andererseits hat die
gesellschaftliche Beschleunigung zugenommen wie noch nie. Das

heisst: Die Welt, in die wir hineingeboren werden, ist eine ganz
andere als die Welt, aus der wir heraussterben. Irgendwann im
Alter kann man bereits rausfallen, und man lebt nicht mehr in
der gegenwärtigen Welt.

Was kann denn noch Lebensqualität sein, wenn man aus der

Zeit fällt, wenn man nicht mehr die Kraft hat, sich Herausforderungen

zu stellen, Ziele anzustreben?

Wir reden immer von individueller Lebensqualität. Das heisst:

Jeder Patient, jede Patientin definiert das für sich. Es gibt zwar
Skalen, die Lebensqualität zu messen versuchen. Aber die sind
nicht individualisiert. Jemand will am Ende des Lebens einen
bestimmten Ort noch einmal sehen. Ein anderer möchte seinen

Hund noch einmalbei sich haben. Ein Dritter will unbedingt noch

erleben, dass der Enkel geboren wird oder der Urenkel. Und ein

Vierter will jemandem noch etwas übergeben. Das alles ist freilich

nur wirklich möglich, wenn man nicht von Schmerzen über¬

wältigt ist. Das kann die Palliative Care bieten. Wir stellen immer
wieder fest: Viele Menschen, die wissen, dass der Tod nicht mehr
fern ist und die Zeit knapp wird, erleben einen Schub, einmal
noch etwas zu tun.

Sind denn die Sterbenden so realistisch, dass sie wissen, was
noch geht und was nicht mehr geht?
Ja. Oft sind sie realistischer als die Angehörigen, manchmal auch

realistischer als das medizinische Fachpersonal. Wir stellen
immer wieder fest, dass die Patienten spüren, dass es zu Ende geht

- und in welchem Tempo es zu Ende geht. Deshalb soll man auch

auf die Patienten hören. Wenn sie etwa sagen, «ich möchte, dass

mein Bruder aus Amerika noch einmal bei mir ist», ist dies oft
ein Signal, dass sie spüren, dass es zu Ende geht.

Wir haben es zu Beginn unseres Gesprächs gesagt: Das

Sterben ist aus unserem Alltag verdrängt. Trotzdem wissen
wir sehr wohl, dass wir sterben müssen.

Wann im Leben soll man anfangen, sich mit
dem Sterben zu beschäftigen?
Es gibt in jedem Lebensalter eine andere Beziehung

zum Sterben und zum Tod. Kinder sind

zwar neugierig und fragen, was Sterben ist und

warum Menschen sterben müssen. Man kann

ja auch in Kindheit und Jugend das Sterben

erleben: Die Grossmutter stirbt, ein Schulkamerad

verunfallt tödlich, ein Mädchen aus dem Bekanntenkreis
nimmt sich das Leben... Das ist traurig und berührt einen, aber

es führt nicht dazu, dass man sich mit der eigenen Sterblichkeit

beschäftigt. Als junger Mensch befindet man sich im Aufbau und
hat die Zukunft vor sich. Später, in der Aktivitätsphase des Lebens

denkt man kaum ans Sterben. Aber irgendeinmal ist man öfter

an Beerdigungen als an Hochzeiten und man wird sich bewusst,
dass auch die eigene Zeit abzulaufen beginnt: Die Kinder ziehen

weg, man wird pensioniert, man zügelt in eine Alterswohnung.
Man verliert an Sehkraft und an Fitness. All diese Verlusterlebnisse

sind oft Anlass, über den Tod, den eigenen Tod nachzudenken.

Da soll man beginnen, für das eigene Sterben vorzusorgen
und etwa eine Patientenverfügung oder einen Vorsorgeauftrag
formulieren. Im Bewusstsein auch, dass es Palliative Care gibt
und diese nicht erst einsetzt, wenn man aufdem Totenbett liegt.
Es gibt in der Philosophie und in der Religion eine ganz tiefe
Weisheit: Wenn man sich auf die richtige Art und Weise mit Tod

und Sterblichkeit befasst, schützt einen das vor Hochmut und

Arroganz - es erdet einen. Man überschätzt sich und seine Kräfte

nicht. Und ich glaube, diese Auseinandersetzung mit dem Tod

und das Akzeptieren der Sterblichkeit hat auch eine kultur- und

friedensstiftende Wirkung. Wer sich seiner Sterblichkeit bewusst

ist, ist eingebettet in eine Gesellschaft, in eine Generation - man
weiss und akzeptiert: Es gibt andere, die das weitermachen, was

man selbst vorgemacht hat. Meiner Ansicht nach wäre es grausam

und schrecklich, wenn wir 400,500 Jahre leben würden. Was

würden wir in dieser langen Zeit auch tun? Ich halte es für eine

Schreckensvision, die manche Wissenschaftler mit einer derartigen

Lebensverlängerung anstreben. Im Idealfall stelle ich mir
vor, dass man im Bewusstsein stirbt, ein rundes Leben gelebt zu
haben, das nun zu Ende geht und auf das man noch einmal wie
im Abendlicht zurückblickt. •

«Der Wunsch zu
sterben entspringt

auch aus dem Gefühl,
dass der Lebensweg

zu Ende ist.»

CURAVIVA 9 | 19


	Palliative Care in einer Gesellschaft, die das Sterben weitgehend verdrängt hat : "Was hat man noch anzubieten für die Zeit, die bleibt?"

