Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift
Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz
Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualitat : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Ein judisches Altersheim mit mehrheitlich nicht judischen Bewohnern :
geht das? : Schabbat, Pessach und Rosch Haschana fir jene, die
mitmachen wollen

Autor: Weiss, Claudia / Walthert, Rafael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-834440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-834440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ll
©
=
©
S
el
=
%
(7]
o
c
)
i
)
0©

Ein jidisches Altersheim mit mehrheitlich nicht jiidischen Bewohnern: Geht das?

Schabbat, Pessach und Rosch Haschana
fiir jene, die mitmachen wollen

Ein Alltag mit jiidischen Brduchen ist fiir den
Heimleiter David Krammer selbstversténdlich.
Zwar leben im Altersheim Margoa in Lengnau AG
nur noch fiinf jiidische Seniorinnen, alle anderen
haben einen christlichen oder anderen Hinter-
grund. Dennoch funktioniert das Zusammenleben.

Von Claudia Weiss

Weisses Tischtuch, violette Sets und silberne Kerzenhalter: Der
lange Tisch im Géstespeisezimmerist am Freitagmittagbereits
festlich gedeckt. Am Abend, eine Stunde vor Sonnenuntergang,
beginnt der Schabbat, der jiidische Ruhetag, der jeweils bis zum
Nachteinbruch des Samstags dauert.

Schabbat ist ein wichtiger Tag im Alterspflegeheim Margoa in
Lengnau AG, ein Tag, an dem Heimleiter David Krammer und
seine Frau Esther nicht arbeiten, keine Mails

Kontakt gekommen. Sie sind Christen, Andersgldubige oder
konfessionslos, und bis zu seinem Tod vor Kurzem wohnte auch
ein Moslem im Margoa.

Die verschiedenen Religionen unter dem Dach eines jlidischen
Heims sind fiir Heimleiter Krammer kein Problem. Er zeigt im
Vorbeigehen im Gang auf das Wolkenbild in einem Glaskasten,
auf dem steht: «Der Himmel liber der Schweiz ist gross genug
fiir jeden Glauben.» Genau so sieht er das fiir sein Heim, es hat
Platz fiir alle Religionen. Einzig Antisemiten wiirde er nicht
aufnehmen. Alle anderen sind willkommen und erhalten die
gleiche liebevolle Pflege und Betreuung wie die jlidischen Be-
wohnerinnen und Bewohner. Schliesslich bedeutet Margoa auf
Deutsch «Geborgenheit, Erholung und Pflege».

Nur gerade drei jiidische Angestellte im ganzen Heim

Auch bei den Angestellten spielt die Religion keine Rolle, eben-

so wenig wie die Herkunft. «Wir schauen einzig auf gute fach-
liche Fahigkeiten», erklédrt Esther Krammer.

beantworten, nicht Auto fahren und nicht te-
lefonieren, sondern Zeit haben fiir ihre drei
Kinder, die beiden Tochter und den Sohn zwi-
schen 12 und 15 Jahren. An diesem Tag feiern
sie mit der Familie, mit Gasten und mit all
jenen Bewohnerinnen und Bewohnern, die
dabei sein mochten.

Die 94-jahrige Yael
Ben-Artzy freut sich
den ganzen Tag auf
das Schabbatessen
mit der Familie.

«Und vor allem auf Sympathie und Herzens-
wérme.» Miissten die Angestellten dariiber
hinaus jlidischen Glaubens sein, wiirde eine
erfolgreiche Suche beinahe unmoglich. David
Krammer nickt, die einzigen drei jiidischen
Mitarbeitenden im Margoa sind gegenwartig
seine Frau, die aus einer alteingesessenen jii-

Das sind allerdings nicht viele, gegenwaértig

leben im Altersheim mit seinen 56 Plitzen genau 5 Seniorinnen
judischen Glaubens. Unter ihnen ist Yael Ben-Artzy, eine
94-jahrige gebiirtige Wienerin, die sich jeweils den ganzen Tag
auf das Familienessen freut. Eine ihrer besten Freundinnen,
Edit Adler, ebenfalls 94 Jahre alt, zieht sich hingegen lieber auf
ihr Zimmer zuriick. Sie ist zwar ebenfalls Jiidin, aber nicht
praktizierend. Auch die meisten anderen Bewohnerinnen und
Bewohner waren vorher nicht mit den jiidischen Brduchen in

CURAVIVA 11|18 24

dischen Familie aus Endingen stammt, er sel-
ber und der regelmassig vorbeischauende Religionsaufseher.
Wer ins Margoa zieht oder dort arbeitet, muss sich allerdings
bewusst sein, dass hier ein Alltag nach jiidischen Regeln gelebt
wird, und zwar weit exakter, als auf den ersten Blick sichtbar
ist. Nebst dem Namen, dem Davidstern im Namensschild und
dem hebriischen Schriftzug vor dem Eingang - «Baruchim Ha-
baim», Willkommen - zeigen anfangs nur die Kopfbedeckungen
des Heimleiterpaares ihren Glauben: die schwarze Kippa auf



Krammers Haupt und je nach Kleidung eine Miitze oder Perticke
(«Schejtel») auf den schwarzen Haaren seiner Frau Esther. Aber
es geht um weit mehr: Jiidisch-orthodoxe Grundsatze préagen
das Leben im Margoa quasi rund um die Uhr.
Das fangt bei der koscheren Kiiche an. Eine Besonderheit, mit
der sich die meisten Bewohnerinnen und Be-

Zu diesem Zweck stellt sich tédglich von sieben Uhr friih bis
mittags ein Gehilfe des Rabbiners, der sogenannte Religions-
aufseher oder «<Maschgiach», in die Kiiche des Margoa. Er schal-
tet personlich morgens Herd und Ofen ein, denn nur dann kann
Essen iiberhaupt koscher gekocht werden. Er Uberpriift auch

die Koscher-Siegel auf dem Fleisch aus einer

wohner gut arrangieren, auch wenn sie das
vorher nicht gekannt hatten. Krammer ist
stolz auf sein «Koscher-Zertifikat», das er bei
seinem Amtsantritt vor 18 Jahren eingefiihrt
hat und das bescheinigt, dass die Margoa-
Kiiche auch fiir strengstgldubige Juden ein-
wandfreiist. Klichenchef Marc Tobias ist zwar

Wie in anderen
Alterspflegeheimen
leiden auch hier drei
Viertel der Personen

an einer Demenz.

koscheren Basler Metzgerei und alle anderen
Lebensmittel. Viele davon sind inzwischen bei
ganz gewohnlichen Grossverteilern erhalt-
lich.

Soeben hat der Maschgiach seine morgendli-
che Pflicht abgeschlossen, jetzt trifft er David

kein Jude, aber er hat sich in die Koscher-Re-

geln eingearbeitet, er kennt die Vorschriften fiir fleischige und
milchige Mahlzeiten und wie er was zubereiten und behan-
deln muss.

Der Religionsaufseher schaut dem Kiichenchef genau zu

Die Stelle des Kiichenchefs sei am schwierigsten zu besetzen,
sagt Krammer. «Er muss sich téglich den Herausforderungen
stellen, wo er die koschere Ware herbekommtund dann daraus
etwas kochen, das teils kontrdar zu dem lauft, was er in der
Ausbildung gelernt hat.» Und er muss sich iiber die Schulter
schauen lassen: Das Koscher-Zertifikat, von Rabbiner Mosche
Baumel von der Israelitischen Gemeinde Basel ausgestellt, er-
fordert eine strenge Kontrolle der Regeln.

Krammer im Vorraum und gibt ihm eine kur-
ze Riickmeldung. Ernst sieht er aus, ein biss-
chen ehrfurchtgebietend, wie er so dasteht mit dem schwarzen,
chassidischen Hut, dem ebenso schwarzen Gewand, den er-
grauenden Schlédfenlocken und dem Bart. Er wacht nicht nur
uUber die koscheren Gebote, sondern auch tiiber die anderen
Traditionen. Beispielsweise wiirde er nie einer fremden Frau
die Hand reichen, das verbietet ihm die Sitte.

Mittags fiillt sich der Speisesaal. Zufrieden sitzen die Bewoh-
nerinnen und Bewohner vor ihren gefiillten Tellern und 16ffeln
still vor sich hin. Was der Kiichenchef am Vormittag koscher
gekocht hat, schmeckt offensichtlich gut. Seit David Krammer
das Margoa leitet, sind nur gerade zwei Personen aus kulinari-
schen Griinden wieder aus dem Heim ausgetreten. Alle anderen
merken meist keinen grossen Unterschied.

Der «Maschgiach», der Religionsaufseher (links), im Gesprach mit Heimleiter David Krammer:
Er sorgt dafiir, dass die Regeln fiir das Koscher-Zertifikat Tag fiir Tag streng eingehalten werden.

Fotos: Roger Wehrli

2 5 CURAVIVA 11|18

>>



Religion & Spiritualitat

«Kalbsgulasch Bauernart mit Hérnli und Gemiise» oder «Ragofit
fin im Blatterteigpastetli mit Erbsen» zum Mittagessen oder
«Gefiillte Crépe mit Krduterpilzen» zum Abendessen - koscher
schmeckt das offensichtlich genau so gut. «Jaja, das Essen ist
immer fein», ruft ein weisshaariger Mann frohlich. Erlacht und
nickt. «<Es istimmer fein. Und immer oben ohne.» Was er genau
damit meint, weiss nur er selber: Wie in anderen Alterspflege-
heimen sind auch hier ungeféhr drei Viertel der Bewohnerin-
nen und Bewohner an einer Demenz unter-

ertagen. Sie lacht verschmitzt. «Die Krammers wussten das
und haben mich trotzdem adoptiert.» Nach dem Zweiten Welt-
krieg lebte sie 14 Jahre lang in England und spéter in Israel,
«dort lebt ein Grossteil der Bevolkerung nicht sehr religios».
Dass sie im Margoa landete, bezeichnet sie als Zufall und gros-
ses Gliick. «Herr Krammer sagt zwar immer, das sei so vorge-
sehen gewesen», sie winkt ab, lachelt. Vor vier Jahren sei sie
liber den Rollator gestolpert und habe aufgrund einer schlecht

heilenden Armverletzung 31 Tage im Spital

schiedlichen Grades erkrankt. Der fréhliche
Senior ist einer von ihnen.

Betreuung mit Familienanschluss

Weit wichtiger als das Essen ist deshalb den
meisten die familidre Betreuung, die im Mar-
goa grossgeschrieben wird. Yael Ben-Artzy

Umso wichtiger ist,
dass die Pflege mit
einem Lacheln ver-
richtet und nicht
herumhantiert wird.

liegen miissen. Danach musste sie eine Losung
finden.

Als ihre Nichte sie ins Margoa brachte, wurde
sie von Esther Krammer in Empfang genom-
men. «<Das war Liebe auf den ersten Blick», Yael
Ben-Artzy schmunzelt. «Bei Herrn Krammer
kam sie dann erst auf den zweiten Blick.» An-

schaut zum Fensterihres Zimmers hinaus. Die

94-Jahrige freut sich auf das Schabbatessen an diesem Abend,
bei dem sie wie meistens dabei ist, denn sie geniesst diese fei-
erlichen Momente mit den Krammers. «Mit der Familie zu essen
ist ein reines Vergniigen», sagt sie gliicklich. Thre Verwandten
leben weit weg, und sie freut sich immer iiber die Gesprache.
«Wir reden iiber die Vergangenheit, das Heute und die Zukunft,
iber alles, was uns beschaftigt.»

Wirklich religios ist die in Wien geborene Seniorin nicht auf-
gewachsen. Die Synagoge besuchte sie nur an den hohen Fei-

Yael Ben-Artzy, die 94-jahrige jidische Bewohnerin, ist nicht sehr religios,
die Synagoge besucht sie nur an Feiertagen — «trotzdem hat man mich aufgenommenn».

CURAVIVA 11|18 2 6

fangs gefiel er ihr und ihrer Nichte gar nicht,
der Heimleiter aus Amsterdam mit seiner direkten Art, der in
ihren Augen als «totaler Businessman» auftrat. Rasch merkte
sie dann, dass er gerne Scherze macht und insgesamt ein «rich-
tig lockerer Holldnder» ist.
«Die Sympathie hat sich darum schnell entwickelt», sagt Yael
Ben-Artzy, ihr Zimmer wollte sie schliesslich auch nicht mehr
tauschen. Sie ist wohl mit dem nachmittéglichen Schatten: Wer
jemals in Israel die briitende Nachmittagssonne erlebt habe,
lerne das zu schitzen. Einzig die Tatsache, dass sie Pflege be-
nétigt, findet sie schwierig.
«Umso wichtiger ist, dass sie
mit einem Lécheln verrichtet
und nicht nur herumhantiert
wird.»

«Mesusa» erinnern an Gott
Wer weiss, vielleicht helfen
die weissen Keramikrollen,
die an allen Tirrahmen au-
sser bei den Toiletten und
Badezimmern in einem Win-
kel von 45 Grad befestigt sind,
diesen Gedanken immer ein
wenig wachzuhalten: Es sind
sogenannte Mesusa, in denen
Pergamentstiicke mit einem
Thora-Abschnitt aufbewahrt
werden. Sie sollen immer an
die Allgegenwart Gottes erin-
nern.

Diese Allgegenwart wird an
jedem Schabbat besonders
gefeiert. Neben dem Géste-
saal,in dem das Schabbates-
sen stattfinden wird, befin-
det sich der Hatikva-Saal,
das heisst «<Hoffnung», gleich
wie die Nationalhymne Isra-
els. Tagsiliber sitzen darin
noch Seniorinnen und Seni-
oren im Kreis und horen ei-



ner Geschichte zu oder singen in der Gruppe - normaler
Altersheimalltag. Am Freitagabend und am Samstag jedoch
findet dort der jiidische Gottesdienst statt, alle zwei Wochen
auch ein Minjan, eine gréssere Versammlung, bei der mindes-
tens zehn jiidische Manner ab 13 Jahren zu einer Lesung der
Thora und zu besonders wichtigen Gebeten zusammenkom-
men. «Im Schrank dort hinten bewahren wir die handge-
schriebenen Thorarollen auf», sagt Krammer stolz: Solche
Rollen sind dusserst kostbar, und dass er sie von einem Spen-
der erhielt, ist ihm eine wichtige Ehre.

Abgesehen von jldischen Gepflogenheiten steht im Margoa
ganz klar an erster Stelle die gute Pflege und Betreuung. Auf

So erleben Nicht-Juden
das judisch gefiihrte Heim

Die vielfaltigen Brauche hat David Krammer als Diplomar-
beit fiir seine Heimleiterausbildung in Form eines Leitfa-
dens beschrieben, um sie nicht-jlidischen Bewohnerinnen
und Bewohnern und ihren Angehorigen zu erkldren. Er
untersuchte zudem anhand von Fragebdgen, was es fur die
Bewohnerinnen und Bewohner, fiir ihre Angehérigen und
fir alle Angestellten bedeutet, wenn ein Altersheim nach
judischen Grundséatzen gefiihrt wird.

Bei dieser nicht reprasentativen Umfrage stellte sich her-
aus: Die meisten Brauche, auch die koschere Kiiche, sind
auch fiir Nicht-Juden gut lebbar. Die Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter empfanden die Erfahrung mit den jlidischen
Ritualen und Brauchen grossteils als lehrreich und span-
nend, nur eine von zehn Personen interessierte sich nicht
gross fur den jidischen Einfluss. Auch drei Viertel der An-
gehorigen und zwei Drittel der Bewohnerinnen und Bewoh-
ner bezeichneten die Erfahrungen mit den fiir sie neuen
religiosen Rituale und Brauchen mehrheitlich als berei-
chernd oder als unwichtig.

Die vielen Gaste wurden manchmal etwas zu viel

Das einzige Missfallen dusserte ein Drittel der Bewohne-
rinnen und Bewohner hinsichtlich der grossen jlidischen
Feierlichkeiten: Sie bekundeten Miihe mit den vielen wech-
selnden Géasten und fluhlten sich durch sie in ihren Aufent-
halts- und Beschéaftigungsmaoglichkeiten eingeschrankt.
Daher liess David Krammer einen Teil des Wintergartens
abtrennen und einen separaten Essraum fiir Géste einrich-
ten. Spater liess er dazu Margoa Plus erstellen, «<sozusagen
die Schokostreusel auf dem Ganzen»: In einem Nebenge-
baude finden Géaste eine grosse Gartenhalle und einen klei-
neren Seminarraum fiir Anlésse. Im Gastehaus Noffi stehen
den Géasten zudem zehn Einzel- und Doppelzimmern als
Unterkunft zur Verfligung.

Lengnau selber hat zwar keine aktive jidische Gemeinde
mehr, aber an die Kultusgemeinde im benachbarten Endin-
gen sind noch rund 60 Familien angeschlossen, die sich
regelmassig im Margoa treffen. David Krammer und seine
Frau Esther setzen sich fiir ein «lebendiges und starkes Ju-
dentum im Surbtal» ein.

dem Programm stehen nebst Handarbeiten und Turnen auch
Mérchennachmittage, Singen mit den «<Home Singers», im No-
vember einmal eine Modeschau, verschiedene Ausfliige, ein
Samichlausenfest, Besuche des Therapiehundes Bruno und
monatlich ein katholischer Gottesdienst. An den anderen
Sonntagen wird im Mehrzweckraum die Messe via Internet
libertragen. Ausserdem kiimmert sich Aktivierungstherapeu-
tin Anita Zimmermann um die spirituellen Belange der nicht-
jidischen Bewohnerinnen und Bewohner. Sie ist immer fiir
Gespréche zu haben.

Einen zentralen Stellenwert nehmen allerdings die vielen ji-
dischen Feiertage ein, von Jom Kippur («Tag der Verséhnung»,
der hochste jiidische Feiertag) iiber Rosch Haschana (jlidisches
Neujahr) bis Pessach (Feier zur Erinnerung an den Auszug des
Volkes Israel aus Agypten). Gefeiert werden sie im Margoa mit
allen dazugehoérenden Ritualen, immer auch mit zahlreichen
Gésten aus Nah und Fern. Fiir die Bewohnerinnen und Bewoh-
ner bedeutet das, dass hdufig Leben und Abwechslungins Heim
kommt. Manchen wurde es sogar bisweilen fast zu viel, sodass
David Krammer mit dem Margoa Plus zusétzlichen Raum
schaffte (siehe auch Kasten).

Kompromisse: Koscheres Essen muss nicht von Juden
zubereitet sein, und der Davidstern gefallt auch Christen.

2 7 CURAVIVA 11|18

>>



-
©
=
©
S
5=
=
%
(7]
o
c
.9
i
)
0©

Auch sonst ist er gut im Finden von Lésungen. Schabbat, sagt
er, sei im Heim viel einfacher zu leben als in einem Familien-
haushalt, denn hier ist die Familie von vielen Nicht-Juden um-
geben. Das hilft, wenn Krammer beispielsweise das Licht im
Synagogenraum einschalten méchte, den Lichtschalter aber
am religiésen Ruhetag traditionsgemass nicht betétigen darf.
Er wendet dann einen Trick an: Zwar darf er niemanden offen
bitten, fiir ihn den Lichtschalter zu betétigen, weil das quasi

Anstiftung zu einer schlechten Tat wére. «Aberich kann sagen,
dass ich ein Problem habe, das ich an diesem Tag nicht 16sen
kann.» Fragt dann sein Gegeniiber, worin sein Problem bestehe,
antworteter: «Es ist sehr finster in der Synagoge.» Und istdann
froh, wenn die andere Person ihn versteht und an seiner Stelle
das Licht anknipst.

David Krammer ist kein Mann, der das geschriebene Wort an-
zweifelt. Erist einer, der Menschen das im Alltag gelebte Juden-

Ein religioser Hintergrund ist nicht erforderlich, wichtig sind einzig festgelegte Ablaufe

«Rituale bieten Sicherheit und Zusammen

Jede Religion hat Rituale. Auch fiir nicht
religiose Menschen seien festgelegte Ablaufe
wichtig, sagt Rafael Walthert*. Besonders bei
Lebensiibergéngen wie Hochzeit oder Tod.

Interview: Claudia Weiss

Herr Walthert, am jiidischen Ruhetag Schabbat ist fur
strengglaubige Juden das Driicken des Lichtknopfs immer
noch verboten, obwohl dafiir langst nicht mehr die ganze
Arbeit des Feuermachens nétig ist. Welchen Sinn haben
solche Brauche denn heute noch?

Rafael Walthert: Bei religiésen Ritualen geht es oft darum,
Traditionen weiterzufiihren und einen klar definierten Ab-
lauf einzuhalten: Das gibt Sicherheit, ganz unabhingig von
den Glaubensinhalten oder Hintergriinden, die im Lauf der
Zeit andern konnen. Fiir Aussenstehende konnen solche Ri-
tuale absurd und nicht plausibel scheinen, fiir <Eingeweihte»
fiihlen sie sich ganz einfach richtigan. Gerade im Judentum
kommunizieren Rituale und religiése Brauche dabei die Zu-
gehorigkeit zu einer Tradition und einer Gemeinschaft, un-
abhéngig davon, wie sinnvoll sie auf den ersten Blick schei-
nen mogen.

Rituale also als ein Gefiihl der Verbundenheit - und
gleichzeitig verliert Religion vielerorts an Bedeutung.

Ja, aber immer noch sind Rituale aus allen Religionen mit
dem Gefiihl gekoppelt, «es richtigzumachen». So ist zu er-
klaren, dass auch heute noch in unseren Kantinen am Frei-
tag oft Fisch statt Fleisch auf der Speisekarte steht — obwohl
viele iiberhaupt nicht mehr wissen, warum das so ist. Tat-

* Rafael Walthert, 40, ist Assistenz-
professor flir Religionswissenschaft
an der Universitat Ziirich. Er beschaf-
tigt sich mit Religionssoziologie und
Ritualtheorien und hat am National-
fondsprojekt 67 «Lebensende» zum
Thema «Alternative Religiositat und

Lebensende» mitgewirkt.

CURAVIVA 11|18 2 8

sdchlich geht dieser Brauch darauf zuriick, dass jeder Freitag
ein Gedenktag an den Todestag Christi ist und an diesem
Tag gefastet, also kein Fleisch gegessen werden soll. Da Fisch
nicht als Fleisch zdhlte, gibt es noch heute am Freitag vie-
lerorts Fisch —und das stimmt nun einmal fiir die Leute. Das
funktioniert auch bei wenig Glauben oder Religiositit, es ist
der Brauch an sich, der zdhlt.

Das heisst, Rituale haben fiir die Menschen auch eine von
der Religion abgekoppelte Bedeutung?

Sie haben vor allem die Funktion einer sozialen Zusammen-
gehorigkeit. Nehmen wir als Beispiel einen Regentanz: Wer

k)« W /' U
Judisches Fest Jom Kippur: Rituale geben Sicherheit

da mitmacht, glaubt zumindest heute kaum noch, damit
tatsdchlich bewirken zu kénnen, dass es regnet. Aber beim
Mitmachen ist man Teil einer Gruppe, trégt zur Gemein-
schaft bei, gehort dazu. Wer nicht mitmacht, gehért nicht
dazu. Oder wenn Sie jemandem nach dem Niesen «Gesund-
heit» wiinschen - glauben Sie wirklich, dass diese Person
danach gesiinder wird? Nein, aber Sie fiihlen sich besser,
weil Sie sich richtig verhalten haben! Wiirden Sie davonge-
hen, ohne das zu wiinschen, hitten Sie das Gefiihl, etwas
unterlassen zu haben.

Lasst sich so erklaren, dass auch areligiose Menschen in
wichtigen oder schwierigen Situationen plotzlich wieder
auf Rituale zurickgreifen?

Genau, das gibt ihnen Verhaltenssicherheit. Bei gewissen
zoroastrischen Ritualen in Indien beispielsweise ist ganz



tum vorleben und weitergeben will. Dennoch ist er immer zu
Kompromissen bereit: Der Davidstern am Treppengeldnder hat
zwar selbstverstidndlich die offiziellen sechs Zacken, aber fiir
die christlichen Bewohnerinnen und Bewohner kann er durch-
aus als Christenstern durchgehen. «Letztes Jahr kaufte ich so-
gar einen Kerzenhalter in Form eines roten Davidsterns — da
freuten sich die Jiidinnen liber den Davidstern und die Christen
liber die weihnéchtlich rote Farbe.» Und wenn rund um das

gehorigkeit»

genau vorgeschrieben, wer wo sitzt, welche Kleidung trégt
und wer wann betet. Die Gebete sind allerdings so alt, dass
niemand mehr die Sprache versteht: Hier zdhlt allein der
ritualisierte Ablauf. Dasselbe passiert bei Katholiken, die
das Kreuz der Dreifaltigkeit schlagen. Als katholisch erzo-
gener Junge wusste ich zum Beispiel jahrelang nicht, warum
ich das tue oder was es bedeutet — aber es war das, was man
halt machte, und es fiihlte sich richtig an. Diese Grundstruk-
tur ist wohl typisch fiir Rituale tiberhaupt.

Werden deshalb Rituale in der heutigen komplexen Welt
wieder wichtiger?

Besonders bei wichtigen Ubergingen wie Geburt, Hochzeit
und Tod haben Rituale auch heute noch zwei wichtige Funk-
tionen inne: Auf psychologischer Ebene bieten sie Sicherheit,
und auf sozialer Ebene sorgen sie dafiir, dass die Familie und
die Umgebung an diesem Schritt teilnehmen. Dadurch ver-
leiht das Ritual einem Geschehnis Wichtigkeit, gerade in
einer Zeit des Ubergangs. Es spielt dabei gar keine Rolle, ob
es sich um ein bestehendes religiéses Ritual handelt oder ob
eine Gruppe ihre neuen, eigenen Rituale schafft. Ein Ritual
muss auch weder kompliziert sein noch regelmaissig statt-
finden, aber es muss standardisiert und formalisiert sein.
Und jemand muss es anleiten, damit alle wissen, was sie tun
sollen - sonst fiihrt ein Ritual zu Verhaltensunsicherheit,
und das soll es ja gerade nicht.

Christinnen und Christen, die aus der Kirche ausgetreten
sind, werden allerdings als «Rosinenpicker» kritisiert, wenn
sie fiir solche Ubergangsrituale trotzdem auf kirchliche
Rituale zuriickgreifen...

Ja, das Christentum ist in diesem Punkt ein Sonderfall: Kei-
ne andere Religion kennt dieses Gesamtpaket «von der Wie-
ge bis zur Bahre», das Modell einer ilibergreifenden Institu-
tion mit einer stdndigen Kirchensteuer. In Indien oder China
ist es beispielsweise iiblich, fiir eine Segnung oder Bestat-
tung einen Priester holen zu lassen und ihn dann fiir dieses
bestimmte Ritual zu entldhnen. Insofern kénnte man viel-
leicht fast sagen, das Christentum wandelt sich heute vom
Sonderfall zum Normalfall. Und es wird auch bei uns legi-
tim, sich an Ritualen das auszuwéhlen, was einem auch
wirklich etwas bedeutet. ®

Lichterfest Chanukka in der Eingangshalle die Kerzen der gro-
ssen Chanukkia (achtarmiger Kerzenstédnder) angeziindet wer-
den, geniessen alle das feierliche, warme Licht. Gleichzeitig
lasst David Krammer in der grossen Tanne neben dem Haus-
eingang eine Lichterkette aufhéngen. «Das stort mich lber-
haupt nicht, einzig ein Weihnachtsbaum kommt mir nicht ins
Haus.»

Das Haus, so viel steht fiir Krammer fest, ist von Gott gesegnet.
«Wir sorgen dafiir, dass seine Arbeit weitergefiihrt und seine
Ansichten vertreten werden.» Wie lange das noch gehe, sei un-
gewiss. Aber: «So lange auch nur eine einzige jiidische Person
hier lebt, ist unsere Existenz gerechtfertigt.»

Ob religios oder spirituell, ist eine Frage der Ansicht

Ob das, was er tue, eher religiés oder spirituell sei, findet er
letztlich eine Ansichtssache. «Ich biete an, und die Bewohne-
rinnen und Bewohner finden darin etwas fiir sich oder nicht»,
sagt er schlicht. Er erzdhlt
von jener alten Dame, die

Die Wiinsche der
Menschen achten
und wenn maoglich
umsetzen ist sein

oberstes Gebot.

einst vom Paraplegiezentrum
Nottwil ins Margoa kam, im
Elektro-Rollstuhl, und nur ei-
nen Finger bewegen konnte,
um diesen zu bedienen. Eines
Tages rollte sie zu ihm im
Biiro und dusserte ihre bei-
den letzten grossen Wiinsche: eine Kreuzfahrt ab Venedig, da-
nach auf dem Schiff ruhig einschlafen. Krammer tiberlegte

kurz. «Den ersten Wunsch kann ich Thnen erfiillen», erklarte
er dann. «Der zweite ist nicht flir mich.» Fir ihn ist klar, dass
Gott allein steuert, wer wie lange lebt. Exit wiirde er nicht ins
Haus lassen.

Flir die alte Dame jedoch plante er mit ihren drei S6hnen die
Reise, organisierte zwei Pflegefachmaénner, die sie begleiteten.
Sie reiste gliicklich ab und genoss ihre Kreuzfahrt. Am zweit-
letzten Abend legte sie sich frither hin und starb friedlich.
Krammer ist {iberzeugt: «Gelingen uns solche Momente, dann
machen wir als Institution alles richtig.» Ob ein alter sterbens-
kranker Mann unbedingt seinen Hund mitbringen oder ein
anderer dringend seine Pfeife rauchen will: Die Wiinsche der
Menschen achten und wenn méglich umsetzen, das sei sein
oberstes Gebot. «Der Mensch bleibt bis zum letzten Moment
Mensch.»

David Krammer nimmt aber auch seine Aufgabe als religioser
Heimleiter wichtig, denn gerade im Alter machen sich viele
wieder auf die Suche nach ihren Wurzeln. Das hat er oft erfah-
ren, einmal am Beispiel einer alten Dame, die Auschwitz iiber-
lebt hatte und nichts mehr von einem lieben Gott wissen woll-
te. Mit ihrem nicht-jiidischen Mann hatte sie nicht-jlidische
Kinder aufgezogen und ihren Glauben fiir lange Zeit verdrangt.
Als sie ins Margoa eintrat, fiihrte David Krammer lange Ge-
spriache mitihr. Am Ende hat die Frau schliesslich eingewilligt,
sich nach ihrem Tod auf dem jiidischen Friedhof beerdigen zu
lassen, wo ihr anders als auf den anderen Schweizer Friedhéfen
die ewige Grabruhe gewdhrt wird.

Und Krammer hatte erreicht, was er als eines seiner hochsten
Ziele sieht: «Spatestens beim Sterben Menschen wieder in die
religiése Heimat bringen.» ®

2 9 CURAVIVA 11|18



	Ein jüdisches Altersheim mit mehrheitlich nicht jüdischen Bewohnern : geht das? : Schabbat, Pessach und Rosch Haschana für jene, die mitmachen wollen

