
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualität : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Ein jüdisches Altersheim mit mehrheitlich nicht jüdischen Bewohnern :
geht das? : Schabbat, Pessach und Rosch Haschana für jene, die
mitmachen wollen

Autor: Weiss, Claudia / Walthert, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein jüdisches Altersheim mit mehrheitlich nicht jüdischen Bewohnern: Geht das?

Schabbat, Pessach und Rosch Haschana
für jene, die mitmachen wollen

Ein Alltag mit jüdischen Bräuchen ist für den
Heimleiter David Krammer selbstverständlich.
Zwar leben im Altersheim Margoa in Lengnau AG
nur noch fünf jüdische Seniorinnen, alle anderen
haben einen christlichen oder anderen Hintergrund.

Dennoch funktioniert das Zusammenleben.

Von Claudia Weiss

Weisses Tischtuch, violette Sets und silberne Kerzenhalter: Der

lange Tisch im Gästespeisezimmer ist am Freitagmittag bereits
festlich gedeckt. Am Abend, eine Stunde vor Sonnenuntergang,
beginnt der Schabbat, der jüdische Ruhetag, der jeweils bis zum
Nachteinbruch des Samstags dauert.
Schabbat ist ein wichtiger Tag im Alterspflegeheim Margoa in
Lengnau AG, ein Tag, an dem Heimleiter David Krammer und
seine Frau Esther nicht arbeiten, keine Mails

beantworten, nicht Auto fahren und nicht
telefonieren, sondern Zeit haben für ihre drei
Kinder, die beiden Töchter und den Sohn
zwischen 12 und 15 Jahren. An diesem Tag feiern
sie mit der Familie, mit Gästen und mit all
jenen Bewohnerinnen und Bewohnern, die
dabei sein möchten.
Das sind allerdings nicht viele, gegenwärtig
leben im Altersheim mit seinen 56 Plätzen genau 5 Seniorinnen

jüdischen Glaubens. Unter ihnen ist Yael Ben-Artzy, eine

94-jährige gebürtige Wienerin, die sich jeweils den ganzen Tag
auf das Familienessen freut. Eine ihrer besten Freundinnen,
Edit Adler, ebenfalls 94 Jahre alt, zieht sich hingegen lieber auf
ihr Zimmer zurück. Sie ist zwar ebenfalls Jüdin, aber nicht
praktizierend. Auch die meisten anderen Bewohnerinnen und
Bewohner waren vorher nicht mit den jüdischen Bräuchen in

Kontakt gekommen. Sie sind Christen, Andersgläubige oder

konfessionslos, und bis zu seinem Tod vor Kurzem wohnte auch

ein Moslem im Margoa.
Die verschiedenen Religionen unter dem Dach eines jüdischen
Heims sind für Heimleiter Krammer kein Problem. Er zeigt im
Vorbeigehen im Gang auf das Wolkenbild in einem Glaskasten,
auf dem steht: «Der Himmel über der Schweiz ist gross genug
für jeden Glauben.» Genau so sieht er das für sein Heim, es hat
Platz für alle Religionen. Einzig Antisemiten würde er nicht
aufnehmen. Alle anderen sind willkommen und erhalten die

gleiche liebevolle Pflege und Betreuung wie die jüdischen
Bewohnerinnen und Bewohner. Schliesslich bedeutet Margoa auf
Deutsch «Geborgenheit, Erholung und Pflege».

Nur gerade drei jüdische Angestellte im ganzen Heim

Auch bei den Angestellten spielt die Religion keine Rolle, ebenso

wenig wie die Herkunft. «Wir schauen einzig auf gute fach¬

liche Fähigkeiten», erklärt Esther Krammer.
«Und vor allem auf Sympathie und Herzenswärme.»

Müssten die Angestellten darüber
hinaus jüdischen Glaubens sein, würde eine

erfolgreiche Suche beinahe unmöglich. David

Krammer nickt, die einzigen drei jüdischen
Mitarbeitenden im Margoa sind gegenwärtig
seine Frau, die aus einer alteingesessenen
jüdischen Familie aus Endingen stammt, er selber

und der regelmässig vorbeischauende Religionsaufseher.
Wer ins Margoa zieht oder dort arbeitet, muss sich allerdings
bewusst sein, dass hier ein Alltag nach jüdischen Regeln gelebt
wird, und zwar weit exakter, als auf den ersten Blick sichtbar
ist. Nebst dem Namen, dem Davidstern im Namensschild und
dem hebräischen Schriftzug vor dem Eingang - «Baruchim Ha-

baim», Willkommen - zeigen anfangs nur die Kopfbedeckungen
des Heimleiterpaares ihren Glauben: die schwarze Kippa auf

Die 94-jährige Yael
Ben-Artzy freut sich
den ganzen Tag auf
das Schabbatessen

mit der Familie.

CURAVIVA 11 | 18



Krammers Haupt und je nach Kleidung eine Mütze oder Perücke

(«Schejtel») auf den schwarzen Haaren seiner Frau Esther. Aber

es geht um weit mehr: Jüdisch-orthodoxe Grundsätze prägen
das Leben im Margoa quasi rund um die Uhr.

Das fängt bei der koscheren Küche an. Eine Besonderheit, mit
der sich die meisten Bewohnerinnen und
Bewohner gut arrangieren, auch wenn sie das

vorher nicht gekannt hatten. Krammer ist
stolz auf sein «Koscher-Zertifikat», das er bei
seinem Amtsantritt vor 18 Jahren eingeführt
hat und das bescheinigt, dass die Margoa-
Küche auch für Strengstgläubige Juden
einwandfrei ist. Küchenchef Marc Tobias ist zwar
kein Jude, aber er hat sich in die Koscher-Re-

geln eingearbeitet, er kennt die Vorschriften für fleischige und

milchige Mahlzeiten und wie er was zubereiten und behandeln

muss.

Der Religionsaufseher schaut dem Küchenchef genau zu

Die Stelle des Küchenchefs sei am schwierigsten zu besetzen,

sagt Krammer. «Er muss sich täglich den Herausforderungen
stellen, wo er die koschere Ware herbekommt und dann daraus

etwas kochen, das teils konträr zu dem läuft, was er in der

Ausbildung gelernt hat.» Und er muss sich über die Schulter
schauen lassen: Das Koscher-Zertifikat, von Rabbiner Mosche

Baumel von der Israelitischen Gemeinde Basel ausgestellt,
erfordert eine strenge Kontrolle der Regeln.

Wie in anderen
Alterspflegeheimen
leiden auch hier drei
Viertel der Personen

an einer Demenz.

Zu diesem Zweck stellt sich täglich von sieben Uhr früh bis

mittags ein Gehilfe des Rabbiners, der sogenannte Religionsaufseher

oder «Maschgiach», in die Küche des Margoa. Er schaltet

persönlich morgens Herd und Ofen ein, denn nur dann kann
Essen überhaupt koscher gekocht werden. Er überprüft auch

die Koscher-Siegel auf dem Fleisch aus einer
koscheren Basler Metzgerei und alle anderen

Lebensmittel. Viele davon sind inzwischen bei

ganz gewöhnlichen Grossverteilern erhältlich.

Soeben hat der Maschgiach seine morgendliche

Pflicht abgeschlossen, jetzt trifft er David

Krammer im Vorraum und gibt ihm eine kurze

Rückmeldung. Ernst sieht er aus, ein
bisschen ehrfurchtgebietend, wie er so dasteht mit dem schwarzen,
chassidischen Hut, dem ebenso schwarzen Gewand, den

ergrauenden Schläfenlocken und dem Bart. Er wacht nicht nur
über die koscheren Gebote, sondern auch über die anderen
Traditionen. Beispielsweise würde er nie einer fremden Frau
die Hand reichen, das verbietet ihm die Sitte.

Mittags füllt sich der Speisesaal. Zufrieden sitzen die
Bewohnerinnen und Bewohner vor ihren gefüllten Tellern und löffeln
still vor sich hin. Was der Küchenchef am Vormittag koscher

gekocht hat, schmeckt offensichtlich gut. Seit David Krammer
das Margoa leitet, sind nur gerade zwei Personen aus kulinarischen

Gründen wieder aus dem Heim ausgetreten. Alle anderen
merken meist keinen grossen Unterschied.

Der «Maschgiach», der Religionsaufseher (links), im Gespräch mit Heimleiter David Krammer:
Er sorgt dafür, dass die Regeln für das Koscher-Zertifikat Tag für Tag streng eingehalten werden. Fotos: RogerWehrii

25 CURAVIVA 11 | 18



«Kalbsgulasch Bauernart mit Hörnli und Gemüse» oder «Ragoût

fin im Blätterteigpastetli mit Erbsen» zum Mittagessen oder

«Gefüllte Crêpe mit Kräuterpilzen» zum Abendessen - koscher
schmeckt das offensichtlich genau so gut. «Jaja, das Essen ist
immer fein», ruft ein weisshaariger Mann fröhlich. Er lacht und
nickt. «Es ist immer fein. Und immer oben ohne.» Was er genau
damit meint, weiss nur er selber: Wie in anderen Alterspflegeheimen

sind auch hier ungefähr drei Viertel der Bewohnerinnen

und Bewohner an einer Demenz
unterschiedlichen Grades erkrankt. Der fröhliche
Senior ist einer von ihnen.

Betreuung mit Familienanschluss
Weit wichtiger als das Essen ist deshalb den

meisten die familiäre Betreuung, die im Mar-

goa grossgeschrieben wird. Yael Ben-Artzy
schaut zum Fenster ihres Zimmers hinaus. Die

94-Jährige freut sich auf das Schabbatessen an diesem Abend,
bei dem sie wie meistens dabei ist, denn sie geniesst diese
feierlichen Momente mit den Krammers. «Mit der Familie zu essen

ist ein reines Vergnügen», sagt sie glücklich. Ihre Verwandten
leben weit weg, und sie freut sich immer über die Gespräche.
«Wir reden über die Vergangenheit, das Heute und die Zukunft,
über alles, was uns beschäftigt.»
Wirklich religiös ist die in Wien geborene Seniorin nicht
aufgewachsen. Die Synagoge besuchte sie nur an den hohen Fei¬

ertagen. Sie lacht verschmitzt. «Die Krammers wussten das

und haben mich trotzdem adoptiert.» Nach dem Zweiten Weltkrieg

lebte sie 14 Jahre lang in England und später in Israel,
«dort lebt ein Grossteil der Bevölkerung nicht sehr religiös».
Dass sie im Margoa landete, bezeichnet sie als Zufall und grosses

Glück. «Herr Krammer sagt zwar immer, das sei so vorgesehen

gewesen», sie winkt ab, lächelt. Vor vier Jahren sei sie

über den Rollator gestolpert und habe aufgrund einer schlecht
heilenden Armverletzung 31 Tage im Spital
liegen müssen. Danach musste sie eine Lösung
finden.
Als ihre Nichte sie ins Margoa brachte, wurde
sie von Esther Krammer in Empfang genommen.

«Das war Liebe auf den ersten Blick», Yael

Ben-Artzy schmunzelt. «Bei Herrn Krammer
kam sie dann erst auf den zweiten Blick.»

Anfangs gefiel er ihr und ihrer Nichte gar nicht,
der Heimleiter aus Amsterdam mit seiner direkten Art, der in
ihren Augen als «totaler Businessman» auftrat. Rasch merkte
sie dann, dass er gerne Scherze macht und insgesamt ein «richtig

lockerer Holländer» ist.
«Die Sympathie hat sich darum schnell entwickelt», sagt Yael

Ben-Artzy, ihr Zimmer wollte sie schliesslich auch nicht mehr
tauschen. Sie ist wohl mit dem nachmittäglichen Schatten: Wer

jemals in Israel die brütende Nachmittagssonne erlebt habe,

lerne das zu schätzen. Einzig die Tatsache, dass sie Pflege be¬

nötigt, findet sie schwierig.
«Umso wichtiger ist, dass sie

mit einem Lächeln verrichtet
und nicht nur herumhantiert
wird.»

Umso wichtiger ist,
dass die Pflege mit
einem Lächeln

verrichtet und nicht
herumhantiert wird.

Yael Ben-Artzy, die 94-jährige jüdische Bewohnerin, ist nicht sehr religiös,
die Synagoge besucht sie nur an Feiertagen - «trotzdem hat man mich aufgenommen».

«Mesusa» erinnern an Gott
Wer weiss, vielleicht helfen
die weissen Keramikrollen,
die an allen Türrahmen
ausser bei den Toiletten und
Badezimmern in einem Winkel

von 45 Grad befestigt sind,
diesen Gedanken immer ein

wenig wachzuhalten: Es sind

sogenannte Mesusa, in denen

Pergamentstücke mit einem
Thora-Abschnitt aufbewahrt
werden. Sie sollen immer an
die Allgegenwart Gottes

erinnern.

Diese Allgegenwart wird an

jedem Schabbat besonders

gefeiert. Neben dem Gästesaal,

in dem das Schabbatessen

stattfinden wird, befindet

sich der Hatikva-Saal,
das heisst «Hoffnung», gleich
wie die Nationalhymne Israels.

Tagsüber sitzen darin
noch Seniorinnen und Senioren

im Kreis und hören ei-

CURAVIVA 11 | 18



ner Geschichte zu oder singen in der Gruppe - normaler
Altersheimalltag. Am Freitagabend und am Samstag jedoch
findet dort der jüdische Gottesdienst statt, alle zwei Wochen
auch ein Minjan, eine grössere Versammlung, bei der mindestens

zehn jüdische Männer ab 13 Jahren zu einer Lesung der

Thora und zu besonders wichtigen Gebeten zusammenkommen.

«Im Schrank dort hinten bewahren wir die
handgeschriebenen Thorarollen auf», sagt Krammer stolz: Solche

Rollen sind äusserst kostbar, und dass er sie von einem Spender

erhielt, ist ihm eine wichtige Ehre.

Abgesehen von jüdischen Gepflogenheiten steht im Margoa

ganz klar an erster Stelle die gute Pflege und Betreuung. Auf

So erleben Nicht-Juden
das jüdisch geführte Heim
Die vielfältigen Bräuche hat David Krammer als Diplomarbeit

für seine Heimleiterausbildung in Form eines Leitfadens

beschrieben, um sie nicht-jüdischen Bewohnerinnen
und Bewohnern und ihren Angehörigen zu erklären. Er

untersuchte zudem anhand von Fragebögen, was es für die

Bewohnerinnen und Bewohner, für ihre Angehörigen und

für alle Angestellten bedeutet, wenn ein Altersheim nach

jüdischen Grundsätzen geführt wird.
Bei dieser nicht repräsentativen Umfrage stellte sich

heraus: Die meisten Bräuche, auch die koschere Küche, sind
auch für Nicht-Juden gut lebbar. Die Mitarbeiterinnen und

Mitarbeiter empfanden die Erfahrung mit den jüdischen
Ritualen und Bräuchen grossteils als lehrreich und spannend,

nur eine von zehn Personen interessierte sich nicht

gross für den jüdischen Einfluss. Auch drei Viertel der

Angehörigen und zwei Drittel der Bewohnerinnen und Bewohner

bezeichneten die Erfahrungen mit den für sie neuen

religiösen Rituale und Bräuchen mehrheitlich als
bereichernd oder als unwichtig.

Die vielen Gäste wurden manchmal etwas zu viel
Das einzige Missfallen äusserte ein Drittel der Bewohnerinnen

und Bewohner hinsichtlich der grossen jüdischen
Feierlichkeiten: Sie bekundeten Mühe mit den vielen
wechselnden Gästen und fühlten sich durch sie in ihren Aufenthalts-

und Beschäftigungsmöglichkeiten eingeschränkt.
Daher liess David Krammer einen Teil des Wintergartens
abtrennen und einen separaten Essraum für Gäste einrichten.

Später liess er dazu Margoa Plus erstellen, «sozusagen
die Schokostreusel auf dem Ganzen»: In einem
Nebengebäudefinden Gäste eine grosse Gartenhalle und einen

kleineren Seminarraum für Anlässe. Im Gästehaus Noffi stehen

den Gästen zudem zehn Einzel- und Doppelzimmern als

Unterkunft zur Verfügung.
Lengnau selber hat zwar keine aktive jüdische Gemeinde

mehr, aber an die Kultusgemeinde im benachbarten Endingen

sind noch rund 60 Familien angeschlossen, die sich

regelmässig im Margoa treffen. David Krammer und seine

Frau Esther setzen sich für ein «lebendiges und starkes

Judentum im Surbtal» ein.

dem Programm stehen nebst Handarbeiten und Turnen auch

Märchennachmittage, Singen mit den «Home Singers», im
November einmal eine Modeschau, verschiedene Ausflüge, ein

Samichlausenfest, Besuche des Therapiehundes Bruno und
monatlich ein katholischer Gottesdienst. An den anderen

Sonntagen wird im Mehrzweckraum die Messe via Internet
übertragen. Ausserdem kümmert sich Aktivierungstherapeutin

Anita Zimmermann um die spirituellen Belange der

nichtjüdischen Bewohnerinnen und Bewohner. Sie ist immer für
Gespräche zu haben.

Einen zentralen Stellenwert nehmen allerdings die vielen
jüdischen Feiertage ein, von Jörn Kippur («Tag der Versöhnung»,
der höchste jüdische Feiertag) über Rosch Haschana (jüdisches
Neujahr) bis Pessach (Feier zur Erinnerung an den Auszug des

Volkes Israel aus Ägypten). Gefeiert werden sie im Margoa mit
allen dazugehörenden Ritualen, immer auch mit zahlreichen
Gästen aus Nah und Fern. Für die Bewohnerinnen und
Bewohnerbedeutet das, dass häufig Leben und Abwechslung ins Heim
kommt. Manchen wurde es sogar bisweilen fast zu viel, sodass

David Krammer mit dem Margoa Plus zusätzlichen Raum

schaffte (siehe auch Kasten). »

Kompromisse: Koscheres Essen muss nicht von Juden

zubereitet sein, und der Davidstern gefällt auch Christen.

CURAVIVA 11 | 18



Auch sonst ist er gut im Finden von Lösungen. Schabbat, sagt

er, sei im Heim viel einfacher zu leben als in einem Familienhaushalt,

denn hier ist die Familie von vielen Nicht-Juden
umgeben. Das hilft, wenn Krammer beispielsweise das Licht im
Synagogenraum einschalten möchte, den Lichtschalter aber

am religiösen Ruhetag traditionsgemäss nicht betätigen darf.
Er wendet dann einen Trick an: Zwar darf er niemanden offen
bitten, für ihn den Lichtschalter zu betätigen, weil das quasi

Anstiftung zu einer schlechten Tat wäre. «Aber ich kann sagen,
dass ich ein Problem habe, das ich an diesem Tag nicht lösen

kann.» Fragt dann sein Gegenüber, worin sein Problem bestehe,

antwortet er: «Es ist sehr finster in der Synagoge.» Und ist dann

froh, wenn die andere Person ihn versteht und an seiner Stelle

das Licht anknipst.
David Krammer ist kein Mann, der das geschriebene Wort
anzweifelt. Er ist einer, der Menschen das im Alltag gelebteJuden-

Ein religiöser Hintergrund ist nicht erforderlich, wichtig sind einzig festgelegte Abläufe

«Rituale bieten Sicherheit und Zusammen
Jede Religion hat Rituale. Auch für nicht
religiöse Menschen seien festgelegte Abläufe
wichtig, sagt Rafael Walthert*. Besonders bei
Lebensübergängen wie Hochzeit oder Tod.

Interview: Claudia Weiss

Herr Walthert, am jüdischen Ruhetag Schabbat ist für
strenggläubige Juden das Drücken des Lichtknopfs immer
noch verboten, obwohl dafür längst nicht mehr die ganze
Arbeit des Feuermachens nötig ist. Welchen Sinn haben

solche Bräuche denn heute noch?

Rafael Walthert: Bei religiösen Ritualen geht es oft darum,
Traditionen weiterzuführen und einen klar definierten
Ablauf einzuhalten: Das gibt Sicherheit, ganz unabhängig von
den Glaubensinhalten oder Hintergründen, die im Lauf der

Zeit ändern können. Für Aussenstehende können solche
Rituale absurd und nicht plausibel scheinen, für «Eingeweihte»
fühlen sie sich ganz einfach richtig an. Gerade im Judentum
kommunizieren Rituale und religiöse Bräuche dabei die

Zugehörigkeit zu einer Tradition und einer Gemeinschaft,
unabhängig davon, wie sinnvoll sie auf den ersten Blick scheinen

mögen.

Rituale also als ein Gefühl der Verbundenheit - und

gleichzeitig verliert Religion vielerorts an Bedeutung.
Ja, aber immer noch sind Rituale aus allen Religionen mit
dem Gefühl gekoppelt, «es richtigzumachen». So ist zu
erklären, dass auch heute noch in unseren Kantinen am Freitag

oft Fisch statt Fleisch auf der Speisekarte steht - obwohl
viele überhaupt nicht mehr wissen, warum das so ist. Tat-

* Rafael Walthert, 40, ist Assistenzprofessor

für Religionswissenschaft
an der Universität Zürich. Er beschäftigt

sich mit Religionssoziologie und

Ritualtheorien und hat am

Nationalfondsprojekt 67 «Lebensende» zum

Thema «Alternative Religiosität und

Lebensende» mitgewirkt.

sächlich geht dieser Brauch daraufzurück, dass jeder Freitag
ein Gedenktag an den Todestag Christi ist und an diesem

Tag gefastet, also kein Fleisch gegessen werden soll. Da Fisch

nicht als Fleisch zählte, gibt es noch heute am Freitag
vielerorts Fisch -und das stimmt nun einmal für die Leute. Das

funktioniert auch bei wenig Glauben oder Religiosität, es ist
der Brauch an sich, der zählt.

Das heisst, Rituale haben für die Menschen auch eine von
der Religion abgekoppelte Bedeutung?
Sie haben vor allem die Funktion einer sozialen Zusammengehörigkeit.

Nehmen wir als Beispiel einen Regentanz: Wer

Jüdisches Fest Jörn Kippur: Rituale geben Sicherheit

da mitmacht, glaubt zumindest heute kaum noch, damit
tatsächlich bewirken zu können, dass es regnet. Aber beim
Mitmachen ist man Teil einer Gruppe, trägt zur Gemeinschaft

bei, gehört dazu. Wer nicht mitmacht, gehört nicht
dazu. Oder wenn Sie jemandem nach dem Niesen «Gesundheit»

wünschen - glauben Sie wirklich, dass diese Person

danach gesünder wird? Nein, aber Sie fühlen sich besser,

weil Sie sich richtig verhalten haben! Würden Sie davongehen,

ohne das zu wünschen, hätten Sie das Gefühl, etwas
unterlassen zu haben.

Lässt sich so erklären, dass auch areligiöse Menschen in

wichtigen oder schwierigen Situationen plötzlich wieder
auf Rituale zurückgreifen?
Genau, das gibt ihnen Verhaltenssicherheit. Bei gewissen
zoroastrischen Ritualen in Indien beispielsweise ist ganz

CURAVIVA 11 | 18



tum vorleben und weitergeben will. Dennoch ist er immer zu

Kompromissen bereit: Der Davidstern am Treppengeländer hat

zwar selbstverständlich die offiziellen sechs Zacken, aber für
die christlichen Bewohnerinnen und Bewohner kann er durchaus

als Christenstern durchgehen. «Letztes Jahr kaufte ich
sogar einen Kerzenhalter in Form eines roten Davidsterns - da

freuten sich die Jüdinnen über den Davidstern und die Christen
über die weihnächtlich rote Farbe.» Und wenn rund um das

gehörigkeit»
genau vorgeschrieben, wer wo sitzt, welche Kleidung trägt
und wer wann betet. Die Gebete sind allerdings so alt, dass

niemand mehr die Sprache versteht: Hier zählt allein der

ritualisierte Ablauf. Dasselbe passiert bei Katholiken, die
das Kreuz der Dreifaltigkeit schlagen. Als katholisch
erzogenerJunge wusste ich zum Beispiel jahrelang nicht, warum
ich das tue oder was es bedeutet - aber es war das, was man
halt machte, und es fühlte sich richtig an. Diese Grundstruktur

ist wohl typisch für Rituale überhaupt.

Werden deshalb Rituale in der heutigen komplexen Welt
wieder wichtiger?
Besonders bei wichtigen Übergängen wie Geburt, Hochzeit
und Tod haben Rituale auch heute noch zwei wichtige
Funktionen inne: Aufpsychologischer Ebene bieten sie Sicherheit,
und auf sozialer Ebene sorgen sie dafür, dass die Familie und
die Umgebung an diesem Schritt teilnehmen. Dadurch
verleiht das Ritual einem Geschehnis Wichtigkeit, gerade in
einer Zeit des Übergangs. Es spielt dabei gar keine Rolle, ob

es sich um ein bestehendes religiöses Ritual handelt oder ob

eine Gruppe ihre neuen, eigenen Rituale schafft. Ein Ritual
muss auch weder kompliziert sein noch regelmässig
stattfinden, aber es muss standardisiert und formalisiert sein.

Und jemand muss es anleiten, damit alle wissen, was sie tun
sollen - sonst führt ein Ritual zu Verhaltensunsicherheit,
und das soll es ja gerade nicht.

Christinnen und Christen, die aus der Kirche ausgetreten
sind, werden allerdings als «Rosinenpicker» kritisiert, wenn
sie für solche Übergangsrituale trotzdem auf kirchliche
Rituale zurückgreifen...
Ja, das Christentum ist in diesem Punkt ein Sonderfall: Keine

andere Religion kennt dieses Gesamtpaket «von der Wiege

bis zur Bahre», das Modell einer übergreifenden Institution

mit einer ständigen Kirchensteuer. In Indien oder China
ist es beispielsweise üblich, für eine Segnung oder Bestattung

einen Priester holen zu lassen und ihn dann für dieses

bestimmte Ritual zu entlöhnen. Insofern könnte man
vielleicht fast sagen, das Christentum wandelt sich heute vom
Sonderfall zum Normalfall. Und es wird auch bei uns legitim,

sich an Ritualen das auszuwählen, was einem auch

wirklich etwas bedeutet. •

Lichterfest Chanukka in der Eingangshalle die Kerzen der
grossen Chanukkia (achtarmiger Kerzenständer) angezündet werden,

geniessen alle das feierliche, warme Licht. Gleichzeitig
lässt David Krammer in der grossen Tanne neben dem
Hauseingang eine Lichterkette aufhängen. «Das stört mich
überhaupt nicht, einzig ein Weihnachtsbaum kommt mir nicht ins
Haus.»

Das Haus, so viel steht für Krammer fest, ist von Gott gesegnet.
«Wir sorgen dafür, dass seine Arbeit weitergeführt und seine

Ansichten vertreten werden.» Wie lange das noch gehe, sei

ungewiss. Aber: «So lange auch nur eine einzige jüdische Person

hier lebt, ist unsere Existenz gerechtfertigt.»

Ob religiös oder spirituell, ist eine Frage der Ansicht
Ob das, was er tue, eher religiös oder spirituell sei, findet er
letztlich eine Ansichtssache. «Ich biete an, und die Bewohnerinnen

und Bewohner finden darin etwas für sich oder nicht»,

sagt er schlicht. Er erzählt
von jener alten Dame, die

einst vom Paraplegiezentrum Die Wünsche der
Nottwii ins Margoa kam, im Menschen achten
Elektro-Rollstuhl, und nur ei- Und wenn möglich
nen Finger bewegen konnte, Umsetzen ist Sein
um diesen zu bedienen. Eines oberstes Gebot.
Tages rollte sie zu ihm im
Büro und äusserte ihre beiden

letzten grossen Wünsche: eine Kreuzfahrt ab Venedig,
danach auf dem Schiff ruhig einschlafen. Krammer überlegte
kurz. «Den ersten Wunsch kann ich Ihnen erfüllen», erklärte
er dann. «Der zweite ist nicht für mich.» Für ihn ist klar, dass

Gott allein steuert, wer wie lange lebt. Exit würde er nicht ins
Haus lassen.

Für die alte Dame jedoch plante er mit ihren drei Söhnen die

Reise, organisierte zwei Pflegefachmänner, die sie begleiteten.
Sie reiste glücklich ab und genoss ihre Kreuzfahrt. Am
zweitletzten Abend legte sie sich früher hin und starb friedlich.
Krammer ist überzeugt: «Gelingen uns solche Momente, dann
machen wir als Institution alles richtig.» Ob ein alter sterbenskranker

Mann unbedingt seinen Hund mitbringen oder ein
anderer dringend seine Pfeife rauchen will: Die Wünsche der

Menschen achten und wenn möglich umsetzen, das sei sein
oberstes Gebot. «Der Mensch bleibt bis zum letzten Moment
Mensch.»

David Krammer nimmt aber auch seine Aufgabe als religiöser
Heimleiter wichtig, denn gerade im Alter machen sich viele
wieder auf die Suche nach ihren Wurzeln. Das hat er oft erfahren,

einmal am Beispiel einer alten Dame, die Auschwitz überlebt

hatte und nichts mehr von einem lieben Gott wissen wollte.

Mit ihrem nicht-jüdischen Mann hatte sie nicht-jüdische
Kinder aufgezogen und ihren Glauben für lange Zeit verdrängt.
Als sie ins Margoa eintrat, führte David Krammer lange
Gespräche mit ihr. Am Ende hat die Frau schliesslich eingewilligt,
sich nach ihrem Tod auf dem jüdischen Friedhof beerdigen zu
lassen, wo ihr anders als auf den anderen Schweizer Friedhöfen
die ewige Grabruhe gewährt wird.
Und Krammer hatte erreicht, was er als eines seiner höchsten
Ziele sieht: «Spätestens beim Sterben Menschen wieder in die

religiöse Heimat bringen.» •

CURAVIVA 11 I 18


	Ein jüdisches Altersheim mit mehrheitlich nicht jüdischen Bewohnern : geht das? : Schabbat, Pessach und Rosch Haschana für jene, die mitmachen wollen

