Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift
Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz
Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualitat : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Auch in einer sakularen Welt stellen die Menschen am Lebensende
existenzielle Fragen : "Spiritual Care muss Teil der Palliative Care
werden"

Autor: Tremp, Urs / Schmid, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-834438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ll
©
=
©
S
el
=
%
(7]
o
c
)
i
)
0©

Auch in einer sdkularen Welt stellen die Menschen am Lebensende existenzielle Fragen

«Spiritual Care muss

Teil der Palliative Care werden»

Religiése Bindungen sind in unserer Welt

sehr locker geworden. Die Fragen nach dem
Sinn des Lebens, nach dem Woher und Wohin
aber sind geblieben, sagt Christoph Schmid*.
Darum plédiert er fiir mehr Spiritual Care

in der Alterspflege.

Interview: Urs Tremp

Herr Schmid, wir leben in einer zunehmend sékularisierten
Welt. Wie prasent sind da die Themen Religion und Spirituali-
tat noch in den Alters- und Pflegeheimen?

Christoph Schmid: Man muss unterscheiden: In unserer Ge-
sellschaft schwindet zwar die religiose, die konfessionelle Bin-
dung. Aber spirituelle Fragen gehdren jenseits jeder religiosen
Gebundenheit zum Menschen. Die Fragen und Vorstellungen

*Christoph Schmid ist Theologe und
Gerontologe. Er war Bildungsbeauftrag-
ter und Ressortleiter Projekte und
Entwicklung bei Curaviva Schweiz.
Heute ist er freier Mitarbeiter des
Instituts Neuminster, eines Unterneh-
mens, das Dienstleistungen fiir eine
hohe Lebensqualitat im Alter anbietet.
Von Christoph Schmid (Co-Autorin:
Franzisca Pilgram-Friihauf) ist in
diesen Tagen im Careum Verlag die
Publikation «Spiritual Care im Alter —
Eine Einfiihrung fur Pflegende und
Begleitende» erschienen.

CURAVIVA 11|18 1 6

haben sich geédndert, sind vielfédltiger geworden. Allerdings
stelle ich fest, dass die Generation, die jetzt sehr alt ist und in
den Alters- und Pflegeheimen lebt, tatséchlich noch stark re-
ligios und konfessionell gepragt sozialisiert wurde und auch
so aufgewachsen ist. In klassisch katholischen Gebieten ist das
indes starker wahrnehmbar als in reformierten.

Und bei diesen Menschen gibt es — wenn der Tod naht - noch
die klassischen Bilder von Himmel, Hélle, Fegefeuer?
Tatsédchlich gibt es Menschen, die mit der Angst vor Holle und
Fegefeuer aufgewachsen sind und bei denen diese Angste wie-
der wach werden kénnen, wenn das Leben zu Ende geht.

Wie sollen Pflegende damit umgehen? Die wenigsten wissen
wohl noch, was das Fegefeuer ist, welche Vorstellungen man
damit verbindet.

Das Fegefeuer ist eine spezifisch christliche Vorstellung aus
dem Mittelalter, die die katholische Kirche bis in unsere Tage
gelehrt hat. Andererseits propagiert das Christentum aber im
Zentrum den gnédigen Gott; und im Busssakrament steht dem
Menschen die Versdhnung zur Verfiigung. Uber Jahrhunderte
kannte man bei den Katholiken die sogenannte letzte Olung,
die auch das Ritual der Verséhnung beinhaltete. Wer Angst
hatte, bekam dieses Ritual und konnte danach ruhig sterben.

Und heute?

Heute gibt es in der katholischen Kirche die letzte Olung nicht
mehr. Das Sakrament ist durch die Krankensalbung ersetzt
worden. Diese ist allerdings mehr ein Stdrkungsritual in
schwierigen Zeiten und vor allem: Im Gegensatz zur letzten
Olung kann man die Krankensalbung mehrmals empfangen.
Ich finde diese neue Interpretation eine ungliickliche Entwick-
lung. Man hat mit der letzten Olung gleichzeitig ein Sterberitu-
al abgeschafft und damit auch einen Akt, der die Sterbenden



Engel, der arme Seelen aus dem Fegefeuer rettet (spatmittelalterliche Darstellung):
«Es gibt Menschen, bei denen diese Angste wieder wach werden kénnen.»

ruhig und gelassen werden lasst, dass sie im Vertrauen auf
Gnade sterben kénnen.

Wissen denn die Pflegenden und Betreuenden in den Instituti-
onen noch, dass es das Sakrament der Krankensalbung gibt -
auch in der Sterbephase?

In den katholischen Gebieten melden die Ster-

ten Menschen ist dies der
Priester mit der Krankensal-
bungund dem Sakrament der
Verséhnung.

Stellen Sie denn in den
Heimen und Institutionen
fest, dass spirituelle
Wiinsche nicht ernst
genommen werden?
Die Zeit, die es braucht, um
spirituelle Wiinsche zu erfah-
ren, ist in der Finanzierung
der Pflegeleistungen nicht
vorgesehen. Dasist ein grund-
legender Mangel. Es gibt keine
Abrechnungspunkte fiir Ge-
spriche, in denen Pflegende
behutsam zu spirituellen Be-
diirfnissen vordringen kon-
nen. Es ist nur moglich dies
«by the way» — beim Haare-
waschen, beim Ankleiden -
erledigen zu kénnen. Aber das
ist alles andere als ideal. Die
Pflegenden miissen zwar
nicht alle Sterberituale ken-
nen, die unterschiedliche Re-
ligionen und Konfessionen
anbieten. Aber sie miissten
viel besser geschult werden,
wie man aktiv zuhort.
Bild: Keystone

Was heisst das?

Offene Fragen stellen, zuho-
ren und verstehen, was die Menschen artikulieren, auch in
spirituellen Belangen.

Wer soll denn die Pflegenden dieses aktive Zuhoren lehren?
Das ist—neben der Ausbildung - Aufgabe der Heime. In-House-
Schulungen sind dafiir die effizientesten.

benden selber den Wunsch an, wenn sie einen
Priester am Sterbebett haben méchten — oder
die Angehorigen dussern diesen Wunsch. Es
kommt den Pflegenden entgegen, wenn dieser
Wunsch artikuliert wird. Dann wissen sie,
dass sie jetzt einen Priester zu rufen haben.

«Pflegende miissen
spirituelle Themen
ernst nehmen und
sich dafiir auch
zustandig halten.»

Kann aber jemand, der liberhaupt kein
religiéses und spirituelles Musikgehor hat,
dieses Musikgehor erwerben und also
verstehen, was ein Heimbewohner oder eine
Heimbewohnerin wiinscht und artikuliert?
Mich diinkt, dass Pflegende die Grundvoraus-

Und die Pflegenden sind froh, dass ein Priester

diese Aufgabe iibernimmt...

Esistja auchrichtig so. Wichtig scheint mir vor allem, dass die
Pflegenden den Wunsch nach einem Priester ernst nehmen
und den Wunsch nach einem geistlichen Ritual auch einordnen
kénnen. Angste vor dem Sterben haben aber manchmal nicht
nur katholische Menschen. Auch reformierte Pfarrerinnen kén-
nen einem Menschen Vergebung zusprechen, um eventuelle
Angste vor dem Sterben abzubauen. Bei katholisch sozialisier-

setzung mitbringen, mit den pflegebediirfti-
gen Menschen reden zu konnen, ihnen zuzu-
hoéren und sie nach ihren Bediirfnissen zu fragen. Noch nicht
selbstverstédndlich ist diese Haltung in spirituellen Fragen.
Dazu miissen Pflegende oft zuerst den Mut finden, auch solche
Themen ernst zu nehmen und sich dafiir fiir zustédndig zu hal-
ten. Wenn Pflegende die Menschen ganzheitlich ernst nehmen,
kann die Spiritualitét nicht ausgeklammert werden. Wichtigs-
te Voraussetzung dafiir sind Interesse und eine offene Frage-
haltung. Darin besteht das aktive Zuhoren.

1 7 CURAVIVA 11|18

>>



-
©
=
©
S
el
=
%
(7]
o
c
.9
i
)
0©

Aber wenn ein Pflegender nicht weiss, was das Fegefeuer ist,
dann kann er auch die Angst nicht verstehen, die eine sterben-
de Frau oder ein sterbender Mann davor hat.

Doch-wenn eine Pflegeperson sensibel ist, spiirt sie die Angst,
die im Raum steht. Und sie kann offen danach fragen, was kon-
kret der Person Angst macht. Wenn es religids gepragte Angs-
te sind, kann sie die Seelsorge mit einbezie-

Warum denn?

Weil es wie als schnelle Antwort daherkommen kann: «Sehen

Sie, ich sehe das so und so. Das gibt mir Kraft - das kann auch

Thnen helfen.» Dabei muss das, was fiir einen selbst in einem

ganz anderen Alter und in einer anderen Situation richtig und

liberzeugend ist, fiir eine Person, die alt ist und vor dem Sterben
steht, tiberhaupt nicht angemessen sein. Vor

hen, jemanden, der diese religiés geprégten
Angste einordnen kann. Das gehért zur Pro-
fessionalitét der Pflegenden, dass sie wissen,
wann aussenstehende Profis mit einbezogen
werden miissen. Bei medizinischen Fragen ist
das ganz selbstverstédndlich. Das sollte auch

«In der Pflege ist die
Zeit, die es braucht,
spirituelle Wiinsche
zu erfahren, nicht
vorgesehen.»

allem: Es gibt auch in spirituellen Fragen im-
mer nur individuell hilfreiche Antworten, die
jeder Mensch selber fiir sich finden muss.

Welche Fragen sind es denn, die Sterbende
beschaftigen?
Es istinteressant, dass nicht nur in der christ-

in seelsorgerischen Dingen so funktionieren.

Soll denn ein Pflegender in Gesprachen mit Heimbewohnerin-
nen oder -bewohnern etwas von der eigenen Religiositat oder
den eigenen Uberzeugungen preisgeben?

Ich finde, dies ist nicht nétig, oder nur dann, wenn die Pflege-
person direkt danach gefragt wird. Sonst scheint mir dies in der
Regel eher kontraproduktiv zu sein. Das konnte vom Gegeniiber
wie eine Gesprachsverweigerung wahrgenommen werden.

lichen Religion ein Gericht, das iiber das Leben
urteilt,im Zentrum der Jenseitsvorstellungen steht. Es ist wohl
eine zutiefst archetypische Regung, nach abschliessender Ge-
rechtigkeit zu fragen. Wirkennen ja aus Erzéhlungen von Men-
schen, die eine Nahtoderfahrung gemacht haben, dass sie ihr
Leben noch einmal haben vorbeiziehen sehen. Angesichts des
Endes dréngt sich offenbar die Frage, was man aus dem Leben
gemacht hat, in einer gewissen Dringlichkeit nochmals auf.

Personliches Gesprach, Zeit und Sensibilitét

Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms «Religi-
onsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft in der Schweiz»
(2011) haben die Wissenschaftler sich auch mit «Religion und
Gesundheitsverhalten im Alter» beschaftigt und dabei das
religiose und seelsorgerische Leben in Alters- und Pflegehei-
men untersucht. Sie stellten dabei fest, dass in den Heimen
dasindividuelle Gesprach der Heimbewohnerinnen und Heim-
bewohner mit einem Seelsorger oder einer Seelsorgerin im
Zentrum religioser Bedirfnisse und Angebote steht. Wichtig
sei dabei, dass die Seelsorger ckkommunikative Kompetenzen,
Beziehungssensibilitat, eine ethische Haltung der Anerken-
nung der Person, psychologische Kenntnisse und eine Haltung
der Abstinenz von Normativitat und Missionierung haben». Es
bediirfe, um trésten, stiitzen und begleiten zu kénnen, zwar
nicht notwendig oder wenigstens nicht in erster Linie eigener
Religiositat oder der Zugehorigkeit zu einer christlichen Ge-
meinschaft. Es brauche aber die Fahigkeit, einer ernsthaften
Begegnung gewachsen zu sein und der Bereitschaft, etwas
existentiell Bedeutsames in der Begegnung zum Ereignis wer-
den zu lassen. Es brauche die Fahigkeit, religiose Bezlige im
Gesprach wahrnehmbar zu machen und wirksam werden zu
lassen, wenn dies im Dialog entstehe. Die Seelsorger sollten
darum eine religios offene und fiir das Religiose aufgeschlos-
sene Haltung mitbringen.

Religios mitbestimmtes Gemeinschaftsleben

Wichtig sei, dass es in den Heimen und Institutionen geeigne-
te Orte fiir das personliche und ungestorte Gesprach gebe,
dass die Seelsorgerinnen und Seelsorger Zeit haben und ver-
fugbar sind, wenn die Heimbewohnerinnen und -bewohner
sie brauchen. Ebenso aber sollte die Heimarchitektur Ortlich-

CURAVIVA 11|18 1 8

keiten zur Verfliigung stellen, die zu gemeinsamer «Sammlung
und Andacht, Gebet und religios mitbestimmtem Gemein-
schaftsleben einladen». Was religios mitbestimmtes Gemein-
schaftsleben angeht, so hat die Nationalfonds-Untersuchung
festgestellt, dass es etliche Heime gebe, «in denen kirchliche
Festtage zur Freude der Heimbewohner auf heitere Art began-
gen werden; oder es gibt — fiir Demenzkranke, die davon sehr
profitierten, weil sie mitsingen und mitbeten konnten - ge-
meinsamen Gesang und Gottesdienste».

Weiter héalt der NFP-Bericht fest: «<Sowohl die Seelsorger als
auch die Pflegeleiter sehen sich, was die religiosen Offerten
angeht, als Anbieter und die Heimbewohner als Rezipienten
(anders formuliert: als Kunden). Daher formulieren sie die An-
gebote tendenziell in einer Diktion schmackhaftfreundlicher
Attraktivitat, gelegentlich im Wohlbefindensvokabular, mit
steter Betonung der Freiheit des Kunden zum Konsumver-
zicht.»

In den Interviews mit Pflegeverantwortlichen und mit Heim-
bewohnerinnen und -bewohnern fanden die Forscher «klare
Hinweise auf das bei alteren Pflegebediirftigen bemerkte In-
teresse an spirituellen und religiosen Fragen». Diesem Bedirf-
nis auf Seiten der Alteren stehe allerdings oft das Fehlen einer
adaquaten Sprache auf Seiten der Pflegenden gegeniiber.
«Hier scheint die religiose Spiritualitat, die liber eine entspre-
chende Sprache resp. ein Begriffs-Vokabular verfiigt, und wie
sie von Seelsorgenden vermittelt und reflektiert werden kann,
von besonderer und méglicherweise auch wachsender Bedeu-
tung. Praktisch bedeutet dies auch, dass die Vermittlung und
Reflexion spiritueller Fragen und Bediirfnisse auf Seiten der
zunehmend areligiésen Pflegenden Bestandteil von Aus- und/
oder Fortbildungen sein sollte.»



Menschen, die heute aufwachsen, sind allerdings kaum mehr
mit den Vorstellungen von Jiingstem Gericht und Fegefeuer
konfrontiert.

Diese Vorstellungen sind tatsdchlich am Auslaufen. Das Fege-
feuer wird man bald nicht mehr kennen. Aber das Gerichthal-
ten als eine Riickschau, das diinkt mich jenseits aller religiosen
Vorstellungen tatséchlich etwa Archetypisches zu sein. Darum
wird der Wunsch nach ausgleichender Gerechtigkeit bleiben.
Dieser Wunsch und diese Vorstellung ziehen sich ja durch die
Hochkultur ebenso wie durch die Volkskultur — vom «Jeder-
mann» bis zum «Schacher Sepp».

Sie pladieren generell fir mehr Spiritual Care in der Pflege.
Was ist lhnen daran so wichtig?

Ich verstehe Spiritualitét als etwas Umfassendes. Die Religio-
sitdt ist nur ein Teil davon. Ich sage es so: Spiritualitdt beinhal-
tet die zentralen Fragen des Lebens. Die Grie-

kommen, wohin wir gehen. So einfach lauft das heute nicht
mehr. Wir wissen heute, dass sich auch die Spiritualitét eines
Menschen im Laufe seines Lebens entwickelt. Positive und ne-
gative spirituelle Erfahrungen sind ebenfalls in unseren Kopf
gespeichert. Auf die positiven Erfahrungen greifen wir zurtick,
wenn wir schwierige Situationen zu bewiltigen haben oder in
Krisen sind. Das sind dann unsere tragenden spirituellen Res-
sourcen.

Dann kénnen Pflegende in den Institutionen die Antwort auf
die Fragen nach Sinn und Kraft getrost den einzelnen Heim-
bewohnerinnen und -bewohnern iiberlassen?
Eben nicht. Die Pflegenden miissen diese Grundfragen als fes-
te und zentrale Bestandteile der Biografiearbeit mit den Men-
schen aufnehmen. Sie miissen fragen: Wo schopfen Sie Kraft?
Wo ist Ihr Leben sinnvoll? Wo sind Sie aufgehoben? Das ergibt
das spirituelle Profil einer Person. Nochmals:

chen haben gefragt: Woher kommen wir?
Wohin gehen wir? Was ist der Sinn des Le-
bens? Etwas anders kdnnte man auch fragen:
Wo bin ich aufgehoben ? Was gibt mir Kraft,
Schwierigkeiten zu bewiltigen? Was gibt mir
Sinn im Leben? Die Religionen geben Antwor-
ten auf diese Fragen. Wer religios ist, wird sich

«Friher sagte
die Kirche, wo wir
aufgehoben sind.

So einfach lauft das
heute nicht mehr.»

Auf die eine Frage «Woher nehmen Sie die
Kraft, dass sie die Einschrankungen ertragen
kénnen?» gibt es religiése Antworten. Aber es
gibt auch sdkulare. Dieses aufmerksame Su-
chen und Fragen nennt man heute «Spiritual
Assessment». Die im Assessment gewonne-
nen Erkenntnisse miissen dann in die Pflege-

an diesen Antworten orientieren. Die Fragen

stellen sich aber auch den Menschen, die nicht religiés sind.
Auch sie miissen darauf Antworten finden. Da unsere Gesell-
schaft stark individualisiert ist, sind auch die Antworten auf
diese Fragen individueller geworden. Man kénnte von Patch-
work-Spiritualitdtsformen reden. Man nimmt auf, was einem
entspricht. Die religiésen und konfessionellen Bindungen 16sen
sich auf.

Und am Ende des Lebens hat jeder Mensch andere Antworten
darauf, was in seinem Leben existentiell wichtig war.
Frither sagte die Kirche, wo wir aufgehoben sind, woher wir

Religions- und kultur-
spezifische Pflege

In Pflege und Betreuung begegnen die Pflegenden und Be-
treuenden immer wieder Herausforderungen in Zusam-
menhang mit Menschen mit einem anderen kulturellen
und/oder religiosen Hintergrund. Gezielte Aus- und Weiter-
bildungen sind darum nétig. Das «Haus der Religionen —
Dialog der Kulturen» in Bern bietet verschiedene Work-
shops im Gesundheitsbereich zu interreligiosen Themen
spezifisch im Berufsfeld Pflege an, mit dem Ziel einer reli-
gions- und kulturspezifischen Pflege. Diese Workshops
werden von Pflegefachleuten mit unterschiedlichen religi-
o6sen Hintergriinden angeboten.

www.haus-der-religionen.ch

planung mit einbezogen werden.

Haben es Leute mit einem grosseren Erinnerungsschatz und/
oder mit religiés-transzendenten Erfahrungen einfacher, wenn
es ans Sterben geht?

Ich wiirde da nicht werten. Ich glaube, dass wir alle iiber spi-
rituelle Ressourcen verfiigen, die einen mehr, die andern we-
niger. Entscheidend ist, dass wir die eigenen Ressourcen, die
wir im Laufe des Lebens aufgebaut haben, kennen. Ich finde es
auch nicht verwerflich, wenn man in Notsituationen auf fri-
here, vielleicht kindlich geprégte Ressourcen zuriickgreift. Bei
Menschen mit einer fortschreitenden Demenzkrankheit ist es
ohnehin so, dass sie zunehmend auf frithkindliche spirituelle
Ressourcen ansprechbar sind. Beiihnen sind es oft die tragen-
den Rituale der Kindheit, die sie beruhigen kénnen.

Etwa?

Das Kreuzzeichen, das die Mutter dem Kind jeden Abend auf
die Stirn gemacht hat — mit Weihwasser zumeist. Wenn dies
dokumentiert ist, kann dieses Ritual in die Pflegeplanung auf-
genommen werden. Dann gehort es zu den verpflichtenden
Pflegehandlungen am Abend, dieses Ritual stellvertretend zu
gestalten — weil es den Menschen die notwendige Nachtruhe
gibt.

Ist denn in den Institutionen die Sensibilitat fiir diese Art von
spiritueller und religioser Biografie-Arbeit da?

Zum grossen Teil ja. Aber die Bereitschaft allein geniigt nicht.
Es braucht auch Zeit, die bezahltist, und es braucht Geld, damit
Schulungen moglich sind, dass Spiritual Care in den Heimen
ebenso selbstverstidndlich wird wie die Palliative Care. Die Spi-
ritual Care muss noch stérker Teil der Palliative Care werden —
auch in den Altersinstitutionen. ®

1 9 CURAVIVA 11|18



	Auch in einer säkularen Welt stellen die Menschen am Lebensende existenzielle Fragen : "Spiritual Care muss Teil der Palliative Care werden"

