
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualität : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Auch in einer säkularen Welt stellen die Menschen am Lebensende
existenzielle Fragen : "Spiritual Care muss Teil der Palliative Care
werden"

Autor: Tremp, Urs / Schmid, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auch in einer säkularen Welt stellen die Menschen am Lebensende existenzielle Fragen

«Spiritual Care muss
Teil der Palliative Care werden»

Religiöse Bindungen sind in unserer Welt
sehr locker geworden. Die Fragen nach dem
Sinn des Lebens, nach dem Woher und Wohin
aber sind geblieben, sagt Christoph Schmid*.
Darum plädiert er für mehr Spiritual Care
in der Alterspflege.

Interview: Urs Tremp

Herr Schmid, wir leben in einer zunehmend säkularisierten
Welt. Wie präsent sind da die Themen Religion und Spiritualität

noch in den Alters- und Pflegeheimen?

Christoph Schmid: Man muss unterscheiden: In unserer
Gesellschaft schwindet zwar die religiöse, die konfessionelle
Bindung. Aber spirituelle Fragen gehören jenseits jeder religiösen
Gebundenheit zum Menschen. Die Fragen und Vorstellungen

"Christoph Schmid ist Theologe und

Gerontologe. Er war Bildungsbeauftragter

und Ressortleiter Projekte und

Entwicklung bei Curaviva Schweiz.

Heute ist er freier Mitarbeiter des

Instituts Neumünster, eines Unternehmens,

das Dienstleistungen für eine

hohe Lebensqualität im Alter anbietet.
Von Christoph Schmid (Co-Autorin:
Franzisca Pilgram-Frühauf) ist in

diesen Tagen im Careum Verlag die

Publikation «Spiritual Care im Alter -
Eine Einführung für Pflegende und

Begleitende» erschienen.

haben sich geändert, sind vielfältiger geworden. Allerdings
stelle ich fest, dass die Generation, die jetzt sehr alt ist und in
den Alters- und Pflegeheimen lebt, tatsächlich noch stark
religiös und konfessionell geprägt sozialisiert wurde und auch

so aufgewachsen ist. In klassisch katholischen Gebieten ist das

indes stärker wahrnehmbar als in reformierten.

Und bei diesen Menschen gibt es - wenn der Tod naht - noch

die klassischen Bilder von Himmel, Hölle, Fegefeuer?

Tatsächlich gibt es Menschen, die mit der Angst vor Hölle und

Fegefeuer aufgewachsen sind und bei denen diese Ängste wieder

wach werden können, wenn das Leben zu Ende geht.

Wie sollen Pflegende damit umgehen? Die wenigsten wissen
wohl noch, was das Fegefeuer ist, welche Vorstellungen man

damit verbindet.
Das Fegefeuer ist eine spezifisch christliche Vorstellung aus
dem Mittelalter, die die katholische Kirche bis in unsere Tage

gelehrt hat. Andererseits propagiert das Christentum aber im
Zentrum den gnädigen Gott; und im Busssakrament steht dem

Menschen die Versöhnung zur Verfügung. Über Jahrhunderte
kannte man bei den Katholiken die sogenannte letzte Ölung,
die auch das Ritual der Versöhnung beinhaltete. Wer Angst
hatte, bekam dieses Ritual und konnte danach ruhig sterben.

Und heute?

Heute gibt es in der katholischen Kirche die letzte Ölung nicht
mehr. Das Sakrament ist durch die Krankensalbung ersetzt
worden. Diese ist allerdings mehr ein Stärkungsritual in
schwierigen Zeiten und vor allem: Im Gegensatz zur letzten
Ölung kann man die Krankensalbung mehrmals empfangen.
Ich finde diese neue Interpretation eine unglückliche Entwicklung.

Man hat mit der letzten Ölung gleichzeitig ein Sterberitual

abgeschafft und damit auch einen Akt, der die Sterbenden

CURAVIVA 11 | 18



ten Menschen ist dies der

Priester mit der Krankensalbung

und dem Sakrament der

Versöhnung.

Engel, der arme Seelen aus dem Fegefeuer rettet (spätmittelalterliche Darstellung):
«Es gibt Menschen, bei denen diese Ängste wieder wach werden können.» Bild: Keystone

Stellen Sie denn in den

Heimen und Institutionen
fest, dass spirituelle
Wünsche nicht ernst

genommen werden?
Die Zeit, die es braucht, um
spirituelle Wünsche zu erfahren,

ist in der Finanzierung
der Pflegeleistungen nicht
vorgesehen. Das ist ein
grundlegender Mangel. Es gibt keine

Abrechnungspunkte für
Gespräche, in denen Pflegende
behutsam zu spirituellen
Bedürfnissen vordringen können.

Es ist nur möglich dies

«by the way» - beim
Haarewaschen, beim Ankleiden -
erledigen zu können. Aber das

ist alles andere als ideal. Die

Pflegenden müssen zwar
nicht alle Sterberituale kennen,

die unterschiedliche
Religionen und Konfessionen
anbieten. Aber sie müssten
viel besser geschult werden,
wie man aktiv zuhört.

ruhig und gelassen werden lässt, dass sie im Vertrauen auf
Gnade sterben können.

Was heisst das?

Offene Fragen stellen, zuhören

und verstehen, was die Menschen artikulieren, auch in
spirituellen Belangen.

Wissen denn die Pflegenden und Betreuenden in den Institut!
onen noch, dass es das Sakrament der Krankensalbung gibt -
auch in der Sterbephase?
In den katholischen Gebieten melden die
Sterbenden selber den Wunsch an, wenn sie einen
Priester am Sterbebett haben möchten - oder
die Angehörigen äussern diesen Wunsch. Es

kommt den Pflegenden entgegen, wenn dieser

Wunsch artikuliert wird. Dann wissen sie,

dass sie jetzt einen Priester zu rufen haben.

Wer soll denn die Pflegenden dieses aktive Zuhören lehren?

Das ist - neben der Ausbildung - Aufgabe der Heime. In-House-

Schulungen sind dafür die effizientesten.

«Pflegende müssen
spirituelle Themen
ernst nehmen und

sich dafür auch
zuständig halten.»

Und die Pflegenden sind froh, dass ein Priester
diese Aufgabe übernimmt...
Es ist ja auch richtig so. Wichtig scheint mir vor allem, dass die

Pflegenden den Wunsch nach einem Priester ernst nehmen
und den Wunsch nach einem geistlichen Ritual auch einordnen
können. Ängste vor dem Sterben haben aber manchmal nicht
nur katholische Menschen. Auch reformierte Pfarrerinnen können

einem Menschen Vergebung zusprechen, um eventuelle
Ängste vor dem Sterben abzubauen. Bei katholisch sozialisier-

Kann aber jemand, der überhaupt kein

religiöses und spirituelles Musikgehör hat,
dieses Musikgehör erwerben und also

verstehen, was ein Heimbewohner oder eine

Heimbewohnerin wünscht und artikuliert?
Mich dünkt, dass Pflegende die Grundvoraus-

Setzung mitbringen, mit den pflegebedürftigen

Menschen reden zu können, ihnen
zuzuhören und sie nach ihren Bedürfnissen zu fragen. Noch nicht
selbstverständlich ist diese Haltung in spirituellen Fragen.
Dazu müssen Pflegende oft zuerst den Mut finden, auch solche

Themen ernst zu nehmen und sich dafür für zuständig zu halten.

Wenn Pflegende die Menschen ganzheitlich ernst nehmen,
kann die Spiritualität nicht ausgeklammert werden. Wichtigste

Voraussetzung dafür sind Interesse und eine offene
Fragehaltung. Darin besteht das aktive Zuhören. »

17 CURAVIVA 11 | 18



Aber wenn ein Pflegender nicht weiss, was das Fegefeuer ist,
dann kann er auch die Angst nicht verstehen, die eine sterbende

Frau oder ein sterbender Mann davor hat.

Doch - wenn eine Pflegeperson sensibel ist, spürt sie die Angst,
die im Raum steht. Und sie kann offen danach fragen, was konkret

der Person Angst macht. Wenn es religiös geprägte Ängste

sind, kann sie die Seelsorge mit einbeziehen,

jemanden, der diese religiös geprägten
Ängste einordnen kann. Das gehört zur
Professionalität der Pflegenden, dass sie wissen,

wann aussenstehende Profis mit einbezogen
werden müssen. Bei medizinischen Fragen ist
das ganz selbstverständlich. Das sollte auch

in seelsorgerischen Dingen so funktionieren.

Soll denn ein Pflegender in Gesprächen mit Heimbewohnerinnen

oder -bewohnern etwas von der eigenen Religiosität oder
den eigenen Überzeugungen preisgeben?
Ich finde, dies ist nicht nötig, oder nur dann, wenn die Pflegeperson

direkt danach gefragt wird. Sonst scheint mir dies in der

Regel eher kontraproduktiv zu sein. Das könnte vom Gegenüber
wie eine Gesprächsverweigerung wahrgenommen werden.

Warum denn?

Weil es wie als schnelle Antwort daherkommen kann: «Sehen

Sie, ich sehe das so und so. Das gibt mir Kraft - das kann auch

Ihnen helfen.» Dabei muss das, was für einen selbst in einem

ganz anderen Alter und in einer anderen Situation richtig und

überzeugend ist, für eine Person, die alt ist und vor dem Sterben

steht, überhaupt nicht angemessen sein. Vor
allem: Es gibt auch in spirituellen Fragen
immer nur individuell hilfreiche Antworten, die

jeder Mensch selber für sich finden muss.

Welche Fragen sind es denn, die Sterbende

beschäftigen?
Es ist interessant, dass nicht nur in der christlichen

Religion ein Gericht, das über das Leben

urteilt, im Zentrum derJenseitsvorstellungen steht. Es ist wohl
eine zutiefst archetypische Regung, nach abschliessender

Gerechtigkeit zu fragen. Wir kennen ja aus Erzählungen von
Menschen, die eine Nahtoderfahrung gemacht haben, dass sie ihr
Leben noch einmal haben vorbeiziehen sehen. Angesichts des

Endes drängt sich offenbar die Frage, was man aus dem Leben

gemacht hat, in einer gewissen Dringlichkeit nochmals auf.

Persönliches Gespräch, Zeit und Sensibilität
Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms
«Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft in der Schweiz»

(2011) haben die Wissenschaftlersich auch mit «Religion und

Gesundheitsverhalten im Alter» beschäftigt und dabei das

religiöse und seelsorgerische Leben in Alters- und Pflegeheimen

untersucht. Sie stellten dabei fest, dass in den Heimen

das individuelle Gespräch der Heimbewohnerinnen und
Heimbewohner mit einem Seelsorger oder einer Seelsorgerin im

Zentrum religiöser Bedürfnisse und Angebote steht. Wichtig
sei dabei, dass die Seelsorger «kommunikative Kompetenzen,

Beziehungssensibilität, eine ethische Haltung der Anerkennung

der Person, psychologische Kenntnisse und eine Haltung
der Abstinenz von Normativität und Missionierung haben». Es

bedürfe, um trösten, stützen und begleiten zu können, zwar
nicht notwendig oder wenigstens nicht in erster Linie eigener
Religiosität oder der Zugehörigkeit zu einer christlichen
Gemeinschaft. Es brauche aber die Fähigkeit, einer ernsthaften

Begegnung gewachsen zu sein und der Bereitschaft, etwas

existentiell Bedeutsames in der Begegnung zum Ereignis werden

zu lassen. Es brauche die Fähigkeit, religiöse Bezüge im

Gespräch wahrnehmbar zu machen und wirksam werden zu

lassen, wenn dies im Dialog entstehe. Die Seelsorger sollten
darum eine religiös offene und für das Religiöse aufgeschlossene

Haltung mitbringen.

Religiös mitbestimmtes Gemeinschaftsleben

Wichtig sei, dass es in den Heimen und Institutionen geeignete

Orte für das persönliche und ungestörte Gespräch gebe,
dass die Seelsorgerinnen und Seelsorger Zeit haben und

verfügbar sind, wenn die Heimbewohnerinnen und -bewohner
sie brauchen. Ebenso aber sollte die Heimarchitektur Örtlich¬

keiten zur Verfügung stellen, die zu gemeinsamer «Sammlung
und Andacht, Gebet und religiös mitbestimmtem
Gemeinschaftsleben einladen». Was religiös mitbestimmtes
Gemeinschaftsleben angeht, so hat die Nationalfonds-Untersuchung
festgestellt, dass es etliche Heime gebe, «in denen kirchliche

Festtage zur Freude der Heimbewohner auf heitere Art begangen

werden; oder es gibt -für Demenzkranke, die davon sehr

profitierten, weil sie mitsingen und mitbeten konnten -
gemeinsamen Gesang und Gottesdienste».

Weiter hält der NFP-Bericht fest: «Sowohl die Seelsorger als

auch die Pflegeleiter sehen sich, was die religiösen Offerten

angeht, als Anbieter und die Heimbewohner als Rezipienten

(anders formuliert: als Kunden). Daherformulieren sie die

Angebote tendenziell in einer Diktion schmackhaftfreundlicher

Attraktivität, gelegentlich im Wohlbefindensvokabular, mit

steter Betonung der Freiheit des Kunden zum Konsumverzicht.»

In den Interviews mit Pflegeverantwortlichen und mit
Heimbewohnerinnen und -bewohnern fanden die Forscher «klare

Hinweise auf das bei älteren Pflegebedürftigen bemerkte
Interesse an spirituellen und religiösen Fragen». Diesem Bedürfnis

auf Seiten der Älteren stehe allerdings oft das Fehlen einer

adäquaten Sprache auf Seiten der Pflegenden gegenüber.
«Hier scheint die religiöse Spiritualität, die über eine entsprechende

Sprache resp. ein Begriffs-Vokabular verfügt, und wie
sie von Seelsorgenden vermittelt und reflektiert werden kann,

von besonderer und möglicherweise auch wachsender Bedeutung.

Praktisch bedeutet dies auch, dass die Vermittlung und

Reflexion spiritueller Fragen und Bedürfnisse auf Seiten der

zunehmend areligiösen Pflegenden Bestandteil von Aus- und/
oder Fortbildungen sein sollte.»

CURAVIVA 11 | 18 18

«In der Pflege ist die
Zeit, die es braucht,
spirituelle Wünsche
zu erfahren, nicht

vorgesehen.»



Menschen, die heute aufwachsen, sind allerdings kaum mehr
mit den Vorstellungen von Jüngstem Gericht und Fegefeuer

konfrontiert.
Diese Vorstellungen sind tatsächlich am Auslaufen. Das Fegefeuer

wird man bald nicht mehr kennen. Aber das Gerichthalten

als eine Rückschau, das dünkt mich jenseits aller religiösen
Vorstellungen tatsächlich etwa Archetypisches zu sein. Darum
wird der Wunsch nach ausgleichender Gerechtigkeit bleiben.
Dieser Wunsch und diese Vorstellung ziehen sich ja durch die

Hochkultur ebenso wie durch die Volkskultur - vom
«Jedermann» bis zum «Schacher Sepp».

Sie plädieren generell für mehr Spiritual Care in der Pflege.
Was ist Ihnen daran so wichtig?
Ich verstehe Spiritualität als etwas Umfassendes. Die Religiosität

ist nur ein Teil davon. Ich sage es so: Spiritualität beinhaltet

die zentralen Fragen des Lebens. Die
Griechen haben gefragt: Woher kommen wir?
Wohin gehen wir? Was ist der Sinn des

Lebens? Etwas anders könnte man auch fragen:
Wo bin ich aufgehoben Was gibt mir Kraft,
Schwierigkeiten zu bewältigen? Was gibt mir
Sinn im Leben? Die Religionen geben Antworten

auf diese Fragen. Wer religiös ist, wird sich

an diesen Antworten orientieren. Die Fragen
stellen sich aber auch den Menschen, die nicht religiös sind.
Auch sie müssen darauf Antworten finden. Da unsere Gesellschaft

stark individualisiert ist, sind auch die Antworten auf
diese Fragen individueller geworden. Man könnte von Patch-

work-Spiritualitätsformen reden. Man nimmt auf, was einem

entspricht. Die religiösen und konfessionellen Bindungen lösen
sich auf.

Und am Ende des Lebens hat jeder Mensch andere Antworten
darauf, was in seinem Leben existentiell wichtig war.
Früher sagte die Kirche, wo wir aufgehoben sind, woher wir

kommen, wohin wir gehen. So einfach läuft das heute nicht
mehr. Wir wissen heute, dass sich auch die Spiritualität eines

Menschen im Laufe seines Lebens entwickelt. Positive und
negative spirituelle Erfahrungen sind ebenfalls in unseren Kopf
gespeichert. Auf die positiven Erfahrungen greifen wir zurück,
wenn wir schwierige Situationen zu bewältigen haben oder in
Krisen sind. Das sind dann unsere tragenden spirituellen
Ressourcen.

Dann können Pflegende in den Institutionen die Antwort auf

die Fragen nach Sinn und Kraft getrost den einzelnen
Heimbewohnerinnen und -bewohnern überlassen?

Eben nicht. Die Pflegenden müssen diese Grundfragen als feste

und zentrale Bestandteile der Biografiearbeit mit den
Menschen aufnehmen. Sie müssen fragen: Wo schöpfen Sie Kraft?
Wo ist Ihr Leben sinnvoll? Wo sind Sie aufgehoben? Das ergibt

das spirituelle Profil einer Person. Nochmals:

Auf die eine Frage «Woher nehmen Sie die

Kraft, dass sie die Einschränkungen ertragen
können?» gibt es religiöse Antworten. Aber es

gibt auch säkulare. Dieses aufmerksame
Suchen und Fragen nennt man heute «Spiritual
Assessment». Die im Assessment gewonnenen

Erkenntnisse müssen dann in die

Pflegeplanung mit einbezogen werden.

Haben es Leute mit einem grösseren Erinnerungsschatz und/
oder mit religiös-transzendenten Erfahrungen einfacher, wenn
es ans Sterben geht?
Ich würde da nicht werten. Ich glaube, dass wir alle über
spirituelle Ressourcen verfügen, die einen mehr, die andern
weniger. Entscheidend ist, dass wir die eigenen Ressourcen, die

wir im Laufe des Lebens aufgebaut haben, kennen. Ich finde es

auch nicht verwerflich, wenn man in Notsituationen auf
frühere, vielleicht kindlich geprägte Ressourcen zurückgreift. Bei

Menschen mit einer fortschreitenden Demenzkrankheit ist es

ohnehin so, dass sie zunehmend auf frühkindliche spirituelle
Ressourcen ansprechbar sind. Bei ihnen sind es oft die tragenden

Rituale der Kindheit, die sie beruhigen können.

Etwa?

Das Kreuzzeichen, das die Mutter dem Kind jeden Abend auf
die Stirn gemacht hat - mit Weihwasser zumeist. Wenn dies

dokumentiert ist, kann dieses Ritual in die Pflegeplanung
aufgenommen werden. Dann gehört es zu den verpflichtenden
Pflegehandlungen am Abend, dieses Ritual stellvertretend zu

gestalten - weil es den Menschen die notwendige Nachtruhe

gibt.

Ist denn in den Institutionen die Sensibilität für diese Art von

spiritueller und religiöser Biografie-Arbeit da?

Zum grossen Teil ja. Aber die Bereitschaft allein genügt nicht.
Es braucht auch Zeit, die bezahlt ist, und es braucht Geld, damit
Schulungen möglich sind, dass Spiritual Care in den Heimen
ebenso selbstverständlich wird wie die Palliative Care. Die
Spiritual Care muss noch stärker Teil der Palliative Care werden -
auch in den Altersinstitutionen. •

Religions- und
kulturspezifische Pflege
In Pflege und Betreuung begegnen die Pflegenden und

Betreuenden immer wieder Herausforderungen in

Zusammenhang mit Menschen mit einem anderen kulturellen
und/oder religiösen Hintergrund. Gezielte Aus- und

Weiterbildungen sind darum nötig. Das «Haus der Religionen -
Dialog der Kulturen» in Bern bietet verschiedene Workshops

im Gesundheitsbereich zu interreligiösen Themen

spezifisch im Berufsfeld Pflege an, mit dem Ziel einer
religions- und kulturspezifischen Pflege. Diese Workshops
werden von Pflegefachleuten mit unterschiedlichen religiösen

Hintergründen angeboten.

www.haus-der-religionen.ch

«Früher sagte
die Kirche, wo wir
aufgehoben sind.

So einfach läuft das
heute nicht mehr.»

CURAVIVA 11 | 18


	Auch in einer säkularen Welt stellen die Menschen am Lebensende existenzielle Fragen : "Spiritual Care muss Teil der Palliative Care werden"

