
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualität : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erläutert die Bedeutung
des Spirituellen : "Man kann nicht vernünftig über den eigenen Tod
nachdenken"

Autor: Seifert, Elisabeth / Majerus, Stéphanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erläutert die Bedeutung des Spirituellen

«Man kann nicht vernünftig
über den eigenen Tod nachdenken»

Entgegen den Erwartungen vieler Soziologen ist
unsere Gesellschaft nicht vollständig säkularisiert
worden. Das religiöse Feld habe sich aber
diversifiziert und privatisiert, sagt die
Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus*.
Besonders gross ist die Vielfalt in der Schweiz.

Interview: Elisabeth Seifert

Frau Majerus, welche Bedeutung hat Religion für Sie?

Stephanie Majerus: Religion ist ein Teil der Gesellschaft, dem
sich die meisten Menschen weltweit nur schwer entziehen können.

Ich selbst stamme aus einer katholischen Region in
Luxemburg. Die Kritik an kirchlichen Machtstrukturen hat meine
Kindheit und Jugend geprägt. Bei meinem Studium der Ethnologie

und der Religionswissenschaft hat mich dann interessiert,

weshalb Menschen an Dinge glauben, die

auf den ersten Blick unglaubwürdig scheinen.
Ich habe festgestellt, dass es bei Religion oft
nicht nur um Glaubensfragen geht, sondern
auch um die Identität einer Gemeinschaft, um
die Weitergabe von Traditionen. Gotteshäuser
und religiöse Symbole schaffen eine emotionale

Bindung zu solchen Traditionen.

«Religion ist ein Teil
der Gesellschaft,

dem sich die meisten
Menschen schwer

entziehen können.»

* Stéphanie Majerus, 31, ist Diplomassistentin an der Uni

Fribourg. Im Rahmen eines Dissertationsprojekts beschäftigt
sie sich mit Landwirtschaft und Spiritualität sowie mit dem

Stellenwert von Wissenschaft und Spiritualität in der
Moderne. Sie hat in Heidelberg Religionswissenschaft und

Ethnologie studiert.

Haben Sie neben dem analytischen Blick der Wissenschafterin
auch einen persönlichen Bezug zu Religion?
Im Rahmen einer Forschungsreise machte ich einmal die

Erfahrung eines ekstatischen Bewusstseinszustandes. Das war
ein ambivalentes Erlebnis. Ich hatte das Gefühl, eins zu sein

mit dem Universum, losgelöst von menschlicher Beschränktheit

zu sein. Damit verbunden war aber auch ein gewisses
Unbehagen, gerade weil ich keine Grenzen mehr spürte.
Hinterher fragte ich mich nach der Deutung dieser Erfahrung: Ich

erklärte mir diese dann damit, dass es vielleicht eine Art
kosmisches Bewusstsein gibt, an das man andocken kann. Heute
tendiere ich manchmal auch dazu, solche Erlebnisse neurologisch

zu erklären. Wir haben aber schlicht nicht genügend
Wissen, um solche Phänomene schlüssig zu deuten. Und wir
können Erfahrungsqualitäten auch nicht mit Naturwissenschaft

erfassen.

Sind Sie aufgrund dieser Erfahrung heute ein

spiritueller Mensch?

Seither habe ich einen gewissen Bezug zu
spirituellen Symbolen aufgebaut, die irgendwie
daraufhindeuten, dass es vielleicht doch mehr

geben könnte. Ich interpretiere manche

Erfahrungen auch als Vorausahnungen. Hierbei be-

steht aber immer die Gefahr, gewissen
Erfahrungen eine Bedeutung zuzuschreiben, die sie

nicht haben. Ich denke heute anders über die Zeit und die eigene

Person nach, auch über meine Beziehung zu Mitmenschen
und zur Umwelt. Das Wichtigste im Leben ist es nicht, viel Geld

zu verdienen. Ich war noch nie ein sehr materialistischer
Mensch, aber die spirituellen Erfahrungen haben die Bedeutung
immaterieller Werte in meinem Leben nochmals verstärkt. Ich

befinde mich jedoch in erster Linie aufeiner intellektuellen und
sekundär vielleicht auch auf einer spirituellen Suche.

CURAVIVA 11 | 18



Ist Ihre eigene Erfahrung mit Religion und Spiritualität typisch
für unsere Gesellschaft heute?

Ich hätte gerne konkretere Statistiken dazu. Es ist schwer für
mich zu sagen, wie typisch meine Erlebnisse sind. Oder auch
ob Begriffe, die ich verwende, zum Beispiel Ekstase, das Erlebte

adäquat wiedergeben. Die Sprache stösst in der Beschreibung

religiöser oder spiritueller Erfahrungen immer wieder an Grenzen.

In Gesprächen mit anderen Religionsethnologen habe ich

festgestellt, dass auch sie im Kontext von Forschungen zu
Spiritualität zum Teil schwer einzuordnende Erfahrungen
gemacht haben.

Erklärt sich Religiosität und Spiritualität immer mit einem

Bezug zur Transzendenz? Sie haben zuvor die Bedeutung von
Religion für die Identität einer Gesellschaft erwähnt...
In der Religionswissenschaft haben wir zwei Tendenzen. Es

gibt Personen, die Religiosität und Spiritualität eher als Bereiche

auffassen, in denen es sehr stark um den Bezug zum
Transzendenten geht. Und dieser Bezug zu übernatürlichen
Handlungsmächten muss für manche Wissenschafter gegeben sein,
damit man von Religion und Spiritualität reden kann. Aber
dann gibt es auch Personen, die sich stark an der Soziologie

orientieren. Diese Forschungsrichtung analysiert soziale
Dynamiken. Religion steht in dieser Deutung weniger für den

Bezug zur Transzendenz, sondern ist ein Ausdruck davon, wie die
Gesellschaft sich selber sieht und zelebriert. Sie würden auch

sagen, dass Ideologien, Politik oder ein Fussballspiel eine

religiöse Dimension haben und ähnlich analysiert werden müssen

wie Religion, weil sie ein Gemeinschaftsgefühl schaffen,
Stimmungen hervorrufen, die einer Gruppe eine bestimmte Richtung

und Motivation geben. Dazu gehört auch der kollektive
Rausch, der in bestimmten sozialen Konstellationen entsteht.

Gibt es einen Unterschied zwischen Religiosität und Spiritualität?

In der Religionswissenschaft wird dieser Unterschied nicht
immer gemacht. Im ausseruniversitären Bereich unterscheiden

allerdings viele zwischen Religion und Spiritualität. In ihrem
Verständnis ist Religiosität stärker auf das Institutionalisierte
bezogen. Konvertierte Buddhisten zum Beispiel bezeichnen
sich eher als spirituell und nicht als religiös. Damit wollen sie

zum Ausdruck bringen, dass für sie das persönliche Erleben im
Vordergrund steht und eben nicht religiöse Institutionen. Für
andere Praktizierende spielen spirituelle Erfahrungen bei der »

Ta,

> ÎE
Stéphanie Majerus an ihrem Arbeitsplatz am Religionswissenschaftlichen Institut der Uni Fribourg:
«Ich befinde mich in erster Linie auf einer intellektuellen und sekundär vielleicht auch auf einer spirituellen Suche.» Foto: esf

7 CURAVIVA 11 | 18



Suche nach der eigenen Identität eine wichtige Rolle. Die

Wahrnehmung der eigenen Gefühle und des Körpers steht dabei im
Vordergrund, wie beim Tai-Chi beispielsweise. Innerhalb des

Christentums gibt es eine Debatte, die das Spirituelle auf das

Nicht-Fleischhafte, das Nicht-Materielle bezieht.

Sind wir Menschen spirituelle respektive religiöse Wesen?

Der Mensch ist immer gezwungen, sich selbst und sein Umfeld

zu interpretieren. Auch die Erkenntnisse der Neurowissen-
schaften gehen in diese Richtung. Wir nehmen unser Umfeld
und Bilder nicht einfach neutral wahr. Unsere Wahrnehmung
ist emotional und ideologisch gefärbt. Man nimmt das wahr,
was einen gerade anspricht oder beschäftigt. Das zeigten in der

jüngsten Vergangenheit etwa die Videos über die Vorfälle in
Chemnitz: In der Wahrnehmung einiger Demonstranten ist die

Gewaltbereitschaft von Ausländern gestiegen, obwohl die
Statistiken das nicht unterstützen. Es gibt meiner Meinung nach
keine neutrale Wahrnehmung, wie sie vielleicht szientistische,
militante Atheisten fordern oder für sich in Anspruch nehmen.

und wo sehen Sie hier eine Verbindung zur
Spiritualität?
Die Fähigkeit oder der Zwang, Bedeutung zu
schaffen, geht schnell ins Spirituelle hinein.
Es gibt Paradoxien, denen man sich nicht mit
der Vernunft alleine annähern kann. Ich kann

zum Beispiel nicht vernünftig über meinen
eigenen Tod nachdenken, über Liebe oder auch

über Erfahrungen, die ins Ekstatische hineingehen. Das
Nachdenken über solche Erfahrungen ist nie wertneutral. Es ist
immer eingebunden in den eigenen biografischen Kontext, die

eigene Kultur und die eigenen Wertvorstellungen. Das hat eine

Art spirituelle Qualität, weil es sich der Vernunft entzieht. Manche

versuchen überdies, solche existenziellen Fragen im Rahmen

einer ganz bestimmten Spiritualität oder mit religionsbe-

zogenen Schriften zu lösen.

Insbesondere in Europa hat die institutionalisierte Religion im

Verlauf der letzten Jahrzehnte stark an Bedeutung verloren.
Wie erklären Sie diesen Wandel?

Um diesen Wandel erklären zu können, müssen wir uns be-

wusstmachen, dass Religion in Europa über Jahrhunderte hinweg

besonders stark institutionalisiert war. Europa wurde in
der Zeit der Reformation mit dem Westfälischen Frieden durch
den Grundsatz «cuius regio, eius religio» geprägt. Das bedeutet:
Die Landesfürsten bestimmten die Religion ihrer Untertanen.
Jeder Staat war damit gleichzeitig auch ein konfessioneller
Staat. In der jüngeren Vergangenheit lösten sich die europäischen

Staaten von diesem politisch-religiösen Erbe. In dieser

historischen Nähe zum Staat sehen viele Religionswissenschafter

jedoch den Grund für die sklerosierten Kirchenstrukturen,

vor allem innerhalb der römisch-katholischen Kirche.

Aufgrund solch verhärteter Strukturen haben sich die Kirchen
immer mehr von der Lebensrealität der Menschen entfernt. In
den USA ist das zum Beispiel anders. Dort sind der Staat und
die Religion nicht so eng miteinander verflochten, es gibt dort
zum Beispiel auch keinen staatlichen Religionsunterricht.
Dadurch verhalten sich die Religionsgemeinschaften viel dyna¬

mischer und reagieren schneller auf die Bedürfnisse ihrer
Gemeindemitglieder.

Erklärt sich die Schwächung der institutionalisierten Religion
nicht auch mit einer zunehmenden Skepsis gegenüber
Autoritäten?
Die heute sehr verbreite Kritik an Autoritäten spielt sicher eine

wichtige Rolle. Dazu beigetragen hat die Wissensdemokratisierung.

Der Zugang zu Wissen, auch zu Wissen über Religion und

Spiritualität, ist nicht mehr einigen wenigen Menschen
vorbehalten. Hinzu kommt, dass Menschen sich oft weniger gerne
in bestimmte von einer Gemeinschaft vorgegebene Strukturen
einbinden lassen. Das sehen wir zum Beispiel vielerorts an der

Schwächung des Vereinslebens. Zur Schwächung der
institutionalisierten Religion trägt wohl der Glaube bei, dass auch die

Wissenschaft Antworten auf Sinnfragen liefern kann oder zu
einer besseren Gesellschaft führt. Jeder wissenschaftliche
Fortschritt kann allerdings auch wieder zu neuen Paradoxien und
Gefahren hinführen. Auch säkulare Strukturen können unter

bestimmten Voraussetzungen Gewalt begüns-
tigen, wie uns das 20. Jahrhundert gezeigt hat.

«Spiritualität wird
heute auch im

Internet, in
Workshops oder in

Yogakursen gelebt.»

Die rationalen Erklärungen der Wissenschaft
haben aber nicht dazu geführt, dass sich die
Menschen grundsätzlich von Religion und

Spiritualität verabschieden...
In der Nachkriegszeit konnte man einen
signifikanten Einbruch der Anzahl von

Gottesdienstbesuchern beobachten. Viele Soziologen dachten
deshalb, dass es zunehmend zu einem Bedeutungsverlust von
Religion und Spiritualität kommen wird. Seit rund drei
Jahrzehnten aber rückt man von dieser These ab. Man stellt
vielmehr fest, dass sich das religiöse Feld diversifiziert, demokratisiert

und auch privatisiert. Spiritualität wird auch an anderen,

neuen Orten gelebt: nicht mehr in traditionellen Gemeinschaften,

sondern zum Beispiel im Internet, in Workshops, in
Yogakursen.

Es ist ein regelrechter Markt für Spiritualität entstanden. Wie

erklären Sie diese Entwicklung?
Es besteht ganz offenbar eine Nachfrage nach solchen Angeboten.

Die grosse Vielfalt hängt mit den Informationsmöglichkeiten

zusammen, die wir heute haben. Ein wichtiges Moment ist
zudem die Individualisierung unserer Gesellschaft, die mit der

68er-Bewegung begonnen hat. Es gibt auch kritische Stimmen

zu dieser Entwicklung: Manche Soziologen sprechen von einem

Diktat zum Glück, zum Erfolg im privaten und beruflichen
Leben. Etliche Angebote auf dem spirituellen Markt dienen denn
auch der Selbstoptimierung. Soziale und karitative Dimensionen

des Religiösen und Spirituellen würden dadurch
verschwinden, heisst es. Es gibt auch die Kritik, dass die meisten
dieser neuen spirituellen Gruppen apolitisch seien. Und manchen

spirituellen Unternehmern wird vorgeworfen, ausgeprägte

finanzielle Interessen zu haben.

Wie beurteilen Sie persönlich die vielen neuen spirituellen
Techniken?

Ich glaube, man darf diese Entwicklung nicht nur kritisch se-

CURAVIVA 11 | 18



hen. Ein persönlicher und individueller Zugang zu Spiritualität
ist vergleichbar mit Kreativität. Wie ich zuvor schon erläutert
habe, hilft Spiritualität, sich Themen anzunähern, die sich nur
schwer mit sprachlichen Begriffen oder Vernunft bewältigen
lassen. Spirituellen Techniken können solche Bedürfnisse

befriedigen. Sie bieten Raum für nicht-analytisches Denken.

Ist diese sehr auf die persönliche Befindlichkeit ausgerichtete
Spiritualität ein typisches Phänomen unserer modernen

westlichen Gesellschaften?

Selbstergründungstechniken kennt man auch im muslimischen

Kontext. In Kairo gehen zum Beispiel einige Personen zu
muslimischen Traumdeutern, um etwas über den symbolischen

Gehalt eines Traumes zu erfahren und personifizierte
Botschaften zu erhalten. Es handelt sich hier also nicht um ganz
neue Phänomene. Gleiches trifft auf die grosse Vielfalt spiritueller

Gemeinschaften zu. In Indien, aber auch in der muslimischen

Welt gibt oder gab es zumindest eine breite Vielfalt. Mit
nationalistischen oder fundamentalistischen Tendenzen, die
auch ein Teil der Moderne sind, ist diese Vielfalt

zum Teil wieder eingeengt worden.
Aufgrund der Datenlage ist es aber schwierig,
hierzu fundierte Aussagen zu machen.

Welchen Stellenwert hat die institutionelle
Religion heute in der Schweiz?
Die Kirchen spielen für viele Menschen vor
allem bei einschneidenden Ereignissen im
Leben immer noch eine zentrale Rolle. Dazu gehören die Geburt

respektive die Taufe, die Hochzeit, oder der Tod. Daran wird
deutlich, welche identitätsbildende Kraft überlieferte religiöse
Symbole für eine Gesellschaft und ihre Individuen haben. Die

Seelsorge in den Pflegeheimen ist auch noch relativ stark kirchlich

geprägt. Zu erwähnen sind auch die sozialen Dienstleistungen

kirchlicher Organisationen.

Wächst die Anzahl bekennender Atheisten?
In den offiziellen Statistiken wird nur die Kategorie der
Konfessionslosen erfasst. Und Konfessionslosigkeit ist nicht mit
Atheismus gleichzusetzen. Ich denke aber schon, dass die
Anzahl der Atheisten wächst. Für militante Atheisten ist Wissenschaft

eine Weltanschauung, zunächst ist es aber eigentlich
eine Methode. Oft interessiert sie vor allem die Plausibilität
religiöser Mythen und Schriften. Für die Anhänger einer Religion

geht es aber nicht um die Plausibilität des Mythos, im
Vordergrund stehen Gemeinschaftsbildung und das Metaphorische.

Übrigens denken auch Atheisten nicht immer rational,
zum Beispiel, wenn sie sich verlieben.

Sie kritisieren den Atheismus?
Ich kritisiere eine bestimmte Form des Atheismus. Es gibt aber

zum Beispiel auch einen Atheismus, der sich an der Mystik
orientiert. Der Philosoph Arthur Schopenhauer hat ein solches

Denken gepflegt und sich sehr stark für die Schriften des

Buddhismus interessiert, die auch eher atheistisch sind. Auch ich

persönlich fühle mich dieser Art des Atheismus verbunden. Es

geht dabei um eine Annäherung an die schwer fassbare
Wirklichkeit und das Nachdenken über existenzielle Fragen.

Zurück zum kaum überschaubaren Angebot spiritueller
Techniken und Kurse. Gibt es aus Ihrer Sicht beunruhigende
Tendenzen?

Es fällt auf, dass sich heute jemand schnell als Experte für ein
Thema bezeichnen kann. Während früher der Initiationsweg
eines religiösen Experten viel länger dauerte, genügt es heute,
einen Kurs zu besuchen und eine Internetseite aufzuschalten.
Wenn man sich für ein bestimmtes Angebot interessiert, ist
deshalb immer eine gewisse Skepsis angebracht. Es gibt zum
Beispiel ein Institut in der Westschweiz, das vorgibt, spirituelle

Erfahrungen mit wissenschaftlichen Methoden zu
erforschen. Wenn man dann aber genauer hinschaut, haben nicht
alle Personen die dafür erforderlichen Diplome.

Ist die Existenz solcher Gruppen nicht die Folge einer
ausgeprägt liberalen Denkhaltung in der Schweiz?

Der Liberalismus in der Schweiz ist gekennzeichnet durch eine

grosse Offenheit selbst Denkrichtungen und Therapien gegenüber,

die manchen eher etwas obskur erscheinen mögen. Eine

wichtige Voraussetzung für diese Offenheit
sind die öffentliche Debatte und Fachstellen,
die über diese Angebote informieren. In einem

ausgeprägt laizistischen Staat wie Frankreich
ist das anders.

In der Schweiz ist die Vielfalt an spirituellen
Strömungen also besonders gross?

Während in Frankreich das rationale Denken

stark gewichtet wird, ist man im deutschsprachigen Raum
offener gegenüber dem Imaginären und der Subjektivität. Solche

Strömungen und Tendenzen werden weniger als Gefahr
betrachtet. In Frankreich hingegen ist das Imaginäre und Religiöse

stets das Andere der Moderne und wird marginalisiert. Der

ausgeprägte Liberalismus in der Schweiz ermöglicht eine
besonders grosse Pluralität an religiösen und auch therapeutischen

Richtungen. Ende des 19Jahrhunderts etablierte sich in
der Schweiz etwa die Anthroposophie. Erwähnen möchte ich
auch Albert Hofmann, den Entdecker des LSD. Ein wahrer
Chemiker sei auch ein Mystiker, sagte er einmal. Heute gibt es viele

bekannte Astrologie-Schulen in der Schweiz, es lassen sich
aber auch - und das ist die Kehrseite - viele sektenartige
Gruppierungen hier nieder.

Dürfen Religion und Spiritualität bei der Betreuung und Pflege

von Menschen in Krisensituationen eine Rolle spielen?
Wenn Menschen in Krisensituationen dieses Bedürfnis haben,
steht dem nichts entgegen. Es braucht aber Betreuende, die

dafür ausgebildet sind. An derJohn-Hopkins-Universität in
Baltimore USA zum Beispiel werden bei krebskranken Menschen

im Endstadium sehr gute Resultate mit einer LSD-Therapie
erzielt. Durch erweiterte Bewusstseinszustände konnten sie so

ihre Angst vor dem Tod überwinden. Studien der

Weltgesundheitsorganisation und der Medizinanthropologie deuten darauf

hin, dass spirituelle Praktiken in Ländern mit einem hohen

therapeutischen Pluralismus den Verlauf von psychischen
Krankheiten positiv beeinflussen. Das trifft zum Beispiel auf
rituelle Heilungen in Indien zu. Das Spirituelle hilft dort dabei,
eine Krise positiv zu deuten. •

«Überlieferte
religiöse Symbole
stiften Identität für

eine Gesellschaft und
ihre Individuen.»

CURAVIVA 11 | 18


	Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erläutert die Bedeutung des Spirituellen : "Man kann nicht vernünftig über den eigenen Tod nachdenken"

