Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift
Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz
Band: 89 (2018)

Heft: 11: Religion & Spiritualitat : Deutungen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt

Artikel: Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erlautert die Bedeutung
des Spirituellen : "Man kann nicht verniinftig tber den eigenen Tod
nachdenken"

Autor: Seifert, Elisabeth / Majerus, Stéphanie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-834435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-834435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ll
©
=
©
S
el
=
%
(7]
o
c
)
i
)
0©

Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erlautert die Bedeutung des Spirituellen

«Man kann nicht vernunftig
Uber den eigenen Tod nachdenken»

Entgegen den Erwartungen vieler Soziologen ist
unsere Gesellschaft nicht vollstdndig sdkularisiert
worden. Das religiose Feld habe sich aber
diversifiziert und privatisiert, sagt die
Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus™.
Besonders gross ist die Vielfalt in der Schweiz.

Interview: Elisabeth Seifert

Frau Majerus, welche Bedeutung hat Religion fiir Sie?
Stephanie Majerus: Religion ist ein Teil der Gesellschaft, dem
sich die meisten Menschen weltweit nur schwer entziehen kon-
nen. Ich selbst stamme aus einer katholischen Region in Lu-
xemburg. Die Kritik an kirchlichen Machtstrukturen hat meine
Kindheit und Jugend geprégt. Bei meinem Studium der Ethno-
logie und der Religionswissenschaft hat mich dann interes-
siert, weshalb Menschen an Dinge glauben, die

Haben Sie neben dem analytischen Blick der Wissenschafterin
auch einen personlichen Bezug zu Religion?

Im Rahmen einer Forschungsreise machte ich einmal die Er-
fahrung eines ekstatischen Bewusstseinszustandes. Das war
ein ambivalentes Erlebnis. Ich hatte das Gefiihl, eins zu sein
mit dem Universum, losgel6st von menschlicher Beschrankt-
heit zu sein. Damit verbunden war aber auch ein gewisses
Unbehagen, gerade weil ich keine Grenzen mehr spiirte. Hin-
terher fragte ich mich nach der Deutung dieser Erfahrung: Ich
erklarte mir diese dann damit, dass es vielleicht eine Art kos-
misches Bewusstsein gibt, an das man andocken kann. Heute
tendiere ich manchmal auch dazu, solche Erlebnisse neurolo-
gisch zu erkldren. Wir haben aber schlicht nicht geniigend
Wissen, um solche Phdnomene schliissig zu deuten. Und wir
kénnen Erfahrungsqualitdten auch nicht mit Naturwissen-
schaft erfassen.

Sind Sie aufgrund dieser Erfahrung heute ein

auf den ersten Blick unglaubwiirdig scheinen.
Ich habe festgestellt, dass es bei Religion oft
nicht nur um Glaubensfragen geht, sondern
auch um die Identitit einer Gemeinschaft, um
die Weitergabe von Traditionen. Gotteshéduser
und religiése Symbole schaffen eine emotio-

«Religion ist ein Teil
der Gesellschaft,
dem sich die meisten
Menschen schwer
entziehen konnen.»

spiritueller Mensch?

Seither habe ich einen gewissen Bezug zu spi-
rituellen Symbolen aufgebaut, die irgendwie
darauf hindeuten, dass es vielleicht doch mehr
geben konnte. Ich interpretiere manche Erfah-
rungen auch als Vorausahnungen. Hierbei be-
steht aber immer die Gefahr, gewissen Erfah-

nale Bindung zu solchen Traditionen.

* Stéphanie Majerus, 31, ist Diplomassistentin an der Uni
Fribourg. Im Rahmen eines Dissertationsprojekts beschéaftigt
sie sich mit Landwirtschaft und Spiritualitat sowie mit dem
Stellenwert von Wissenschaft und Spiritualitat in der
Moderne. Sie hat in Heidelberg Religionswissenschaft und
Ethnologie studiert.

CURAVIVA 11|18 6

rungen eine Bedeutung zuzuschreiben, die sie
nicht haben. Ich denke heute anders {iber die Zeit und die eige-
ne Person nach, auch iiber meine Beziehung zu Mitmenschen
und zur Umwelt. Das Wichtigste im Leben ist es nicht, viel Geld
zu verdienen. Ich war noch nie ein sehr materialistischer
Mensch, aber die spirituellen Erfahrungen haben die Bedeutung
immaterieller Werte in meinem Leben nochmals verstérkt. Ich
befinde mich jedoch in erster Linie auf einer intellektuellen und
sekundar vielleicht auch auf einer spirituellen Suche.



Ist Ihre eigene Erfahrung mit Religion und Spiritualitat typisch
fir unsere Gesellschaft heute?

Ich hétte gerne konkretere Statistiken dazu. Es ist schwer fiir
mich zu sagen, wie typisch meine Erlebnisse sind. Oder auch
ob Begriffe, die ich verwende, zum Beispiel Ekstase, das Erleb-
te addquat wiedergeben. Die Sprache stosstin der Beschreibung
religiéser oder spiritueller Erfahrungen immer wieder an Gren-
zen. In Gespriachen mit anderen Religionsethnologen habe ich
festgestellt, dass auch sie im Kontext von Forschungen zu Spi-
ritualitdt zum Teil schwer einzuordnende Erfahrungen ge-
macht haben.

Erklart sich Religiositat und Spiritualitat immer mit einem
Bezug zur Transzendenz? Sie haben zuvor die Bedeutung von
Religion fur die Identitat einer Gesellschaft erwéahnt...

In der Religionswissenschaft haben wir zwei Tendenzen. Es
gibt Personen, die Religiositdt und Spiritualitét eher als Berei-
che auffassen, in denen es sehr stark um den Bezug zum Trans-
zendenten geht. Und dieser Bezug zu libernatiirlichen Hand-
lungsmiéchten muss fiir manche Wissenschafter gegeben sein,
damit man von Religion und Spiritualitdt reden kann. Aber
dann gibt es auch Personen, die sich stark an der Soziologie

orientieren. Diese Forschungsrichtung analysiert soziale Dy-
namiken. Religion steht in dieser Deutung weniger fiir den Be-
zug zur Transzendenz, sondern ist ein Ausdruck davon, wie die
Gesellschaft sich selber sieht und zelebriert. Sie wiirden auch
sagen, dass Ideologien, Politik oder ein Fussballspiel eine reli-
giose Dimension haben und dhnlich analysiert werden miissen
wie Religion, weil sie ein Gemeinschaftsgefiihl schaffen, Stim-
mungen hervorrufen, die einer Gruppe eine bestimmte Rich-
tung und Motivation geben. Dazu gehort auch der kollektive
Rausch, der in bestimmten sozialen Konstellationen entsteht.

Gibt es einen Unterschied zwischen Religiositat und Spiritua-
litat?

In der Religionswissenschaft wird dieser Unterschied nicht
immer gemacht. Im ausseruniversitdren Bereich unterscheiden
allerdings viele zwischen Religion und Spiritualitit. In ihrem
Verstdndnis ist Religiositét starker auf das Institutionalisierte
bezogen. Konvertierte Buddhisten zum Beispiel bezeichnen
sich eher als spirituell und nicht als religiés. Damit wollen sie
zum Ausdruck bringen, dass fiir sie das persénliche Erleben im
Vordergrund steht und eben nicht religiése Institutionen. Fiir
andere Praktizierende spielen spirituelle Erfahrungen bei der

Stéphanie Majerus an ihrem Arbeitsplatz am Religionswissenschaftlichen Institut der Uni Fribourg:
«lch befinde mich in erster Linie auf einer intellektuellen und sekundér vielleicht auch auf einer spirituellen Suche.»

Foto: esf

7 CURAVIVA 11|18

>>



-
©
=
©
=
el
x
Q.
(72}
o3
c
.0
ded
)
0@

Suche nach der eigenen Identitét eine wichtige Rolle. Die Wahr-
nehmung der eigenen Gefiihle und des Korpers steht dabei im
Vordergrund, wie beim Tai-Chi beispielsweise. Innerhalb des
Christentums gibt es eine Debatte, die das Spirituelle auf das
Nicht-Fleischhafte, das Nicht-Materielle bezieht.

Sind wir Menschen spirituelle respektive religiose Wesen?

Der Mensch ist immer gezwungen, sich selbst und sein Umfeld
zu interpretieren. Auch die Erkenntnisse der Neurowissen-
schaften gehen in diese Richtung. Wir nehmen unser Umfeld
und Bilder nicht einfach neutral wahr. Unsere Wahrnehmung
ist emotional und ideologisch gefdrbt. Man nimmt das wahr,
was einen gerade anspricht oder beschiaftigt. Das zeigten in der
jlingsten Vergangenheit etwa die Videos liber die Vorfille in
Chemnitz: In der Wahrnehmungeiniger Demonstranten ist die
Gewaltbereitschaft von Auslédndern gestiegen, obwohl die Sta-
tistiken das nicht unterstiitzen. Es gibt meiner Meinung nach
keine neutrale Wahrnehmung, wie sie vielleicht szientistische,
militante Atheisten fordern oder fiir sich in Anspruch nehmen.

mischer und reagieren schneller auf die Bediirfnisse ihrer Ge-
meindemitglieder.

Erklart sich die Schwachung der institutionalisierten Religion
nicht auch mit einer zunehmenden Skepsis gegeniiber
Autoritaten?
Die heute sehr verbreite Kritik an Autoritdten spielt sicher eine
wichtige Rolle. Dazu beigetragen hat die Wissensdemokratisie-
rung. Der Zugang zu Wissen, auch zu Wissen iiber Religion und
Spiritualitét, ist nicht mehr einigen wenigen Menschen vorbe-
halten. Hinzu kommt, dass Menschen sich oft weniger gerne
in bestimmte von einer Gemeinschaft vorgegebene Strukturen
einbinden lassen. Das sehen wir zum Beispiel vielerorts an der
Schwéchung des Vereinslebens. Zur Schwéchung der instituti-
onalisierten Religion trdgt wohl der Glaube bei, dass auch die
Wissenschaft Antworten auf Sinnfragen liefern kann oder zu
einer besseren Gesellschaft fiihrt. Jeder wissenschaftliche Fort-
schritt kann allerdings auch wieder zu neuen Paradoxien und
Gefahren hinfiihren. Auch sidkulare Strukturen kénnen unter
bestimmten Voraussetzungen Gewalt begiins-

... und wo sehen Sie hier eine Verbindung zur
Spiritualitat?

Die Fahigkeit oder der Zwang, Bedeutung zu
schaffen, geht schnell ins Spirituelle hinein.
Es gibt Paradoxien, denen man sich nicht mit
der Vernunft alleine anndhern kann. Ich kann
zum Beispiel nicht verniinftig iiber meinen

tigen, wie uns das 20. Jahrhundert gezeigt hat.

«Spiritualitat wird
heute auch im
Internet, in
Workshops oder in
Yogakursen gelebt.»

Die rationalen Erklarungen der Wissenschaft
haben aber nicht dazu gefiihrt, dass sich die
Menschen grundsatzlich von Religion und
Spiritualitat verabschieden...

In der Nachkriegszeit konnte man einen sig-

eigenen Tod nachdenken, iiber Liebe oder auch

liber Erfahrungen, die ins Ekstatische hineingehen. Das Nach-
denken iiber solche Erfahrungen ist nie wertneutral. Es ist im-
mer eingebunden in den eigenen biografischen Kontext, die
eigene Kultur und die eigenen Wertvorstellungen. Das hat eine
Art spirituelle Qualitét, weil es sich der Vernunft entzieht. Man-
che versuchen liberdies, solche existenziellen Fragen im Rah-
men einer ganz bestimmten Spiritualitdt oder mit religionsbe-
zogenen Schriften zu l6sen.

Insbesondere in Europa hat die institutionalisierte Religion im
Verlauf der letzten Jahrzehnte stark an Bedeutung verloren.
Wie erklaren Sie diesen Wandel?

Um diesen Wandel erkldren zu kdonnen, miissen wir uns be-
wusstmachen, dass Religion in Europa iiber Jahrhunderte hin-
weg besonders stark institutionalisiert war. Europa wurde in
der Zeit der Reformation mit dem Westfélischen Frieden durch
den Grundsatz «cuius regio, eius religio» gepragt. Das bedeutet:
Die Landesfiirsten bestimmten die Religion ihrer Untertanen.
Jeder Staat war damit gleichzeitig auch ein konfessioneller
Staat. In der jlingeren Vergangenheit 16sten sich die europdi-
schen Staaten von diesem politisch-religiésen Erbe. In dieser
historischen Ndhe zum Staat sehen viele Religionswissen-
schafter jedoch den Grund fiir die sklerosierten Kirchenstruk-
turen, vor allem innerhalb der romisch-katholischen Kirche.
Aufgrund solch verharteter Strukturen haben sich die Kirchen
immer mehr von der Lebensrealitdt der Menschen entfernt. In
den USA ist das zum Beispiel anders. Dort sind der Staat und
die Religion nicht so eng miteinander verflochten, es gibt dort
zum Beispiel auch keinen staatlichen Religionsunterricht. Da-
durch verhalten sich die Religionsgemeinschaften viel dyna-

CURAVIVA 11|18 8

nifikanten Einbruch der Anzahl von Gottes-
dienstbesuchern beobachten. Viele Soziologen dachten des-
halb, dass es zunehmend zu einem Bedeutungsverlust von
Religion und Spiritualitdt kommen wird. Seit rund drei Jahr-
zehnten aber riickt man von dieser These ab. Man stellt viel-
mehr fest, dass sich das religiose Feld diversifiziert, demokra-
tisiert und auch privatisiert. Spiritualitdt wird auch an anderen,
neuen Orten gelebt: nicht mehr in traditionellen Gemeinschaf-
ten, sondern zum Beispiel im Internet, in Workshops, in Yoga-
kursen.

Es ist ein regelrechter Markt fiir Spiritualitdat entstanden. Wie
erklaren Sie diese Entwicklung?

Esbesteht ganz offenbar eine Nachfrage nach solchen Angebo-
ten. Die grosse Vielfalt hdngt mit den Informationsméglichkei-
ten zusammen, die wir heute haben. Ein wichtiges Moment ist
zudem die Individualisierung unserer Gesellschaft, die mit der
68er-Bewegung begonnen hat. Es gibt auch kritische Stimmen
zu dieser Entwicklung: Manche Soziologen sprechen von einem
Diktat zum Glick, zum Erfolg im privaten und beruflichen Le-
ben. Etliche Angebote auf dem spirituellen Markt dienen denn
auch der Selbstoptimierung. Soziale und karitative Dimensio-
nen des Religiésen und Spirituellen wiirden dadurch ver-
schwinden, heisst es. Es gibt auch die Kritik, dass die meisten
dieser neuen spirituellen Gruppen apolitisch seien. Und man-
chen spirituellen Unternehmern wird vorgeworfen, ausgeprag-
te finanzielle Interessen zu haben.

Wie beurteilen Sie personlich die vielen neuen spirituellen Tech-
niken?
Ich glaube, man darf diese Entwicklung nicht nur kritisch se-



hen. Ein personlicher und individueller Zugang zu Spiritualitat
ist vergleichbar mit Kreativitat. Wie ich zuvor schon erldutert
habe, hilft Spiritualitdt, sich Themen anzundhern, die sich nur
schwer mit sprachlichen Begriffen oder Vernunft bewiltigen
lassen. Spirituellen Techniken kénnen solche Bediirfnisse be-
friedigen. Sie bieten Raum fiir nicht-analytisches Denken.

Ist diese sehr auf die personliche Befindlichkeit ausgerichtete
Spiritualitat ein typisches Phanomen unserer modernen
westlichen Gesellschaften?

Selbstergriindungstechniken kennt man auch im muslimi-
schen Kontext. In Kairo gehen zum Beispiel einige Personen zu
muslimischen Traumdeutern, um etwas liber den symboli-
schen Gehalt eines Traumes zu erfahren und personifizierte
Botschaften zu erhalten. Es handelt sich hier also nicht um ganz
neue Phanomene. Gleiches trifft auf die grosse Vielfalt spiritu-
eller Gemeinschaften zu. In Indien, aber auch in der muslimi-
schen Welt gibt oder gab es zumindest eine breite Vielfalt. Mit
nationalistischen oder fundamentalistischen Tendenzen, die
auch ein Teil der Moderne sind, ist diese Viel-

Zuriick zum kaum iiberschaubaren Angebot spiritueller
Techniken und Kurse. Gibt es aus lhrer Sicht beunruhigende
Tendenzen?

Es fallt auf, dass sich heute jemand schnell als Experte fiir ein
Thema bezeichnen kann. Wahrend friither der Initiationsweg
eines religiosen Experten viel 1dnger dauerte, geniigt es heute,
einen Kurs zu besuchen und eine Internetseite aufzuschalten.
Wenn man sich fiir ein bestimmtes Angebot interessiert, ist
deshalb immer eine gewisse Skepsis angebracht. Es gibt zum
Beispiel ein Institut in der Westschweiz, das vorgibt, spirituel-
le Erfahrungen mit wissenschaftlichen Methoden zu erfor-
schen. Wenn man dann aber genauer hinschaut, haben nicht
alle Personen die dafiir erforderlichen Diplome.

Ist die Existenz solcher Gruppen nicht die Folge einer aus-

gepragt liberalen Denkhaltung in der Schweiz?

Der Liberalismus in der Schweiz ist gekennzeichnet durch eine

grosse Offenheit selbst Denkrichtungen und Therapien gegen-

liber, die manchen eher etwas obskur erscheinen mégen. Eine
wichtige Voraussetzung fiir diese Offenheit

falt zum Teil wieder eingeengt worden. Auf-
grund der Datenlage ist es aber schwierig,
hierzu fundierte Aussagen zu machen.

Welchen Stellenwert hat die institutionelle
Religion heute in der Schweiz?
Die Kirchen spielen fiir viele Menschen vor

«Uberlieferte
religiose Symbole
stiften Identitat fiir
eine Gesellschaft und
ihre Individuen.»

sind die 6ffentliche Debatte und Fachstellen,
die liber diese Angebote informieren. In einem
ausgepragt laizistischen Staat wie Frankreich
ist das anders.

In der Schweiz ist die Vielfalt an spirituellen
Stromungen also besonders gross?

allem bei einschneidenden Ereignissenim Le-

ben immer noch eine zentrale Rolle. Dazu gehéren die Geburt
respektive die Taufe, die Hochzeit, oder der Tod. Daran wird
deutlich, welche identitétsbildende Kraft {iberlieferte religiose
Symbole fiir eine Gesellschaft und ihre Individuen haben. Die
Seelsorge in den Pflegeheimen ist auch noch relativ stark kirch-
lich gepragt. Zu erwihnen sind auch die sozialen Dienstleis-
tungen kirchlicher Organisationen.

Wichst die Anzahl bekennender Atheisten?

In den offiziellen Statistiken wird nur die Kategorie der Kon-
fessionslosen erfasst. Und Konfessionslosigkeit ist nicht mit
Atheismus gleichzusetzen. Ich denke aber schon, dass die An-
zahl der Atheisten wachst. Flir militante Atheisten ist Wissen-
schaft eine Weltanschauung, zunéchst ist es aber eigentlich
eine Methode. Oft interessiert sie vor allem die Plausibilitdt
religioser Mythen und Schriften. Fiir die Anhénger einer Reli-
gion geht es aber nicht um die Plausibilitdt des Mythos, im
Vordergrund stehen Gemeinschaftsbildung und das Metapho-
rische. Ubrigens denken auch Atheisten nicht immer rational,
zum Beispiel, wenn sie sich verlieben.

Sie kritisieren den Atheismus?

Ich kritisiere eine bestimmte Form des Atheismus. Es gibt aber
zum Beispiel auch einen Atheismus, der sich an der Mystik
orientiert. Der Philosoph Arthur Schopenhauer hat ein solches
Denken gepflegt und sich sehr stark fiir die Schriften des Bud-
dhismus interessiert, die auch eher atheistisch sind. Auch ich
personlich fiihle mich dieser Art des Atheismus verbunden. Es
geht dabei um eine Anndherung an die schwer fassbare Wirk-
lichkeit und das Nachdenken iiber existenzielle Fragen.

Wihrend in Frankreich das rationale Denken
stark gewichtet wird, ist man im deutschsprachigen Raum of-
fener gegeniiber dem Imaginéren und der Subjektivitét. Solche
Stromungen und Tendenzen werden weniger als Gefahr be-
trachtet. In Frankreich hingegen ist das Imaginére und Religi-
Ose stets das Andere der Moderne und wird marginalisiert. Der
ausgepragte Liberalismus in der Schweiz ermdglicht eine be-
sonders grosse Pluralitét an religiésen und auch therapeuti-
schen Richtungen. Ende des 19. Jahrhunderts etablierte sich in
der Schweiz etwa die Anthroposophie. Erwdhnen mdéchte ich
auch Albert Hofmann, den Entdecker des LSD. Ein wahrer Che-
miker sei auch ein Mystiker, sagte er einmal. Heute gibt es vie-
le bekannte Astrologie-Schulen in der Schweiz, es lassen sich
aber auch -und das ist die Kehrseite - viele sektenartige Grup-
pierungen hier nieder.

Diirfen Religion und Spiritualitat bei der Betreuung und Pflege
von Menschen in Krisensituationen eine Rolle spielen?

Wenn Menschen in Krisensituationen dieses Bediirfnis haben,
steht dem nichts entgegen. Es braucht aber Betreuende, die
dafiir ausgebildet sind. An der John-Hopkins-Universitédtin Bal-
timore USA zum Beispiel werden bei krebskranken Menschen
im Endstadium sehr gute Resultate mit einer LSD-Therapie er-
zielt. Durch erweiterte Bewusstseinszustdnde konnten sie so
ihre Angst vor dem Tod liberwinden. Studien der Weltgesund-
heitsorganisation und der Medizinanthropologie deuten darauf
hin, dass spirituelle Praktiken in Ldndern mit einem hohen
therapeutischen Pluralismus den Verlauf von psychischen
Krankheiten positiv beeinflussen. Das trifft zum Beispiel auf
rituelle Heilungen in Indien zu. Das Spirituelle hilft dort dabei,
eine Krise positiv zu deuten. ®

9 CURAVIVA 11|18



	Religionswissenschafterin Stéphanie Majerus erläutert die Bedeutung des Spirituellen : "Man kann nicht vernünftig über den eigenen Tod nachdenken"

