
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 88 (2017)

Heft: 11: Wie sterben? : Überlegungen zu einem guten Tod

Artikel: Über das Sterben in einer Zeit religiöser Entwurzelung und
medizinischen Fortschritts : "Entscheidend ist, dass man im Leben Sinn
und Sättigung findet"

Autor: Tremp, Urs / Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-834301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-834301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über das Sterben in einer Zeit religiöser Entwurzelung und medizinischen Fortschritts

«Entscheidend ist, dass man
im Leben Sinn und Sättigung findet»

Konferenzen - kirchlicher Jetset, könnte man sagen. Ich war
Mitte vierzig, arbeitete viel und war mir gar nicht bewusst, dass

die zweite Lebenshälfte anbricht. Bis ich eines Tages mit einer

doppelten Lungenentzündung auf der Notfallstation landete.

Eine durchaus bedrohliche Situation.
Ja, tatsächlich bedrohlich. Aber es passierte
etwas sehr Eigenartiges. Innerhalb der ersten
zwei Nächte im Spital wurden mir zwei Dinge

ganz klar: dass es Zeit ist, in meinem Leben

etwas grundlegend zu verändern. Dass ich
runterkommen muss, und zwar im wahrsten Sinn:

vom abgehobenen Jetset auf den Boden. Ich

wollte das Erdhafte spüren und dort sein, wo das reale Leben

stattfindet.

Und das Zweite, das Ihnen klar wurde?
Dass ein neues Thema ins Zentrum meines Lebens rücken soll:
das Thema «Sterben und Tod».

Wenn man so will, fürwahr etwas sehr Erdhaftes.

Ja, sicher.

«Man kann es auch
so sagen: Wer sich

auf den Tod
einlässt, hat mehr

vom Leben.»

Und wie kamen Sie zu diesem Thema, das Sie fortan
beschäftigen sollte?
Das weiss ich selbst nicht genau. Ich hatte mich zuvor
überhaupt nicht damit befasst. Ich hatte mich wohlgefühlt in der

Gesellschaft der internationalen Ökumene.

Das Thema «Sterben und Tod» fiel mir einfach

völlig unerwartet zu.

Kommt man nicht unwillkürlich auf die
Themen Sterben und Tod, wenn man

lebensbedrohlich krank ist?

Ja. Aber man hofft ja in erster Linie, dass man
wieder gesund wird. Später, wenn man

tatsächlich wieder gesund ist, denkt man kaum mehr daran, wie
nahe am Sterben man war. Das ist auch gut so, man will und
soll ja wieder leben.

Was ist denn bei Ihnen anderes passiert?
Wie gesagt: Ich weiss es nicht. Ich weiss einfach, dass es eine

existenzielle Zäsur war. Eigentlich hat das Thema mich gefunden

und nicht ich das Thema. Ein Jahr nach dem Spitalaufenthalt

habe ich die Stelle gewechselt und hier im Diakoniewerk

Die Kunst des guten Sterbens setzt die Kunst des

guten Lebens voraus. Und Gutes erleben kann man
noch in den allerletzten Wochen und Monaten -
wenn man dafür sensibel ist. Sagt Heinz Rüegger*,
der sich als Ethiker und Gerontologe intensiv mit
Sterben und Tod auseinandersetzt.

Interview: UrsTremp

Herr Rüegger, Sie beschäftigen sich intensiv mit dem Tod und

dem Sterben. Auch mit dem eigenen?
Heinz Rüegger: Sicher.

Schon immer? Oder erst seit Sie älter geworden sind?

Lassen Sie mich für eine Antwort etwas ausholen.

Bitte.
Bevor ich vor 18 Jahre hierher in die Stiftung Diakoniewerk
Neumünster kam, war ich beim Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbund Beauftragter für ökumenische Fragen, also

für interkonfessionelle und interreligiöse Beziehungen. In dieser

Funktion war ich viel unterwegs, oft an irgendwelchen

*Dr. theol. Heinz Rüegger, 64-jährig, ist Theologe, Ethiker und

Gerontologe. Er arbeitet am Institut Neumünster in Zolliker-

berg ZH, einem Betrieb der «Stiftung Diakoniewerk
Neumünster - Schweizerische Pflegerinnenschule». Das Institut
versteht sich als Brücke zwischen Wissenschaft und Praxis im

Themenbereich des Alters. Rüegger hat zahlreiche Bücher

geschrieben, die sich mit theologischen und ethischen Fragen

rund um das Alter(n) und Sterben beschäftigen. Theologe und Gerontologe Heinz Rüegger im Park der Stiftung Diakonie werk Neumünster in Zollikerberg:
«Die Ars moriendi war früher ein Teil der Ars vivendi, der Kunst des guten Lebens. Das versteht man heute nicht mehr.» Foto: Urs Tremp

CURAVIVA 11 | 17 CURAVIVA 11 | 17



Neumünster angefangen. Ein paar Meter neben meinem Büro

beginnt das Pflegeheim. Da sind das Sterben und der Tod
dauernd präsent. Da erfuhr ich wirklich diese Erdung. Immer mehr
habe ich mich dann mit medizin-ethischen und gerontologi-
schen Fragen rund ums Sterben und den Tod beschäftigt - und
ich tue das heute noch.

Sie haben diese Neuausrichtung nie bereut?
Nein! Nie! Der deutsche Arzt und Theologe Manfred Lütz hat
einmal gesagt: «Wer den Tod verdrängt, verpasst das Leben.»

Das heisst?

Man kann es auch umgekehrt formulieren: Wer sich auf den

Tod einlässt, hat mehr vom Leben. Neu ist diese Erkenntnis
nicht. Das weiss die Philosophie schon seitJahrhunderten. Und
ich selbst habe in meinem Leben erfahren, dass es tatsächlich
stimmt.

Das müssen Sie konkretisieren.
Je mehr man sich mit Sterben und Tod auseinandersetzt, umso
kostbarer wird das Leben in seiner Vielfältigkeit. Ich lebe heute

sehr viel achtsamer. Ich koste den einzelnen Augenblick viel
mehr aus. Ich nehme die Kleinigkeiten des Alltags, das Schöne

und Gute viel intensiver wahr. In der Bibel gibt
es eine Formulierung im Zusammenhang mit
alten Patriarchen: «Sie starben in schönem
Alter und lebenssatt.» Satt - nicht so verstanden,

dass sie das Leben satt gehabt hätten,
sondern im Sinn einer tiefen Sättigung. Seit

ich mich mit dem Sterben beschäftige, erlebe

ich mein Leben als sehr viel sättigender.

Oder in der Erinnerung das ins Zentrum des biografischen
Rückblicks rücken, was wirklich sinnstiftend war.

Haben Sie ein Beispiel?
Als Student habe ich in den USA einmal einen Vortrag der grossen

Pionierin der Sterbebegleitung, Elisabeth Kübler-Ross,
gehört. Sie erzählte von einem sehr erfolgreichen Manager, den

sie in den Tod begleitet hat. Dieser Mann gab auf die Frage nach
dem intensivsten Moment in seinem Leben nicht einen
geschäftlichen oder gesellschaftlichen Erfolg an, sondern erzählte

von einem Sonntagnachmittag, an dem er ohne Zeitdruck
zusammen mit seinem Sohn am Fluss fischen ging. Ein offenbar

zutiefst stimmiges Erlebnis. Angesichts des Todes kann

man einen klareren Blick dafür gewinnen, was im Leben wirklich

wesentlich ist und trägt.

Und fällt einem das Sterben leichter, wenn man sein Leben im

Licht des einmal kommenden Todes zu führen versucht?
Man stirbt dann sicherlich mit dem Gefühl, am Leben und an

dem, was wesentlich ist, nicht einfach vorbeigelebt zu haben.

Man hat dann im Leben Berührung mit dem gehabt, was zutiefst
nährend ist. Das ist - so glaube ich - der Kern der Sinnerfahrung
überhaupt: etwas erfahren, das mein Leben lebenswert macht,

weil es einen nährenden Gehalt hat, weil es

Lebenshunger stillt und dem Leben Sinn gibt.
«Die Beschäftigung

mit der eigenen
Endlichkeit nimmt

ein Stück Angst
vor dem Sterben.»

Braucht es denn eine existenzielle Erfahrung wie eine

schwere Krankheit, dass man zu dieser Erkenntnis und zu

einem sättigenderen Leben kommt?

Man kann auch ohne diese Erfahrung dahin kommen. Aber die
meisten Menschen machen in ihrem Leben Erfahrungen, die
sie in den Grundsicherheiten erschüttern und die sie dazu bringen,

über das Leben nachzudenken. Ab einem bestimmten Alter

- ab der Lebensmitte etwa - schliesst dieses Nachdenken
wohl auch die Endlichkeit und damit Sterben und Tod mit ein.

Man kann ob solch existenzieller Erfahrungen allerdings auch

verzweifeln.
Es ist natürlich völliger Unsinn, jemandem, der mit vierzig
unheilbar an Krebs erkrankt, zu sagen: Toll, jetzt kannst Du
intensiver leben, jetzt bekommt Dein Leben Sättigung. Man soll
die Verzweiflung annehmen: Es ist, wie es ist. Dann aber soll

man fragen: Was kann ich aus dieser Lebenssituation noch
machen?

Wer soll fragen?
Gespräche sind in solchen Situationen ganz wichtig. Man kann
einem anderen zwar nicht sagen oder raten, was er tun soll.

Aber man kann zum Bespiel mit jemandem darüber reden, was
ihm in seinem Leben ganz wichtig ist und war. Dann kann
man - auch wenn nicht mehr viel Zeit bleibt - noch einmal
Dinge unternehmen, die Lebenshunger stillen und sättigen.

Solch glückliche Erfahrungen und Momente
sind ja auch Erfahrungen und Momente der

Transzendenz. Sind diese Erfahrungen und

Momente vielleicht auch darum in der letzten
Lebensphase derart wichtig, weil sie auf das

Danach und das Dahinter hinweisen? Oder

erleben das nur gläubige Menschen so?

Ich glaube, dass es auch eine säkulare Spiritualität gibt. Die

Erfahrungen, von denen wir jetzt reden, sind tatsächlich
Erfahrungen, die über das hinausweisen, was oberflächlich
sieht-, greif- und erfahrbar ist. Diese Tiefendimension ist
entscheidend, dass man Sinn und Sättigung findet. Und sie er-

schliesst sich nicht nur religiösen Menschen.

Wie hilft das beim Sterben - auch bei Menschen, die nicht
daran glauben, dass nach dem Tod noch etwas kommt?
Es hilft, weil es auf eine Sinntiefe des Lebens hinweist, die sich

hinter der Oberflächlichkeit auftut. Erfährt man diese Sinntiefe,

dann erfährt man, dass das Leben kostbar und lebenswert
ist. Das macht dankbar und ruhig - welche Vorstellung oder

Hoffnung man auf das Danach hat, ist gar nicht so wichtig. Wer
sich einlässt auf den Gedanken, dass das Leben endlich ist, wird
sensibel für diese Tiefendimension. Nicht erst, wenn es ans
Sterben geht, sondern auch im vorherigen Leben. Das bereichert

das Leben - und es erleichtert schliesslich das Sterben.

Eine Art Zuversicht, auch ohne Hoffnung auf ein Danach...

Ich liebe den Ausdruck «Abdanken». Abdanken heisst ja, dass

ich etwas abgebe, allerdings nicht in der beklagenden Haltung,
sondern in einer Haltung der Dankbarkeit - im Wissen darum,
dass es wunderbar war, dass es mich genährt hat und dass es

jetzt ein Ende haben darf.

CURAVIVA 11 | 17



Das mag für den Sterbenden durchaus so sein. Aber hilft das

auch den Angehörigen, die zurückbleiben?
Sterben ist etwas Schmerzhaftes. Da muss man mich richtig
verstehen. Sterben ist Trennung und Abbruch. Aber wer sich

darauf einstellt, ist eben andererseits empfänglich für die
Grösse und Schönheit des Lebens. Das gilt auch für die

Angehörigen. In unserer Gesellschaft ist der Tod verdrängt worden.
Er ist tabuisiert, er findet im Alltag nicht statt. Die Ars mori-
endi - die Kunst des guten Sterbens - war früher ein Teil der

Ars vivendi, der Kunst des guten Lebens. Das versteht man
heute nicht mehr.

Wie lernt man diese Kunst?

Aufzwingen kann man sie niemandem. Aber spätestens ab der

Mitte des Lebens - so zwischen vierzig und fünfzig - sollte die

Auseinandersetzung mit dem Sterben und dem Tod anfangen
zu reifen. Wer das partout ausblendet und von sich weist - und
das machen viele -, vergibt sich etwas.

Was denn?

Möglichkeiten der eigenen Persönlichkeitsentwicklung, der

Reifung, des Gewinns an Tiefe und Lebensqualität. Und die

Auseinandersetzung mit der eigenen Endlichkeit nimmt ein
Stück Angst vor dem Sterben.

Fällt es gläubigen Menschen leichter, zu

sterben, als

nichtgläubigen?

Ich mache die Erfahrung, dass auch fromme
und gläubige Menschen sehr am Leben hängen.

Zum Teil haben gläubige Menschen sogar
noch mehr Angst vor dem Sterben. Menschen,
die das Bild eines Strafgerichts etwa vor Augen haben. Wer

allerdings einen lebensfreundlichen Glauben hat und sich der

Endlichkeit des Lebens bewusst ist, dem kann die gläubige
Zuversicht beim Sterben schon helfen.

Sie reden immer wieder von Sättigung, von der
Lebenssattheit, die man am Ende eines Lebens spüren kann. Darf

man dann sagen: «So, das wars für mich, ich bin gesättigt, ich

gehe jetzt!» - so wie man am Ende eines ausgedehnten Mahls

Serviette und Besteck weglegt und sich nichts mehr auf den

Teller legen lässt?
Sie meinen, ob man selbst bestimmen kann, wann das eigene
Leben zu Ende sein soll?

Genau.

Das tun wir ja tatsächlich in den meisten Fällen ohnehin.

Ach ja? Meines Wissens ist es noch immer eine Minderheit
von Menschen, die mit Exil oder sonst einer
Sterbehilfeorganisation selbst über ihren Todeszeitpunkt bestimmen.
Das stimmt. Aber darum geht es gar nicht. Wir erleben seit

einiger Zeit einen einschneidenden Paradigmenwechsel im
Umgang mit dem Sterben, den man gar nicht richtig
wahrnimmt. Man hat durch Befragung von Ärzten untersucht, welche

Entscheide gefällt wurden im Zusammenhang mit Sterbe-

fällen, in die sie im Jahr 2013 involviert waren. Was kam heraus?

«Wer akzeptiert,
dass das Leben

endlich ist,
wird sensibel für
Transzendenz.»

In knapp 60 Prozent der ärztlich begleiteten Todesfälle starben
die Menschen erst, nachdem vorgängig ein Entscheid gefällt
worden war, dass man das Sterben zulässt. Nach Meinung des

Palliativmediziners Gian Domenico Borasio muss man in der

Schweiz sogar von 75 Prozent der Todesfälle ausgehen. Unsere

Medizin hat heute derart viele Möglichkeiten, das Sterben zu

verzögern und hinauszuschieben, dass dem Sterben inzwischen

Entscheide vorausgehen müssen, die das Sterben zulassen.

Man könnte das Leben nämlich in vielen Situationen durch

lebensverlängernde Massnahmen noch fortführen.

Und wer entscheidet?
Mit dem neuen Erwachsenenschutzrecht liegt die Entscheidung
immer beim Betroffenen, also beim Sterbenden...

...der allerdings dazu oft nicht mehr fähig ist.

Richtig. Darum regelt das Gesetz, dass bei Urteilsunfähigkeit die

stellvertretenden Entscheidungspersonen entscheiden - nicht
nach ihrem Gusto, sondern streng gebunden an den mutmasslichen

Willen des Sterbenden. Was ich sagen will: Wir leben

heute in einer Kultur-in einem Sozial- und Gesundheitswesen-,
in dem das Sterben in den meisten Fällen an selbstbestimmte
Entscheide des Sterbenden oder seiner Vertretung gebunden ist.

Anders gesagt: Aufgrund der horrenden Fort-

schritte der Medizin und ihrer lebensverlängernden

Möglichkeiten ist das selbstbestimmte

Sterben nicht nur zu einem Recht, sondern

eigentlich zu einer Verpflichtung geworden.

Dann steht dies auf der gleichen Stufe wie
der begleitete Suizid mit einer
Sterbehilfeorganisation?

Man denkt bei selbstbestimmtem Sterben immer an Exit und
den begleiteten Suizid. Selbstbestimmtes Sterben bedeutet
heute aber in den meisten Fällen Verzicht auf lebensverlängernde

Massnahmen, also passive Sterbehilfe. Wir müssen
heute beim Sterben vieles selbst entscheiden, was früher dem

Schicksal überlassen werden konnte. Ich spitze es zu: Früher

gab es selbstbestimmtes Sterben - also die Koppelung von Sterben

an eigenes Entscheiden, sterben zu wollen - nur für den

«Selbstmörder». Der Suizid aber war in der Gesellschaft der

Sündenfall per excellence. Es gab kaum etwas anderes, das so

geächtet war. Heute sind wir so weit, dass das Sterben sehr oft
an eine eigene Entscheidung gekoppelt ist. Das ist zum
Normalfall geworden. Kultur- und sozialpolitisch ist das etwas
Neues in der Menschheitsgeschichte - und für viele noch eine

Überforderung.

Die Sterbehilfeorganisation Exil hat weiterhin Zulauf. Es gibt
also viele Menschen, die sich die Option des begleiteten
Suizids offenhalten möchten. Wann darf man denn aus

ethischer Sicht sagen: Ich bin lebenssatt oder das Leben wird
mir zum Überdruss, reicht mir den Giftbecher!
Wer lebenssatt wird, greift kaum zum Giftbecher, sondern lebt
dankbar, bis eine Krankheit mit potenziell tödlichem Ausgang
ihn heimsucht. Dann mag jemand entscheiden, nicht mehr
medizinisch gegen die Krankheit anzukämpfen, sondern das

Sterben zuzulassen. Nur jemand, dem das Leben unerträglich »

CURAVIVA 11 | 17



Bachelorstudium Pflege:
Berufsbegleitendes Studium
für FaGe/FaBe mit Maturität

Pflege studieren - Studium und Beruf
kombinieren

Dieser Studiengang wurde speziell für Personen

entwickelt, die bereits eine Ausbildung
als FaGe oder als FaBe und eine Maturität
absolviert haben und sich für das Bachelorstudium

in Pflege auf Hochschulniveau
interessieren.

- Nächster Studienstart: 17. September 2018

- Dauer des Bachelorstudiums: 4 Jahre

- 50% Berufstätigkeit während des ganzen
Bachelorstudiums möglich

Infoveranstaltungen

- Donnerstag, 16. November 2017

- Dienstag, 23. Januar 2018

- Dienstag, 10. April 2018

Auskunft zum Studium und Anmeldung
zu den Infoveranstaltungen

Telefon +41 31 848 35 40
pflege@bfh.ch
gesundheit.bfh.ch/pflege

Berner
Fachhochschule Gesundheit

Privatwäsche
Service
für Alters- und Pflegeheime

www.bardusch.ch

HUGENTOBLER.
Schweizer Kochsysteme

Wir wollen unsere

eigene Küche

rentabel führen -
auch in Zukunft.

Besuchen Sie uns in Basel, Halle 1.0,
Stand D104/106

www.hugentobler.ch



geworden ist, wird sich allenfalls entschliessen, als letzten
Ausweg einen begleiteten Suizid zu vollziehen. Das gilt es zu

akzeptieren. Das scheint mir ethisch und theologisch eine

legitime Option zu sein, wenn sie verantwortlich geprüft und

durchgeführt wird.

So oder so geht es aber um eine Form selbstbestimmten
Sterbens?

Ja, wir sind heute in vielen Situationen quasi verdammt zur
Freiheit, selbst über unser Sterben entscheiden zu müssen.
Selbstbestimmtes Sterben ist heute zum Normalfall geworden.
In den meisten Fällen geht es, wie gesagt, um den Verzicht auf

lebensverlängernde Massnahmen. Aber ich glaube, dass
angesichts dieser Entwicklung in Zukunft auch der begleitete Suizid
in gewissen Situationen eine von vielen Möglichkeiten des

selbstbestimmten Sterbens sein wird. Immer mehr Menschen

empfinden dies auch als moralisch akzeptabel.

Die Befürchtung, dass der gesellschaftliche und ökonomische
Druck auf alte Menschen zunehmen wird, dass sie sich

rechtzeitig verabschieden sollen, statt noch viele Pflegekosten
zu verursachen, haben Sie nicht?
Ich sehe das Problem durchaus, und solche Mechanismen sind

kritisch zu hinterfragen. Aber es ist nicht deshalb ein Problem,

weil es die Sterbehilfeorganisationen gibt. Sondern weil die

moderne Medizin es erforderlich macht, zu entscheiden, bis

wann der Tod bekämpft und ab wann das Sterben zugelassen
werden soll. Früher, als man den Tod dem Schicksal überlassen

konnte, musste niemand begründen, warum er den Tod oder
das Weiterleben will. Heute aber ist genau dies das Problem:
Sie müssen sich vor dem Gewissen, vor Gott, vor der Familie
oder der Gesellschaft rechtfertigen, warum Sie sich wie
entscheiden. Sterben ist selbstbestimmt, aber auch selbstverantwortlich

geworden. Es hat eine Art moralische Responsibilisie-

rung des Sterbens stattgefunden.

Wie kann man der Gefahr solcher gesellschaftlicher
Druckmechanismen begegnen?
Man muss darüber reden. Es braucht eine breite gesellschaftliche

Diskussion übers Sterben und wie wir es damit künftig
halten wollen. Das Ziel müsste sein, dass niemand ein schlechtes

Gewissen haben muss, wofür er sich auch entscheidet: sei

es zum Weiterleben oder zur Beendigung seines Lebens. Aber

wir sollten auch wieder lernen, dass ein Leben nicht dadurch
erfüllt wird, dass wir es immer noch mehr verlängern, sondern

dadurch, dass wir es so intensiv und authentisch leben, dass

wir es zu gegebener Zeit dankbar und lebenssatt loslassen und
das Sterben als zum Leben gehörend bejahen können. •

Anzeige

SchuLthess-Wet-CLean -
Die erste Wahl für alle Textilien

Schulthess Wet-Clean reinigt äusserst
schonend mit Wasser und umweltfreundlichen
Flüssigwaschmitteln:

• Uniformen • Schutzbekleidung
• Bettwaren • Sitzkissen
• Bekleidung • Mikrofaserlappen

Ökologisch und intelligent,
mit USB-Schnittstelle

Kontaktieren Sie uns, wir beraten Sie gerne!

Schulthess Maschinen AG

CH-8633 Wolfhausen, info(g)schulthess.ch
Tel. 0844 880 880, www.schulthess.ch Wäschepflege mit Kompetenz

CURAVIVA 11 | 17


	Über das Sterben in einer Zeit religiöser Entwurzelung und medizinischen Fortschritts : "Entscheidend ist, dass man im Leben Sinn und Sättigung findet"

