
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 86 (2015)

Heft: 11: Übergänge : wenn das Leben eine Wendung nimmt

Artikel: Wie soll man damit umgehen, wenn einen die Toten nicht in Ruhe
lassen? : Die Verstorbenen bleiben ein Teil des Lebens

Autor: Will, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-804631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-804631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie soll man damit umgehen, wenn einen die Toten nicht in Ruhe lassen?

Die Verstorbenen bleiben
ein Teil des Lebens

Wie können neue Formen der Beziehung
zwischen Lebenden und Verstorbenen
geschaffen werden? Unsere Autorin beschloss,
neue Ansätze zu suchen, um Menschen
zu helfen, gelassener mit dem Verlust eines
geliebten Menschen umzugehen.

Von Isabelle Will*

Die Fortschritte in der Medizin, die Medikalisierung des
Sterbens und die Einschränkungen des städtischen Lebens haben

unsere Beziehung zum Tod verändert. Der Begriff vom «guten
Sterben» hat der Entmenschlichung des Todes Vorschub geleistet.

Entmenschlicht, weil das Sterben nicht mehr im Beisein

von Nahestehenden und Familienmitgliedern erfolgt und eher

auf die Anwesenheit und Kompetenz von Spezialisten für «gutes

Sterben» vertraut wird.

Heutzutage sterben die meisten Menschen im Spital oder in
Einrichtungen für Pflegebedürftige. Die danach folgenden
Rituale wie Kremation oder Begräbnis markieren den Beginn der

Arbeit des Vergessens. Die Trauer ist somit keine erforderliche

Zeitspanne mehr. Sie soll abgekürzt und möglichst kurz gehal-

* Isabelle Will ist Geriaterin. Die frühere
Klinikleiterin in den Abteilungen
Palliativmedizin und Geriatrie der

Universitätsspitäler Genf ist seit 2012

beratende Ärztin in zwei grossen
Pflegeheimen des Kantons Genf und

beteiligt sich an verschiedenen
Reflexionsprojekten rund um das Älterwerden.

ten werden. Um zu lernen, sich vom Tod und vom Verstorbenen

zu lösen und ihn nach und nach zu vergessen.
Was aber bleibt von der Verbindung zwischen den Verstorbenen

und Hinterbliebenen? Wo sind die Verstorbenen? Bleiben uns
die Verstorbenen nur im tiefsten Inneren erhalten oder können
wir sie weiterhin als soziale Wesen betrachten? Könnte der

Verlust mit grösserer Gelassenheit erlebt werden, wenn die

Lebenden ebenso wie der Verstorbene einen Umwandlungspro-
zess durchlaufen würden? Kann es sein, dass ein gut verlaufender

Umwandlungsprozess des Toten den des Hinterbliebenen

beeinflusst?

Ein Teil der lebendigen Welt
In meiner Praxis als Geriaterin in einem Pflegeheim lernte ich
rasch, dass die Verstorbenen ein Teil der Welt der Lebenden sind
und dass es nötig ist, sich um
sie zu kümmern.
Einem durch den Tod seiner

kürzlich verstorbenen Frau

tieftraurigen und von
Schlaflosigkeit gequälten Partner in
meiner Sprechstunde
zuzuhören und ihm zu versichern,
dass der Schmerz allmählich
nachlassen würde, genügte mir nicht mehr. Es gibt Verstorbene,

die ihre Hinterbliebenen um den Schlaf bringen, jedes
Schlafmittel unwirksam machen und über die Weiterlebenden
eine Macht ausüben, die man nicht banalisieren sollte.

Hier geht es nicht um die Frage nach einem Leben nach dem

Tod aus theologischer oder esoterischer Sicht, es geht vielmehr
darum, wie Trauer neu betrachtet werden kann. Und vor allem

darum, was wir mit den Verstorbenen machen. Wie können
wir sie wieder in Verbindung mit den Hinterbliebenen bringen?
Wie bringt man sie zum Sprechen? Und schliesslich, wie kön-

Wie können
Solidaritätssysteme

auch nach dem
Tod aufrechterhalten

werden?

CURAVIVA 11 | 15



Trauernder Witwer: Es gibt Verstorbene, die nicht weggehen, die ihre Hinterbliebenen um den Schlaf bringen,
jedes Schlafmittel unwirksam machen und über die Weiterlebenden eine Macht ausüben. Foto: Shutterstock

nen wirksame Solidaritätssysteme auch nach dem Tod
aufrechterhalten werden?

Ich beschloss also, mich in meiner Betreuung auf die Verbindung

zwischen dem Hinterbliebenen und dem Verstorbenen zu
konzentrieren. Im Wissen, dass der Verstorbene ein sozial

geprägtes Wesen ist, stellte ich mir die Frage, wie ich in einer

ersten Phase die Beziehung des Hinterbliebenen zum Verstorbenen

umwandeln könnte, um so einen einzigartigen Ansatz

zu schaffen. Im Anschluss daran geht es darum, den Verstorbenen

selbst so umzuwandeln, dass er sich des Hinterbliebenen
annimmt.
Erzählungen ermöglichen uns, gesellschaftliche Darstellungen
des Todes näher zu betrachten. Die Geschichten des Lebens -
und des Todes - hängen vom Kontext ab, in dem sie

zusammengetragen werden. Ich musste die Trauernorm daher
verschieben, um etwas daraus zu machen. Über die kollektive
Denkweise hinausgehen, die Trauer allzu oft dadurch bewältigen

will, dass über den Hinterbliebenen und darüber, «wie ohne
den anderen gelebt werden kann», gesprochen wird.
Es geht darum, über die Denkmuster des Klagens und des Ver-

lusts hinauszugehen und die Trauernden als Wesen zu betrachten,

deren Beziehung zum Verstorbenen sich in einem
dynamischen Umwandlungsprozess befindet, und den Verstorbenen
als Wesen zu sehen, das gerade erst im Entstehen begriffen ist.

Wie rede ich mit den Toten?

Hierfür musste ich jedoch erst verstehen, welche Vorstellungen
sich die Hinterbliebenen von der Welt der Verstorbenen
machen, und wie ich sie dazu bringen könnte, sich auf diese Welt
einzulassen. Auch musste ich mir darüber klar werden, wie ich
meine Gespräche angemessen führen konnte, da mir durchaus
bewusst war, dass diese von der ärztlichen Behandlungsnorm

abweichenden Neuerungen, die Vinciane Despret, Philosophin
der Lebenswissenschaften, «Leerstellen in der Praxislandschaft»

nannte, bei meinen älteren Patienten Widerstand gegen
meine Therapieangebote auslösen könnten.

Allerdings war dies aber gar nicht so sehr der Fall. Auch wenn
Zwischenphasen eingebaut werden mussten und Fragen
aufkamen, haben sich die Gespräche mit meinen Patienten und
ihren Verstorbenen neu zusammengefügt. Die Grenzen der

üblichen Gespräche verschwanden allmählich, und es eröffneten

sich neue, interessante Möglichkeiten.

Die Verstorbenen haben uns etwas zu sagen
Ich war zunächst erstaunt, wie sehr die Verstorbenen noch

lebendig waren. In vielen Fällen von Depression, Angst und

Schlaflosigkeit sprachen meine Patienten von der «physischen»
Präsenz des geliebten Verstorbenen. Einer meiner Patienten

hörte, wie seine verstorbene Gattin neben ihm schlief, was ihn
sehr verängstigte. Ein anderer sprach mit seiner kürzlich
verstorbenen Frau und «sah» sie neben sich.
So begleiten uns die Verstorbenen im Alltag auf eine mehr oder

weniger wohlwollende Weise, lassen uns jedoch nur selten
unberührt. Sie veranlassen uns, Dinge zu tun, indem sie uns
innerlich berühren und bewegen.
Der Gedanke des Todes als eine «handelnde» Person gefiel mir.
Daher wurde es für mich vor diesem Hintergrund einfacher,
andere therapeutische Ansätze auszuloten. Ich besprach mit
meinen Patienten, wie wichtig es sei, sich den Verstorbenen
zuzuwenden. Ihnen einen Platz in unseren Gesprächen, aber

auch in unserem Alltag einzuräumen, sollte es ermöglichen,
all denjenigen, deren Leben durch einen Verstorbenen vollkommen

durcheinandergeraten war, einen praktischen Sinn zu
geben. Den Trauernden zu sagen, dass die Verstorbenen uns

CURAVIVA 11 | 15 30



etwas zu sagen haben, war nicht einfach, und manchmal konnten

die Gespräche danach nicht weitergeführt werden. In den

meisten Fällen jedoch kam die Einsicht, dass wir den Verstorbenen

helfen müssen, uns zu begleiten, und dies, wenn möglich,

wohlwollend zu tun.
Wenn der Gedanke einmal akzeptiert werden konnte, dass der

Verstorbene unsere Zuwendung braucht, und nicht der
Trauernde, veränderten sich die Gespräche und es wurde möglich,
einen Schritt weiterzugehen.
Meine Patienten und ich haben uns unser ei-

genes «Fegefeuer» geschaffen: Die Verstorbenen

in unserer Sprache und unseren Gesprächen

vermehrt präsent werden zu lassen, uns
zu fragen, was der Verstorbene möchte, ihm
einen Platz in unserem Alltag einräumen,
indem wir kleine Präsenzrituale einführen und
über neue Arten der Trauerbewältigung
nachdenken.

Ein Beispiel aus der Praxis

Ich habe mit Victor (Name geändert) daran gearbeitet, welchen
Platz seine Frau in seinen schlaflosen Nächten einnahm. Als
Victor zu mir in die Sprechstunde kommt, ist er erst seit kurzer
Zeit Witwer - zum zweiten Mal in seinem Feben. Der Tod seiner

ersten Frau vor vielen Jahren hatte ihm damals keine besonderen

Probleme bereitet. Heute weiss er nicht, wie er in den Schlaf
kommen soll. Die seit Fängern verschriebenen Schlafmittel wirken

nicht mehr. Seine zweite Frau war an einer schweren
Demenz erkrankt, und er hatte sie bis zum letzten Atemzug
zuhause gepflegt und begleitet. Danach begab er sich selbst ins

Altersheim, um nicht unter der Einsamkeit zu leiden. Als Victor
zu mir kommt, spricht er nicht sofort von seiner Frau. Er möchte,

dass ich ihm ein anderes Schlafmittel verschreibe. Er gibt
mir aber auch einige Hinweise: Jede Nachtwache er wegen eines

Geräusches auf, das er nicht genau definieren könne.

Da ich wusste, dass die letzten Wochen im
Feben seiner Frau von unruhigen Nächten
bestimmt waren, stellte ich mir die Frage, ob sie

Victor nicht auch weiterhin unruhige Nächte

bescherte. Ich spreche mit ihm darüber. Er
gesteht mir, dass er auch schon daran gedacht
habe, jedoch fürchtete, dass ich ihn für
verrückt halten würde. Das Gespräch nimmt eine

interessante Wendung. Er hat den Eindruck,
dass er seine Frau nachts neben sich atmen hört, was ihn ängstigt

und ihn am Einschlafen hindert. Im weiteren Verlauf des

Gesprächs gesteht er mir, dass er sich in letzter Zeit über kritische

Anmerkungen anderer Heimbewohner Gedanken macht,
die seine Treue gegenüber seiner Frau während all dieser Jahre

anzweifeln. Diese Andeutungen sind für ihn umso schmerzhafter,

als dass er ein bemerkenswerter und treuer Ehemann war.
Da ich bereits ohne Erfolg versucht hatte, seine Schlaflosigkeit
mit einer anderen Medikation entgegenzuwirken, beschäftigten

wir uns in unseren Gesprächen nun vermehrt mit der
Möglichkeit, dass seine Ehefrau vielleicht eine «unruhige Verstorbene»

sein könnte, die sich gegen die Schlafmittel wehre, und
wir uns daher eher mit ihr als mit seiner Schlaflosigkeit
auseinandersetzen sollten.

Meine Patienten
und ich haben

uns unser eigenes
«Fegefeuer»
geschaffen.

Erzählungen
ermöglichen uns,
Darstellungen des

Todes näher zu
betrachten.

Die Rechnung «begleichen»
Ich vereinbarte also mit Victor das folgende Vorgehen: Jeden

Abend vor dem Schlafengehen sollte er sich mit seiner Frau in
seinem Zimmer «verabreden» und mit ihr sprechen. Er fügte
diesen «Treffen» einige Rituale hinzu: eine Kerze, ein Foto und
Musik. Die Möglichkeit, ihr erklären zu können, was für ein
Ehemann er gewesen war, ihr seine Treue zu versichern, all
dies könnte der «Unruhe» seiner Ehefrau möglicherweise ent¬

gegenwirken und seine eigenen Nächte wie-
der friedlicher werden lassen.

Nach einer Woche konnte Victor wieder schlafen,

ohne Medikamente. Ich habe nie erfahren,

was genau er zu seiner Frau sagte, aber es

half ihm, seine Rechnung mit ihr zu «begleichen»,

wie er mir später erzählte. Ihre Tren-

nung war nicht richtig abgeschlossen, so

musste zunächst die «Feerstelle» zwischen
ihnen gefüllt werden. Das erklärt vermutlich, warum sie
weiterhin in seinen Gedanken kreiste. Die Erfindung eines persönlichen

Rituals, anhand dessen er sich mit der Verstorbenen
auseinandersetzen konnte, ermöglichte ihm, etwas in ihrer
Beziehung zu reparieren und die Verstorbene zu verwandeln.
Somit wurde sie zu einer «handelnden» Persönlichkeit im Leben

des Trauernden.

Den Ausbruch aus der vorgegebenen Ordnung wagen
In einer Situation, in der die westliche Medizin eine Diagnose

gestellt hätte - in Victors Fall eine schwere depressive Episode
mit psychotischen Symptomen, für die er sicher eine entsprechende

Medikation erhalten hätte -, erschien es mir konstruktiver,

aus dem normativen Diskurs auszubrechen und nur
Victors Diskurs beizubehalten, der es ihm ermöglichen sollte,
seine verstorbene Frau in Frieden gehen zu lassen. Die
vorherrschende Betrachtungsweise zwingt uns, die Trauer aus

dem Blickwinkel des Schmerzes zu sehen. Dies ist die eine

Sicht der Dinge. Hieraus ergibt sich jedoch die

Gefahr des Denkmodells, dass die Beziehung
zum Verstorbenen zwangsläufig als pathologisch

zu betrachten sei. Die Wirklichkeit ist
jedoch unendlich komplexer. Der Verstorbene
und die Art und Weise, mit denen er sich

manifestiert, sollten niemals ausser Acht gelas-

sen werden.
Weitaus interessantere Möglichkeiten ergeben

sich, wenn etwas aus der Beziehung zum Verstorbenen so

eingerichtet wird, dass dieser als sozial aktives Wesen betrachtet
werden kann, das wir benötigen und das uns ermöglicht, einen
Verlust mit mehr Gelassenheit zu erleben.

Man kann sich übrigens leicht vorstellen, dass dies auch für
andere medizinische Problemfelder zutrifft - eine Erfahrung,
die ich immer wieder mache. Wenn auch gewisse Ansätze
ausserhalb der Norm zu liegen scheinen, stellen sie genau das in-

frage, was die Einzigartigkeit der Person ausmacht - und gerade

dort sollte neu angesetzt werden.

Victor konnte seine Ehefrau anhand seiner ungewöhnlichen
Gespräche wieder auferstehen lassen. Ich kann diesen Ansatz
nicht als Ursache für eine Störung der normativen Trauer,
vielmehr als eine auf ihn zugeschnittene Lösung erachten. •

CURAVIVA 11 | 15


	Wie soll man damit umgehen, wenn einen die Toten nicht in Ruhe lassen? : Die Verstorbenen bleiben ein Teil des Lebens

