
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 84 (2013)

Heft: 3: Gerontotechnologie : die Betreuungshilfen rollen in die digitale
Zukunft

Artikel: Von der Lebenskunst im Umgang mit der Zeit : "Viele bunte Stunden
lassen uns die schwarzen Stunden besser überstehen"

Autor: Schmid, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-804273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-804273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Lebenskunst im Umgang mit der Zeit

«Viele bunte Stunden lassen uns die
schwarzen Stunden besser überstehen»

Das Verständnis von Zeit, das in Städten
vorherrscht, beschränkt sich weitgehend auf
das Vergehen. Demgegenber macht uns unser
Autor eine zyklische Auffassung von Zeit
schmackhaft, wie sie auf dem Land waltet.
Es sei eine Bereicherung.

Von Wilhelm Schmid*

Könnten Sie mir bitte sagen, wie viel Uhr es ist? Ach, Sie meinen,

ich könnte mir vielleicht mal selbst eine Uhr besorgen? Ja,

das stimmt, aber dazu müsste ich erst sicher

wissen, wie viel Uhr es ist, um zu entscheiden,
ob sich das überhaupt lohnt. Denn was ist,
wenn die Uhr die falsche Zeit anzeigt? Woher
können wir wissen, was die richtige Zeit ist?

Die Zeit auf der Uhr besteht aus Masseinheiten
und rotierenden Zeigern. Soll das wirklich «die

Zeit» sein? Für Menschen anderer Kulturen
gelten ganz andere Zeiten. Und stellen wir uns

vor, Besucher von Sirius kämen auf der Erde an: Würde ihnen
unsere Zeitmessung, die doch von der Dauer einer Erdumdrehung

abgeleitet ist, irgendetwas sagen?

*Zum Autor: Wilhelm Schmid, geboren 1953 in Billenhausen

(Bayerisch-Schwaben), lebt als freier Philosoph in Berlin und

lehrt an der Universität Erfurt Philosophie. Der hier leicht

gekürzt wiedergegebene Vortrag hielt Schmid Mitte Februar

am Fachkongress Alter von Curaviva.

Weitere Informationen:

www.lebenskunstphilosophie.de

Verrückt: Kein Mensch weiss, was Zeit ist
Was ist Zeit? «Wenn mich niemand danach fragt, weiss ich es»,

meinte schon Augustinus im 11. Buch seiner Bekenntnisse.
Aber «wenn ich es jemandem auf seine Frage hin erklären will,
weiss ich es nicht». Das Verrückte ist: Kein Mensch weiss wirklich,

was Zeit ist. Man könnte mit guten Gründen bestreiten,
dass es sie überhaupt gibt. Natürlich, das hilft uns nicht weiter,
wir müssen dennoch mit der Zeit zurechtkommen, die es nicht
gibt. Für die Lebensführung genügt der simple Befund, dass in
allen Wesen, Dingen und Verhältnissen offenkundig Prozesse

wirksam sind, die bewirken, dass ein gegenwärtiger Zustand,
der mit grosser Selbstverständlichkeit die Wirklichkeit für sich

allein beansprucht, vergeht, und, wenn
vergangen, nicht wiederherstellbar ist.
Wahrnehmbar ist der Prozess nur als vergangener.
Wahrnehmbar nur durch den Vergleich dessen,

was ist, mit dem, was vergangen ist. Nehmen

wir an, das sei Zeit. Dann haben wir gute
Gründe, an der bestehenden Zeitordnung
festzuhalten, beispielsweise, um Verabredungen
einhalten zu können, die sonst schon Vergangenheit

sind, bevor wir uns umsehen. Aber wir könnten zusätzlich

auch ein etwas loses, optionales Verhältnis zur Zeit
unterhalten. Auf diese Weise könnten wir über die in unserer Kultur
bestehende Auffassung von einer vergehenden Zeit
hinauskommen zu einer anderen, einer zyklischen Zeit. Zumindest
könnten wir in unser eigenes Leben Inseln einer solchen

Zeitauffassung eingliedern. Denn es gibt diese verschiedenen
Zeitkulturen.

Beharrung vermittelt den Menschen Geborgenheit
Die zyklische Zeit wird gepflegt in einer Zeitkultur, die wir,
etwas paradox, Kultur des Raums nennen wollen, erfahrbar
überall «auf dem Land», weniger in der Stadt. Sie ist gekenn-

Die Zeit auf der Uhr
besteht aus Zeigern
und Masseinheiten.

Soll das wirklich
«die Zeit» sein?

CURAVIVA 3 113



zeichnet von der Beharrungskraft der Menschen und Dinge an
ihren jeweiligen Orten. Die ruhige, statische Beharrung vermittelt

den Menschen Geborgenheit, Sicherheit und Berechenbarkeit,

weil alles immer schon so war, wie es ist und nie anders

sein wird. Die Zeit im modernen Sinn, folglich die Veränderung,
spielt keine grosse Rolle, wichtiger sind Zyklen, Kreisläufe, etwa
der Tages- und Jahreszeiten. Man neigt auch zu einer zyklischen
Sichtweise der Geschichte, in jedem Fall aber zu einem
zyklischen Verständnis des Lebens, auch des eigenen

Lebens, zwischen Entstehen, Vergehen
und Wiederkehr. Die Kultur des Raums ist von
gewachsenen, festen Beziehungen und
funktionierenden Gemeinschaften gekennzeichnet,

in die die Individuen fest eingebunden
sind und die sie halten von der Wiege bis zur
Bahre. Eine gewisse Rolle kann die Pflege des

Brauchtums spielen, dessen also, was nur hier
und sonst nirgends so gebraucht und gehandhabt wird, tief
verankert an diesem Ort, in diesem Raum, nur unmerklich der

Veränderung in der Zeit ausgesetzt. Gewohnheiten bilden sich
sehr stark aus in einer solchen Kultur und werden geradezu

zum Selbstzweck; sie vermitteln Wohnlichkeit und Heimeligkeit

und sorgen für eine nur zögerliche Mobilität. Die Fähigkeit
zur Beharrung wird als eine Konzentration der Kräfte verstanden;

in der Kontinuität, die sie ermöglicht, liegt das Leben.

Gewohnheiten vermitteln Heimeligkeit
Die Moderne hingegen ist eine Kultur der Zeit, in der es anstelle

von Beharrung um ständige Veränderung geht, und die

Veränderung findet im Geschichtsverständnis eines stetigen
Fortschritts zum Besseren ihren Sinn. Es ist eine dynamische
Kultur, in der nichts und niemand am
angestammten Ort bleibt. Sie flirrt geradezu von
fluktuierenden Beziehungen, die die Freiheit
der Einzelnen in lose zusammengefügten
Gesellschaften bis zum Exzess steigern, aber

auch ihre grenzenlose Einsamkeit und
Verlorenheit hervortreiben. Während Geduld eine
der wichtigsten Eigenschaften in einer Kultur
des Raums ist, begegnet man in der Kultur der
Zeit einer grossen Ungeduld. Der Unaufgeregtheit in Kulturen
des Raums steht die übergrosse Aufgeregtheit in Kulturen der

Zeit gegenüber, in denen es immer um «etwas Neues» geht. In
Kulturen der Zeit ist man daran gewöhnt, Gewohnheiten immer
aufs Neue auf ihren Sinn hin zu befragen und gegebenenfalls
neu einzurichten, wenn etwas dann besser funktioniert: Der

Wert des Funktionierens steht höher als der Wert der Gewohnheit.

Über allem aber steht die Mobilität als Selbstzweck, kenntlich

an Parolen wie «Mobilität ist Leben». Diskontinuität
erscheint als das wahre Leben, alle Kontinuität wird vernichtet.
In einer derartigen Kultur der Zeit ist mit dem Tod das Leben

definitiv zu Ende.

Die Seinsweise der Zeit ist unfassbar
Aus dem modernen Verständnis von Zeit können wir nicht
beliebig herausspringen, aber wir können uns um einen bewuss-

ten Gebrauch der Zeit bemühen. Dazu gehört, nicht nur dem

Diktat der herrschenden Auffassung von Zeit zu folgen, son-

Grenzenlos:
Die Freiheit des

Einzelnen, aber auch
seine Einsamkeit und

Verlorenheit.

Der bewusste
Gebrauch der Zeit

erfordert nicht
unbedingt einen
Terminkalender.

dem sich die Zeit so anzueignen, wie es dem eigenen Leben

besser entspricht. Die enorme Schwierigkeit eines eigenen
Gebrauchs besteht freilich darin, dass die Seinsweise der Zeit

immateriell, unkörperlich, unsichtbar und unfassbar ist.
In der jeweiligen Gegenwart ist der Anfang zu machen, um dem
Leben eine Wendung zu geben und mit der Realisierung von
Möglichkeiten zu beginnen. Die Gegenwart allein ist die Zeit
der Veränderung, sie ist jedoch auch der grosse Engpass der

Zeit, denn die Möglichkeiten müssen durch
dieses Nadelöhr der Zeit hindurch, um
Wirklichkeit werden zu können. So reich die
Möglichkeiten sein mögen, die zur Realisierung
hin drängen, so arm an Gelegenheiten hierfür
ist die jeweilige Gegenwart. Welche Möglichkeit

in der Gegenwart realisiert wird, ist noch
dazu oft eine Frage des Zufalls, der momentanen

Machtverhältnisse, der Intrigen und der

Ironie, des Drängens, Schiebens und Ziehens - kein sehr
erhebender Anblick. Während sich auf der einen Seite die Möglichkeiten

stauen, die das Leben noch hat, solange die Schere der
Zeit sie nicht entscheidend dezimiert, häuft sich auf der anderen

Seite die abgelebte Wirklichkeit, die zur Vergangenheit
wird. Ein Sinnbild für dieses Geschehen ist die Sanduhr: Da die

Möglichkeiten, wie Sandkörner, nicht nebeneinander und nicht
zugleich zum Zuge kommen können, bleibt nur das Prinzip des

Nacheinander. Soll dieses Prinzip bewusst genutzt werden,
sind die Möglichkeiten in eine Reihenfolge zu bringen, um
nacheinander durch den Engpass der Gegenwart zu rieseln.
Selbst widersprüchliche Möglichkeiten können lebbar gemacht
werden durch ihr Nacheinander in der Zeit. Der Versuch aber,

zu viele Möglichkeiten auf einmal zu realisieren, produziert
das Phänomen «Stress». Das ist der Alltag des

vielbeschäftigten modernen Menschen: Er

versteht sich nicht aufs Leben, weil er sich
nicht auf den bewussten Gebrauch der Zeit
versteht. Der Kluge dagegen wählt unter den

Möglichkeiten wenige aus und setzt diejenigen,

die in der Gegenwart keinen Platz finden,
«auf die Zeitschiene», auf der sie der künftigen
Realisierung von selbst entgegengleiten,

indem er täglich eine Kleinigkeit dafür tut: Das summiert sich.

Eine beständige Kraftquelle: Der Sinn aus Zielen und Zwecken

Stress, vom lateinischen distringere und englischen distress
für Beanspruchung, Anspannung, Enge, Druck, kommt aus

diversen Gründen zustande:
Die Anforderungen sind zu hoch und die anstehenden
Arbeiten werden nicht gut gekonnt. Aber ein Können lässt sich

erwerben und verbessern durch Austausch von Erfahrungen
mit anderen, durch Aus- und Weiterbildung, durch Seminare

und Lektüre von Fachbüchern.

Das, worum es geht, wird nicht alleine gekonnt, also ist es

sinnvoll, anderen die Situation zu schildern, gemeinsam mit
ihnen nach Lösungsmöglichkeiten zu suchen und Hilfsangebote

anzunehmen. Ansonsten droht die Gefahr, in der

Überforderung unterzugehen.
Zu wenig Zeit steht zur Verfügung, ständig ist zu viel auf
einmal zu tun. Aber vielleicht lassen sich die Dinge in eine

CURAVIVA 3 113



«Mit Geduld lässt sich ertragen, dass nicht alles hier und jetzt zu realisieren ist»: Der Philosoph Wilhelm Schmid bei seinem Vortrag
am Fachkongress Alter 2013. Foto: Iris Krebs

zeitliche Abfolge bringen, um sie nacheinander zu tun, das

Unaufschiebbare zuerst. Ist zu viel Zeit für vergessene und
verlegte Dinge aufzuwenden, hilft eine bessere Organisation.
Zu wenig Raum steht zur Verfügung, aber vielleicht lässt sich
die räumliche Aufteilung ändern, damit die Nähe nicht zum
Zwang wird und die Wege sich nicht ständig überkreuzen.
Zu wenig Kraft steht zur Verfügung, aber dafür gilt: Wo auch

immer die Kräfte verausgabt werden - auf keinen Fall sollte
ihre Regeneration vernachlässigt werden. Eine nie versiegende

Kraftquelle ist das Schöne im Sinnlichen, in Gefühlen,
Gedanken und Begegnungen; daher die Frage an sich selbst:

Was ist für mich schön? Und eine beständige Kraftquelle ist
der Sinn, der aus Zielen und Zwecken resultiert; daher die

eigene Klärung: Wofür mache ich das?

Unverzichtbar ist nur eins: zu leben

Flaben Sie schon einen Plan, was Sie morgen, nächste Woche,
nächstes Jahr machen wollen? Mit dem bewussten Gebrauch

der Zeit ist nicht zwangsläufig der Besitz eines Terminkalenders

gemeint. Durchaus kann es darum gehen, «in den Tag
hinein zu leben», womöglich aber die Erfahrung zu machen,
dass unerledigte Aufgaben sich stapeln. So kommt es zur
ergänzenden Option einer ungefähren Einteilung des Tages, der

Wochen, des Jahres, um dem ewigen Irgendwann auch mal ein

Datum zu geben. Ein Kalender kann dabei hilfreich sein: Eine

zeitliche Erstreckung in räumlicher Gestalt vor sich zu sehen,

erleichtert die zeitliche Verteilung des Tuns im Hinblick auf ein

Ziel, auch wenn es fern liegt. Die Chronologie der Arbeit erlaubt
eine Dosierung der Kraft und ermöglicht die Gelassenheit des

allmählichen Vorgehens Schritt für Schritt. Sie bezieht die

goldenen Stunden mit ein, in denen eine Arbeit wie von selbst von

der Hand geht, die zu anderer Zeit nur mühsam und schleppend
zu leisten ist. Wenn aber doch einmal zu viel zugleich zu
erledigen ist? Dann bleibt nur, rigide auszuwählen und bereitwillig
zu verzichten, denn unverzichtbar ist nur eins: zu leben. Das

ist der Ankerpunkt der stoischen Haltung im Rumor der
Anforderungen. Das Selbst entzieht sich der Versuchung, zu vieles

zugleich zu realisieren; es gewinnt Zeit, da es zu wählen
versteht und bereit ist, auf Möglichkeiten zu verzichten, sie sogar
zu verschenken: Nicht alle Angebote müssen wahrgenommen,
nicht alle Möglichkeiten realisiert werden.

Es ist nicht schlimm, ab und zu einfach nur zufrieden zu sein

Jede und jeder kann die goldenen Stunden mit ein wenig
Aufmerksamkeit auf sich selbst in Erfahrung bringen, um die

gewonnene Zeit dann beispielsweise beim Zusammensein mit
anderen, bei all dem, was schön ist, zu verschleudern, beim

Ausgehen miteinander, bei der Entführung des anderen (dessen

Einverständnis vorausgesetzt) an einen Überraschungsort, und
bei vielen gemeinsam genossenen bunten Stunden. Zweifellos
dominieren quantitativ die grauen Stunden den Alltag, die eher

farblosen Zeiten, die bei den vielen unspektakulären Verrichtungen

einfach dahinschwinden, ohne so recht bemerkt zu
werden. Aber kräftige Kontraste im Gemälde der Zeiten setzen

rosarote Stunden elektrisierender erotischer Begegnungen,
rote Stunden starker Gefühle, blaue Stunden intensiver Gespräche,

purpurne Stunden der völligen Selbstvergessenheit. Zu

ergänzen wären sie durch möglichst viele lindgrüne Stunden

der einfachen Zufriedenheit, denn es ist nicht schlimm, auch

mal nur zufrieden zu sein: Es mag schrecklich bieder sein, aber

es ist ganz sicher nicht für ewig. Mit dieser bunten Farbpalette

gelingt es am ehesten, hoffentlich seltene gelbe Stunden, etwa »

CURAVIVA 3 113



der Eifersucht, besser zu überstehen, die jedenfalls in der Liebe

unumgänglich zu sein scheinen, mit und ohne Grund. Und die

hoffentlich ebenso seltenen schwarzen Stunden aller Art zu

bewältigen, die die Farbenlehre des Lebens erst komplettieren.

Die erfüllte Zeit kann in Wahrheit die leere Zeit sein

Bewusster Gebrauch der Zeit, heisst das nicht, das Wesentliche

vom Unwesentlichen zu unterscheiden? Ja, aber das Wesentliche

liegt allzu häufig im Unwesentlichen. Dem Unwesentlichen

zeitweilig den Vorzug zu geben, verhilft zur Musse, über das

Wesentliche nachzudenken, und macht Mut, sich an seiner

Verwirklichung zu versuchen. Gerade dann, wenn nun «wirklich

keine Zeit dafür da ist», empfiehlt es sich, erst einmal gar
nichts zu tun: In diesem Freiraum sortieren sich die Prioritäten

von selbst und ein Vorgehen lässt sich gedanklich vorbereiten,
um nicht zu viel Zeit im blinden Drauflosarbeiten zu verlieren.
Bewusster Gebrauch der Zeit heisst vor allem, über Optionen
im Umgang mit der Zeit zu verfügen und sie leben zu können:

Beschleunigte und verlangsamte Zeit, lineare und zyklische
Zeit, Zeit der Anstrengung und der Musse, verdichtete und

durchlässige Zeit, bestimmte und unbestimmte Zeit, erfüllte
und leere Zeit, wobei die erfüllte in Wahrheit die leere sein

kann, die vordergründig leere wiederum die erfüllte. Die Zeit
bewusst zu gebrauchen, meint nicht zwangsläufig, die zur
Verfügung stehende Zeit auszufüllen, sondern kann bedeuten,
Räume der Leere zu schaffen oder sie, wenn
sie sich von selbst ergeben, hinzunehmen und

zu akzeptieren, um in ihnen eine neue Fülle

zu finden. Die leere Zeit hat den Vorteil, frei
von Ziel und Zweck zu sein; so kann sie damit
angefüllt werden, nichts zu tun, zu flanieren
und zu plaudern, in den Tag hineinzuträumen,
sich der Sinnlichkeit hinzugeben. Es ist die
leere Zeit, in der neue Gedanken gedacht und
alte Erfahrungen verarbeitet, andere Gedanken aufgenommen
und neue Erfahrungen gemacht werden; es ist die Zeit des

Individuums, in der es sich selbst wiederfinden und neu formieren

kann. Die leere Zeit erlaubt, auf Distanz zum Gedränge der

Gegenwart zu gehen, es gleichsam von aussen zu sehen und
die Dimension des Künftigen wieder in den Blick zu bekommen.
Sich mit der leeren Zeit anzufreunden, ermöglicht, wieder
Geduld zu haben und warten zu können, da die Leere kein
Schreckgespenst mehr ist. Mit Geduld lässt sich ertragen, dass

nicht alles hier und jetzt sogleich zu realisieren ist; der richtige

Zeitpunkt, kairos im Griechischen, kann abgewartet werden,
der eine Realisierung unter günstigeren Bedingungen erlaubt,

wenn sich die Dinge von selbst fügen. Es muss sich nicht um
ein passives Abwarten handeln, die leere Zeit kann damit
angefüllt sein, eine günstige Konstellation zu präparieren; jedenfalls

aber geht es für den Einzelnen darum, sich offenzuhalten
für das, was kommt.

In den Tag hineinleben,

um sich
der Gewalt der

fortschreitenden
Zeit zu entziehen.

gung stehenden Zeit einerseits sparsam zu haushalten, sie gut
zu nutzen, sie nicht ungenutzt verstreichen zu lassen, schon

um äusseren Notwendigkeiten nachzukommen, aber auch um
eigene Vorstellungen zu realisieren und nicht eines Tages auf
die Suche nach der verlorenen Zeit gehen zu müssen. Andererseits

aber Zeit mit Absicht dahingehen zu lassen und mit
sinnlosen Beschäftigungen zu vertreiben, sie zu verschleudern und
zum Fenster hinauszuwerfen, in blauen Stunden die Kunst des

Müssiggangs zu pflegen und, wie in alten Kulturen des Raums,
in den Tag hineinzuleben - nur um sich der Gewalt der
rücksichtslos fortschreitenden Zeit wenigstens zeitweilig zu
entziehen. Ein Wechselspiel zwischen den Zeiten ist so in Gang zu
setzen, für das es charakteristisch ist, sich nicht mehr ständig
zu martern mit den Fragen des modernen, rationalen Zeitkalküls

der Art: Habe ich meine Zeit optimal genutzt? Womit habe

ich sinnlos Minuten und Sekunden verloren? Das Zeitkalkül
des bewussten Gebrauchs der Zeit kennt diese Fragen auch im
umgekehrten Sinn: Wo habe ich meine Zeit mit Genuss vergeudet?

Wo habe ich sie ohne Bedauern verschleudert?

Je knapper die Zeit, desto bedeutsamer, Zeit zu schenken
So gelangen wir endlich wieder in den Besitz von Zeit und «haben

Zeit» für uns, für andere und anderes. Dass die Zeit für
moderne Menschen immer knapper wird, muss kein Nachteil
sein, sondern eröffnet neue Möglichkeiten für Geschenke. Je

knapper die Zeit, desto bedeutsamer die Geste,

Zeit zu schenken und geschenkt zu bekommen.

Zeit zu haben, für sich selbst, für einen
anderen Menschen oder eine Sache, wird zu
einer neuen Form von Aufmerksamkeit, die
sich wählerisch dosieren lässt, orientiert am
Massstab des Schönen, Bejahenswerten, wie
es von uns empfunden wird. Zeit zu haben

heisst, die ganze Aufmerksamkeit in einem

Gespräch einem anderen Menschen, in einer Nachdenklichkeit
einer Sache zuzuwenden, oft verbunden damit, aus der in der

Zeit gelebten Form der Existenz herauszutreten, sich jedenfalls
so zu fühlen. Diese besondere Art und Weise, mit Anderen, mit
Dingen und sich selbst umzugehen, ist von Hinwendung und
Achtsamkeit, nicht von Gleichgültigkeit geprägt. Diese Haltung
erleichtert die Heraufkunft jener purpurnen Stunden, wie Oscar

Wilde sie einmal nannte, in denen wir die Zeit vollkommen

vergessen und um derentwillen allein es sich schon zu leben

lohnt. Alle Kunst im Umgang mit der Zeit zielt darauf, diese

Augenblicke der Erfüllung vorzubereiten und im entscheidenden

Moment frei zu sein dafür - ohne die Möglichkeit dazu

jedem einzelnen Tag abverlangen zu können. Und was für ein

Tag ist heute? Nehmen wir ihn so, wie er ist, es kommt auch

wieder ein anderer. •

Zeit mit Absicht dahingehen lassen

Eine veränderte Zeitauffassung macht es möglich, ein Gespür
für die eigene Zeit zu entwickeln und einen widersprüchlichen
Gebrauch der Zeit vorsätzlich und bewusst zu leben: geizig mit
den Viertelstunden umzugehen, um sie bei anderer Gelegenheit

zu verschenken und zu verschwenden. Mit der zur Verfü-

Buchtipps: Im März 2013 erscheint von Wilhelm Schmid im Suhr-

kampVerlag, Berlin, derTitel «Dem Leben Sinn geben».

AndereTitel dieses Autors: «Unglücklich sein - Eine Ermutigung»,
Insel Verlag, Berlin 2012. «Liebe -Warum sie so schwierig ist und

wie sie dennoch gelingt», Insel Verlag, Berlin 2011.

CURAVIVA 3 113


	Von der Lebenskunst im Umgang mit der Zeit : "Viele bunte Stunden lassen uns die schwarzen Stunden besser überstehen"

