
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 84 (2013)

Heft: 12: Palliative Care : gut leben bis zum Ende

Artikel: Sterben und Abschied brauchen Rituale - die meisten sind uns
abhanden gekommen : nur noch ein entfernter Bekannter

Autor: Tremp, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-804359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-804359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sterben und Abschied brauchen Rituale - die meisten sind uns abhanden gekommen

Nur noch ein entfernter Bekannter

Unsere Gesellschaft hat den Tod aus dem Alltag
verbannt. Nur noch Spezialisten beschäftigen sich
mit ihm. Umso hilfloser und verlegener begegnen
ihm alle anderen.

Von Urs Tremp

Es war der Schriftsteller Thomas Hürlimann, der einmal darauf
hingewiesen hat, dass unmittelbar nachdem Ende der
Sechzigerjahre der letzte Trauerzug durch Zürich gezogen war, in
einer öffentlichen Toilette der Stadt der erste Drogentote
aufgefunden wurde. Was Hürlimann damit sagen wollte: Macht

man dem Tod vorne die Türe zu, schleicht er sich sicherlich
durch einen Hintereingang wieder ins Leben.

Es ist eine Binsenwahrheit: Der Tod ist das einzig Sichere in
unserem Leben. Die Begegnung mit ihm macht uns - als

Einzelne und als Gesellschaft -, inzwischen aber

beklommen. Wir sind uns den Umgang mit
ihm nicht mehr gewohnt. Konventionen und
Rituale, die früher selbstverständlich waren,
haben in einer weitgehend säkularisierten
und individualisierten Welt ausgedient. Tod

und Trauer sind zu Betriebsunfällen geworden,

deren Spuren und Folgen möglichst rasch

weggeräumt werden sollen. Wer früher passiv

trauern und sich von einem breiten Kreis von Angehörigen,
Freunden und Mitbürgern trösten lassen durfte, ist heute zur
aktiven Trauerarbeit angehalten - auf dass er möglichst bald

wieder funktionsfähig sei.

«Die neue Zeit hat aufgeräumt mit Dingen, die noch vor wenigen

Jahrzehnten als geheiligte Güter mitten in jener Zeitspanne

standen, da ein Mensch sich vom Diesseits verabschiedete»,

schrieb der Luzerner Volkskundler Josef Zihlmann schon vor

Sogar christliche
Priester vermeiden

es, den Tod als
Durchgangstor
darzustellen.

30 Jahren. «Was geblieben ist, sind einige Tränen, wenig Trost
und grosse Verlassenheit.»

Konventionen und Bräuche sind verschwunden
Tatsächlich hat sich in unserer Gesellschaft das Verhältnis zum
Tod in den letzten fünfzigjahren grundsätzlich verändert - wie
sich unsere Lebensumgebung und unsere Lebensgestaltung
grundsätzlich verändert haben: Die Autorität der Kirche, die

zuvor die Deutungs- und Zeremonialhoheit über das Sterben

und den Tod hatte, ist zerbröckelt. Gesellschaftliche Konventionen

und Bräuche im Zusammenhang mit Sterben und Tod

sind verschwunden. Und schliesslich hat die moderne Medizin
Unsterblichkeitsfantasien ebenso beflügelt wie sie mit Hilfe
von Hightech das Sterben zur oft Monate und Jahre dauernden
Grauzone gemacht hat.

Zur Verlassenheit, wie sie der Volkskundler Zihlmann vor Jahren

schon konstatierte, ist die Verlegenheit gekommen. Wuss-
ten die Menschen früher noch, wie, wann und
wo man trauert, sind die Abschiedsrituale in
einer vielgestaltigen Gesellschaft in entsprechend

multikulturell kompatiblen
Abdankungshallen heute nicht selten ein trostloses
Geschehen. Sogar christliche Priester vermeiden

es, den Tod als Durchgangstor zu einer
anderen, neuen und besseren Welt darzustellen

- als hätten sie Angst, in diesem Moment
all jene zu verprellen, die nicht an eine Verheissung auf ein

neues Leben glauben.
Die Individualisierung unserer Gesellschaft und eine
weltanschauliche Toleranz haben die Menschen zwar von Zwängen
und oft sinnentleerten Konventionen befreit. Aber sie haben
auch eine Leere geschaffen. Obgleich das Sterben und der Tod -
ausser im Fernsehen und auf der Kinoleinwand - kaum mehr
zum Alltag gehören: Jeder Mensch wird unweigerlich, ob er will

CURAVIVA 12 113



oder nicht, im Leben damit konfrontiert. Was dann? Zumeist:

grosses Schweigen.

Statt zu schweigen, müssen wir über den Tod reden

Der Schweizer Palliativmediziner Gian Domenico Borasio sieht

gerade in diesem Schweigen den Grund für die Trostlosigkeit,
die uns umgibt, wenn Sterben und Tod ins Leben einfallen.
«Wir müssen wegkommen vom Schweigen
und uns hinwenden zum Reden über den

Tod», sagt er.

Das ist freilich schwierig geworden. Die

meisten Menschen verlieren just in der Trauer

den Rückhalt, auf den sie sonst im
gewohnten sozialen Leben vertrauen dürfen:
Die Arbeitskollegen fühlen sich nicht zustän-
dig, auch nicht die Nachbarinnen und Nachbarn,

nicht die Kameraden vom Fussballverein, auch nicht
die Mitsängerinnen im Gemischten Chor. Das Sterben hat den

Status einer innerfamilären Begebenheit angenommen. Die

Anteilnahme der weiteren Umgebung beschränkt sich auf
eine vorgedruckte Beileidskarte, im besten Fall auf die
Teilnahme an einer Abdankungsfeier. Wenn überhaupt! In der
Stadt Zürich finden schon heute mehr als die Hälfte aller
Bestattungen mit gar keinen oder weniger als einem halben
Dutzend Trauergästen statt.
So traurig es tönt. Das hat auch damit zu tun, dass die Lücke,
die jemand bei seinem Ableben hinterlässt, entgegen allen

gutgemeinten Abschiedsworten, in fast allen Fällen ganz
schnell wieder geschlossen ist. Das war früher anders. Der
Tod eines Mitglieds konnte ein ganzes gesellschaftliches
Gefüge in Schieflage bringen. Entsprechend war Sterben ein
öffentliches Ereignis, weil es die Gemeinschaft betraf. Der Tod

wurde von sogenannten Notnachbarn und Anwisserinnen
ausgerufen. Der Trauerzug vom Wohnhaus zum Friedhof war
streng organisiert, und die Stellung in der Gesellschaft wies

jedem Teilnehmer den Platz hinter dem Sarg zu (die Frauen
bildeten in der patriarchalisch geprägten Welt erst die zweite
Hälfte des Zugs). Heute gibt es auch in jenen Dörfern keine

Trauerzüge mehr, wo sie kein Verkehrshindernis wären wie
in der Stadt. Die Todesanzeige in der Zeitung
ist - wenn überhaupt - als einzige öffentliche
Bekundung des Ablebens übriggeblieben.

Die Lücke, die
jemand hinterlässt,

ist heute meist
ganz schnell wieder

geschlossen.

Angst, falsch und zu lange zu trauern
Ist, dass wir den Tod als Betriebspanne
behandeln, ein Zeichen dafür, dass wir gelassener

umgehen mit ihm? Im Gegenteil, meint
Reiner Sörries, der eine Kulturgeschichte der

Trauer geschrieben hat: «Mag der Tod eines Menschen kein
Verlust für die Gesellschaft mehr sein, für den Einzelnen ist
er eine Katastrophe.» («Herzliches Beileid», Primus Verlag,
2012.) Zwar redet kaum jemand darüber, aber immerhin
scheint ein Bedürfnis zu bestehen, sich vorzubereiten auf diese

unausweichliche Katastrophe. Trauerratgeber in den
Buchhandlungen sind Bestseller, Trauerseminare boomen. Und im
Internet bieten unzählige Trauerbegleiter und Trauerbegleiterinnen

ihre Dienste an - seriöse ebenso wie Scharlatane.
Gross scheint weit herum die Angst zu sein, falsch und zu
lange zu trauern.

In der Welt der
Medien hat sich die
Trauer als

Massenveranstaltung

etabliert.

Zwar legt Sörries in seinem Buch dar, wie Trauer immer ein
kulturell erlernter und damit von Zeitströmungen beeinfluss-
ter und sich wandelnder Prozess ist. Aber er bestreitet nicht,
dass Trauer Rituale braucht. Haben alte ausgedient, müsse nach

neuen gesucht werden. Rituale können indes nicht verordnet
werden, sie entwickeln sich. «Es gibt eine Sehnsucht nach Trauer»,

sagt Sörries. Weil die Trauer im eigenen Leben aber als (zu)

bedrohlich empfunden werde, habe sich in
den letzten Jahren die Trauer als Massenveranstaltung

etabliert. Der Tod von Prinzessin
Diana stand am Anfang dieses Trends: Man
betrauert öffentlich und emotional den Tod
eines Menschen, den man gar nicht gekannt
hat.

«Trauer ist heute Teil der Unterhaltungsindustrie»,

konstatiert der Publizist Henryk M.

Broder. Immerhin sieht er in dieser Trivialisierung der
Trauerarbeit auch «ein Verlangen nach emotionaler Erschütterung».

Will heissen: Tief drin im Menschen ist das Wissen um
die Vergänglichkeit allen Seins immer da. Man mag zwar nicht
dauernd daran denken, aber man weiss, dass das Sterben bei
einem selbst und bei seinen Liebsten nicht halt macht. Die

Auflehnung gegen das Unvermeidliche ist letztlich sinnlos.

Eventtrauer hat die soziale Trauer abgelöst
Ob allerdings die «normal gewordene Eventtrauer» (so der
Publizist Michael Jürgs) eine zeitgemässe sinnvolle Form der
früheren sozialen Trauer um Persönlichkeiten aus dem eigenen

Lebensgefüge ist, darf infrage gestellt werden. «Früher
hatte die Trauer ihre eigene Würde. Seit Lady Dis Tod ist sie

verramscht und insbesondere von den Zynikern des

Privatfernsehens vereinnahmt worden. Heute umarmen sich
weinend Menschen vor einem bei RTL oder Sat 1 versendeten
Tatort, stellen Kerzen auf, legen Blumen hin und eilen dann
sofort nach Hause, um sich bei der nächsten Übertragung von
eben jenen Sendern auf dem Bildschirm weinen zu sehen.

Dann warten sie auf eine SMS auf ihrem Handy mit der
erfreulichen Botschaft: Habe dich gerade im Fernsehen weinen
sehen. AufYouTube in alle Ewigkeit anklickbar bleibt die Trau¬

er nie mehr still.»
Ist Trauer in unserer von den Medien geprägten

Welt tatsächlich nur noch als Massenveranstaltung

gesellschaftsfähig? Fast scheint,
als würde man den Tod hämisch lachen
hören. Man mag Trauerzüge, Trauerkleidung
oder Trauerjahr abgeschafft und die Trauer

zum Fernsehspektakel gemacht haben. Den
Tod vernichtet hat man damit nicht. Es

gelingt ihm bis heute und wohl noch lange, sich zu jeder Zeit
und überall Zugang zu verschaffen. Doch es scheint, dass er
uns nur noch ein entfernter Bekannter ist, der umso hilfloser
und verlegener macht, wenn er auftaucht. •

CURAVIVA 12 | 13 42



Beerdigung in Saignelégier 1938: Der Trauerzug vom Wohnhaus zum Friedhof war streng organisiert, und die Stellung in der

Gesellschaft wies jedem Teilnehmer den Platz hinter dem Sarg zu. Foto: ©Theo Frey/Fotostiftung Schweiz

CURAVIVA 12 113


	Sterben und Abschied brauchen Rituale - die meisten sind uns abhanden gekommen : nur noch ein entfernter Bekannter

