
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 83 (2012)

Heft: 12: Familienbande : Angehörige in Pflege und Betreuung

Artikel: Die grossen monotheistischen Religionen zu künstlicher Befruchtung
und Sterbehilfe : darf der Mensch das?

Autor: Rey-Stocker, Irmi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-803840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-803840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die grossen monotheistischen Religionen zu künstlicher Befruchtung und Sterbehilfe

Darf der Mensch das?

Wenn es um Leben und Sterben geht, wünschen
die Menschen sich moralische Leitlinien. Sie

erwarten diese von der Wissenschaft und der
Religion. Judentum, Christentum und Islam aber
antworten unterschiedlich auf Fragen, die durch
die moderne Medizin aufgeworfen werden.

Von Irmi Rey-Stocker

Seit der Aufklärung ist die Medizin in Bereiche vorgedrungen,
die zuvor allein im Machtbereich des Schöpfers gelegen hatten.
Was heisst das für die Verantwortung des Menschen? Darf er
immer weiter in die Geheimnisse der Schöpfung eindringen?
Gibt es Grenzen? Und wenn ja, wo sind sie?

Medizin und Theologie sind dem Wohl des Menschen und
seinem Schutz verpflichtet. Was aber heisst das angesichts der

immer neuen Möglichkeiten, ins menschliche Leben einzugreifen?

Auf diese Frage antwortet jede der drei Religionen
aufgrund ihrer eigenen Ethik, die sie mit rational einsichtigen
universalen Normen - wie dem Naturgesetz - begründet oder

mit Normen, die Gott als Inbegriff des Guten explizit offenbarte.

Diese Grundbedingungen sind ewig und unveränderlich.
Trotzdem finden die Religionen auf konkrete Fragen
unterschiedliche Antworten. Und innerhalb der Religionen haben

wiederum die verschiedenen Bekenntnisgruppen (Konfessionen)

zum Teil divergierende Ansichten.

Eine zentrale Frage lautet: Wann beginnt
menschliches Leben?

Nach jüdischer Lehre beginnt das menschliche

Leben am 41. Tag nach der Zeugung.
Dann bekommt der Embryo menschliche
Züge und beginnt sich zu bewegen.

Für alle Religionen
ist die Ehe von Mann

und Frau der Ort
von Sexualität und

Fortpflanzung.

Nach christlicher Lehre gibt es keine einheitliche Anschauung.

Für die römisch-katholische Kirche beginnt das Leben

mit der Zeugung. Es ist dadurch heilig und unantastbar. Auch

für die orthodoxen Kirchen ist menschliches Leben heilig ab

der Empfängnis. Das bedrohte Leben der Mutter hat jedoch
grundsätzlich Priorität vor dem des ungeborenen Kindes. Bei

den Protestanten gibt es keine einheitliche Doktrin. Im
Allgemeinen hat das geborene Kind einen anderen Status als

das Ungeborene.
Nach islamischer Lehre gibt es drei Entwicklungsstufen der

Menschwerdung. Jede Phase dauert 40 Tage und beginnt bei

der Konzeption. Nach 120 Tagen ist der Mensch so weit
entwickelt, dass er sich willentlich zu bewegen beginnt. Das

Kind erhält jetzt die göttliche Seele und wird damit zu einer

neuen Person, die vom Recht geschützt ist.
Den drei monotheistischen Religionen gemeinsam ist, dass sie

die Ehe von Mann und Frau als einzigen Ort bezeichnen, der zu
sexuellen Beziehungen berechtigt und zur Fortpflanzung
geeignet ist. Bleibt das Ehepaar kinderlos, so steht die moderne

Reproduktionsmedizin im Mittelpunkt ihrer Lehre.

Das Judentum erlaubt die künstliche Insemination innerhalb
der Ehe, sofern das Sperma ausschliesslich vom Ehemann

stammt. Eine Verwendung von Spendersamen wird wegen
der Gefahr von Inzest streng abgelehnt. Weiter soll eine In-
vitro-Fertilisation erst dann vorgenommen werden, wenn
die anderen Methoden erfolglos waren. Eizellenspende ist

erlaubt, sofern es sich bei der Spenderin um
eine unverheiratete Jüdin handelt. Auch eine

Leihmutterschaft ist möglich, vorausgesetzt,
dass die Leihmutter unverheiratet, nicht mit
dem Samenspender verwandt ist und dass so

viele Angaben zur Person und ihrer Familie

vorliegen, dass Inzucht ausgeschlossen werden

kann. Die aus einem In-vitro-Fertilisati-

CURAVIVA 12 112



Die Musik ist zu Ende, die Kerze ausgeblasen, das Buch geschlossen: Als Pieter van Steenwyck 1650 seine

Vergänglichkeitsdarstellung malte, bestimmte Gott allein dieTodesstunde. Wer bestimmt sie heute? Foto: Musée des Beaux-Arts, Beifort

onsprogramm stammenden überzähligen Embryonen können

tiefgekühlt für eine weitere Schwangerschaft konserviert
werden. Wird eine spätere Schwangerschaft ausgeschlossen,
ist die Freigabe der Embryonen für Forschungszwecke statthaft,

wenn die Forschung dem Wohl der Menschheit dient.
Im Christentum lehrt die römisch-katholische Kirche, dass

sexuelle Intimität und Zeugung nicht voneinander getrennt
werden dürfen. Fertilitätsbehandlungen wie künstliche
intrauterine Insemination, In-vitro-Fertilisation, Samenzellenoder

Eizellenspende und Leihmutterschaft widersprechen
dem göttlichen Schöpfungsplan und sind
daher verboten. Bei unerfülltem
Kinderwunsch empfiehlt die Kirche die Adoption
eines elternlosen Kindes, um durch
Nächstenliebe fruchtbar zu werden. Orthodoxe
und protestantische Kirchen erlauben die
künstliche intrauterine Insemination mit
Sperma des Ehemannes. Die In-vitro-Ferti¬

lisation ist orthodoxen Christen erlaubt, sofern Samen- und
Eizellen vom Ehepaar stammen. Leihmutterschaft ist untersagt.

Die protestantischen Kirchen treffen unterschiedliche
Entscheidungen. Das Tiefgefrieren überzähliger Embryonen
erlauben die Orthodoxen und protestantischen Kirchen im
Hinblick auf eine spätere Schwangerschaft und auch als ein
«Geschenk» fruchtbarer Eltern an ein unfruchtbares Ehepaar.

Im Islam ist die künstliche Insemination mit Sperma des

Ehegatten innerhalb der Ehe zugelassen. Die Verwendung
von Spendersamen ist wegen Inzestgefahr besonders bei den

Sunniten streng verboten. Grundsätzlich sind
aber die modernen Reproduktionsmethoden
(ausser der Leihmutterschaft) für kinderlose
Paare eine legitime Möglichkeit, sich den
Kinderwunsch zu erfüllen.
Eng mit der Frage nach dem beginnenden
Leben verknüpft ist die Frage, ob und bis wann
Frauen eine Schwangerschaft abbrechen dür-

Bleibt der
Kinderwunsch unerfüllt,

empfiehlt die
katholische Kirche

eine Adoption.

CURAVIVA 12 112



fen. Vor nicht allzu langer Zeit führten die Kontrahenden die

Diskussion hierzulande noch mit heftiger Vehemenz. Das hat
sich gelegt, auch weil es heute eine klare gesetzliche Regelung

gibt. Die Angriffe von Fundamentalchristen auf Abtreibungskliniken

in den USA zeigen aber, dass sich unterschiedliche
Ansichten über das Recht auf Schwangerschaftsabbruch weiter

trotzig gegenüberstehen. Auch die drei Religionen sind sich
nicht einig darin, ob und unter welchen Umständen eine

Schwangerschaft abgebrochen und beginnendes Leben zerstört
werden darf.

Für Menschen jüdischen Glaubens ist ein

Schwangerschaftsabbruch nur dann zulässig,

wenn das Leben der Mutter oder deren

Gesundheit gefährdet sind. Ein Abbruch
darf jedoch bis zum 40. Schwangerschafts ¬

tag vorgenommen werden, wenn andere

schwerwiegende Probleme vorliegen und
der konsultierte Rabbiner einverstanden ist.
Für die Menschen christlichen Glaubens sind die Aussagen
der Kirchen verbindlich. Die römisch-katholische Kirche
bezeichnet jede Abtreibung als Mord, so schwerwiegend die

Gründe dazu auch sein mögen. Sie hat die schwerste
Kirchenstrafe, die Exkommunion, zur Folge. Für die orthodoxe
Kirche ist die Abtreibung kein Mord, wenn sie eine Gefahr

für die Gesundheit oder das Leben der Mutter abwenden
kann. Falls ein anderer schwerwiegender Grund vorliegt,
muss das priesterliche Gespräch Klärung bringen. Für die

protestantischen Kirchen schliesslich ist der
Schwangerschaftsabbruch zwar gleichfalls ein schwerwiegender
Eingriff, der Leben zerstört. Verantworten vor sich und vor Gott

muss dies aber jeder Mensch allein.
Für den Muslim ist der 40., spätestens der 120. Schwangerschaftstag

der Stichtag, bis zu welchem ein Abbruch bei

schwerwiegenden Gründen erlaubt werden kann. Besteht

jedoch eine akute Gefährdung des Lebens oder der Gesundheit

der Mutter, muss sie einen Abbruch
auch ausserhalb dieser Grenze vornehmen.
Beendet eine Frau die Schwangerschaft aus

anderen Gründen nach dem 120. Tag, ohne
dass ihr Leben oder ihre Gesundheit
bedroht ist, muss sie Blutgeld, Djja, bezahlen,
dessen Höhe die islamischeJustiz bestimmt.

Nach Auffassung
der Religionen

entscheidet das
richtige Sterben über

das ewige Leben.

Was Leben ist,
kann letztlich auch

vom gläubigen
Menschen nicht

verstanden werden.

Sterben als letzte Prüfung
Ebenso wie für den Beginn des Lebens stellen sich bioethische

Fragen auch an seinem Ende. Das Sterben ist ein - zeitlich
begrenzter - Prozess des Lebens. Sukzessive stellt ein Organ nach

dem anderen seine Funktionen ein und wird sie nie wieder
aufnehmen. Was immer die Ursache ist: Zuerst sterben die Zellen

der Grosshirnrinde ab, dann die Zellen der anderen Regionen

und Organe, und ganz am Schluss sterben die Knochen.

Bei finalen Krankheiten, die mit grossen Schmerzen verbunden

sind, hat der Arzt drei Arten als Möglichkeit zur Linderung:
palliative Therapie (Schmerztherapie, psychologische, spirituelle

und soziale Hilfe), passive oder aktive Sterbehilfe.
Sterben ist in vielen Fällen eine letzte schwere Prüfung. Nach

Auffassung von Judentum, Christentum und Islam kann noch
das richtige Sterben über das ewige Leben entscheiden. Darum

werden die Sterbenden mit Gebet begleitet (die römisch-katholische

und die orthodoxe Kirche spenden Sterbesakramente).
Wie das Leiden des Sterbenden gelindert und unter Umständen

abgekürzt werden darf, darüber sind sich die Religionen recht

einig. Eine schmerzlindernde Palliativmedizin sei in jedem Fall

unverzichtbar. Auch die passive Sterbehilfe gemäss ausdrücklicher

Willensbezeugung des Sterbenden ist aus religiöser Sicht

kein Frevel. Als Voraussetzung hat zu gelten, dass mit der

Fortsetzung der Therapie das Sterben und das damit verbundene

unerträgliche Leiden in die Länge gezogen
würde. Ebenso einig sind sich die Religionen,
dass aktive Sterbehilfe grundsätzlich Mord ist.

Judentum, die meisten christlichen Kirchen
und der Islam verbieten sie. Einzig der
Protestantismus erlaubt sie «aus Barmherzigkeit in
Extremfällen». Die Hirntoddiagnose im Hin-
blick aufeine lebensrettende Organentnahme
erlauben sowohl die jüdische, christliche und

islamische Gesetzgebung. Nach jüdischer Auffassung ist sie

allerdings nur erlaubt, wenn sie ein akut gefährdetes Leben

rettet. Die christlichen Kirchen stellen als Bedingung, dass eine

Organentnahme nichtkommerziellen Zwecken dienen darf. Im
Islam ist die Organentnahme nur erlaubt, wenn damit ein
anderer Mensch gerettet werden kann.

Die moderne Medizin zwingt uns zu ganz neuen Fragen

Wenn heute die Medizin in Bereiche vordringt, die noch vor
zwei Generationen gänzlich unbekannt und darum geheimnisvoll,

göttlich und unantastbar waren, stellen sich für den
modernen Menschen ganz neue Fragen. Was ist das Leben, das vor
knapp 4,5 Milliarden Jahren als vielleicht einziges im Universum

auf unserer Erde entstanden ist? Es hat sich aus den
einfachen Molekülen Wasserstoff, Kohlenstoff und Stickstoff
entwickelt - wie getrieben von einer unausweichlichen
Notwendigkeit. Es hat alle mit unserer Erde und mit unserem

Kosmos zusammenhängenden Katastrophen
überdauert und wird sich vielleicht zu neuen
Lebensformen weiterentwickeln.
Judentum, Christentum und Islam kennen den

einen Gott als den Schöpfer des Lebens und
versuchen gemäss der an sie gerichteten
Offenbarung, seinen Willen zu ergründen und
seinen Anweisungen zu entsprechen. Was
Leben ist, kann rational nicht definiert, sondern

nur als Geschenk empfangen werden. Auch für den Nichtgläubigen

ist das Leben sein kostbarstes Gut und erfordert deshalb
den sorgfältigsten Umgang mit ihm. •

Die Autorin: Irmi Rey-Stocker wirkte während 30 Jahren als erste

gynäkologische Chefärztin im Wallis. In ihrem 67. Altersjahr

emigrierte sie nach Jerusalem, wo sie während vier Jahren an

der Hebrew University auf dem Mt Scopus und an der Islamischen

Universität AI Quds studierte. 2006 doktorierte sie an der

Universität Freiburg im Üchtland in Vergleichender
Religionswissenschaft. Das hier veröffentlichte Referat «Anfang und Ende

menschlichen Lebens» hielt sie im November an der Paulus-

Akademie in Zürich.

CURAVIVA 12 112


	Die grossen monotheistischen Religionen zu künstlicher Befruchtung und Sterbehilfe : darf der Mensch das?

