
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 83 (2012)

Heft: 6: Glück : wie das Leben gelingt

Artikel: Von der griechischen Antike bis in die Neuzeit fragt die Philosophie :
was ist Glück? : Glück ist nicht gleich Glück

Autor: Petrus, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-803780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-803780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der griechischen Antike bis in die Neuzeit fragt die Philosophie: Was ist Glück?

Glück ist nicht gleich Glück

Seit Jahrhunderten suchen die Philosophen
nach einer gültigen Formel für das Glück. Und
sie versuchen herauszufinden, was der Mensch
selbst beitragen kann, dass er in seinem Leben
glücklich ist.

Von Klaus Petrus

Ist überhaupt die Philosophie für das Glück zuständig? Man
könnte es meinen. Seit über 2000 Jahren befasst sie sich mit
den Fragen «Was ist eigentlich Glück?» und «Wie können wir
Glück erlangen?»
Dabei haben die Philosophen seit jeher einen ganz bestimmten
Sinn von Glück im Auge. Nicht um «fortuna» geht es ihnen, um
jenes Glück also, das uns -wie bei einem Lottogewinn - einfach

anspringt, unverhofft und unverdient. Das Glück, das die

Philosophie untersucht, ist vielmehr eines, für das wir selbst
massgeblich verantwortlich sind: die «félicitas» oder «beatitudo».
Dass wir unseres Glückes Schmied sind, steckt
hinter dieser Idee von einem rundum
gelungenen, glücklichen Leben. Solches Glück
verdankt sich weder dem Zufall, noch ist es von
kurzer Dauer. Nicht bloss Glück haben,
vielmehr glücklich sein: Das ist kein flüchtiges
Gefühl, sondern das Resultat einer Anstrengung

über das Hier und Jetzt hinaus.
Das Glück der Philosophie fällt uns also nicht
in den Schoss, es muss verdient sein. Das jedenfalls war die

Überzeugung der alten Griechen. Aristoteles, einer der ersten

Grundlagenforscher in Sachen Glück, fand: Ein wahrhaft glückliches

Leben kann nur führen, wer Tugend besitzt! Das ist alles
andere als einfach: Weisheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit,
Besonnenheit, Grosszügigkeit, Liebe - das ist bloss ein kleiner Katalog

von Tugenden, die wir ausbilden und leben müssen, um einen
sittlichen Charakter zu erlangen. Erst dann sind wir in der Lage,

wahrhaft glücklich zu sein.

Das Glück zwischen Sittlichkeit und Lust

Von Genuss, Lust oder Begierde ist hier, das fällt sofort auf, nicht
die Rede. In der Tat meinten einige Philosophen in Aristoteles'
Nachfolge, Lust sei mit einem glücklichen Leben unvereinbar,
da sie dem Streben nach Weisheit zuwiderlaufe: «Die Lust ist
ein unvernünftiges Verlangen», sagte der Stoiker Zenon von
Kition (336-262 v. Chr.). Und auch für Seneca (ca. 1-65 n. Chr.)

stand fest: «Wer vernünftig ist, ist massvoll; wer massvoll ist,
ist besonnen; wer besonnen ist, ist ohne Kummer; und wer
ohne Kummer ist, ist glücklich. Also ist, wer vernünftig ist, auch

glücklich.»
Ganz anders der Sokrates-Schüler Aristippos von Kyrene (ca.

435-ca. 355 v. Chr.). Er gilt als Begründer des Hedonismus (he-
doné, gr.: Lust) und brachte seine Lehre auf die schlichte Formel:

Glück Lust. Wobei sich Aristippos vorab für die sinnlichen
Lüste begeisterte. Das unterschied ihn von
Epikur (um 341-271 v. Chr.), dem wohl bekanntesten

Glücksphilosophen der Antike. Für diesen

waren die geistigen Freuden von höherem
Wert als die körperlichen (obgleich er ihnen
keineswegs abgeneigt war). Zudem ging es

Epikur eher ums Freisein von körperlichen
und seelischen Schmerzen als um Lustgewinn
um jeden Preis. Ohnehin stellte Epikur immerzu

das Mass ins Zentrum: Lust führt zu Glück, gewiss - aber

nur dann, wenn sie domestiziert und kontrolliert wird.

Unermesslich messbares Glück

Lust und Freude sind dem Glück förderlich, Schmerz und Leid

dagegen können ins Unglück führen. Auch für die Denker der

Ist Glück auch Lust?
Für Epikur waren die

geistigen Freuden
von höherem Wert

als die körperlichen.

CURAVIVA 6 112



3

Dass ich als Kind die Schute fertigmachen
durfte, war der glücklichste Moment in
meinem Lehen. Ich wollte unbedingt die
Schule fertigmachen, damit ich nachher
etwas anderes anfangen konnte. Es macht
mich glücklich, Neues zu lernen. Nach der
Schute ging ich zwei Jahre in eine
Haushaltungsschute, 1977 bis 1979. Das Kochen war
das Schönste an der Haushaltungsschute.
Das Schwierigste beim Kochen dünkt mich,
ein Ei zu trennen. Ich habe immer Angst, ich
mache die Schate kaputt. Ein Ei zu trennen,
das möchte ich noch lernen.

Neuzeit hatte diese Idee viel für sich. Der britische Philosoph
und Jurist Jeremy Bentham (1748-1832) entwickelte daraus

einen regelrechten «Lust-Kalkül»: Je mehr Lust wir durch unser
Tun erleben, desto nützlicher ist das für uns. Und was für uns
nützlich ist, das macht uns glücklich!
Es mag seltsam anmuten, das Glück am Nutzen zu messen. Als
wäre Glück eine quantitative Angelegenheit, die sich in Einheiten

zerlegen lässt. Aber kann man denn überhaupt mehr oder

weniger glücklich sein? Oder ist Glück nicht eher eine Sache

von Entweder-Oder? Ist nicht mitunter von «unermesslichem»,
ja sogar von «unendlichem» Glück die Rede?

Für Bentham und andere Utilitaristen (utilis, lat.: nützlich)
kommt es in erster Linie auf die Konsequenzen unseres
Handelns an; sie sind es, die in ethischer Hinsicht zählen. Haben

unsere Handlungen das grösstmögliche Glück

für die grösstmögliche Anzahl Menschen zur
Folge, dann haben wir etwas moralisch
Wertvolles getan. Welche Komponenten zu dieser

Art von Glücksanhäufung beitragen, ist nicht
von vornherein festgelegt.
In der Soziologie und Ökonomie beschäftigt
sich inzwischen eine ganze Wissenschaft mit
derlei Faktoren, das Spektrum reicht von Geld,

Sex über Sport bis hin zum Autofahren. Die Resultate werden

sorgfältig ausgewertet und in die «Glücks-Datenbank» der
Universität Rotterdam oder in den britischen «Happy Planet Index»

eingetragen.

Glück in Portionen
Kein Wunder also, dass sich unser Glück auf die Kommastelle

genau erfassen lässt. So hat ein Zürcher Ökonom herausgefunden,

dass auf einer Skala von 1 bis 10 die Schweizer Bevölkerung

mit 8,2 Punkten zu den «Allerglücklichsten» gehört.
Vielleicht unterscheidet genau dieses das heutige Sinnieren über

Glück von demjenigen der antiken Philosophen: Glück lässt
sich nicht anhand eines objektiven, festumrissenen Katalogs
von «Glücksgütern» (wie Tugend, Weisheit oder Begierde)
bestimmen. Vielmehr ist Glück eine spezielle Art des subjektiven
Wohlergehens, das auch in Abstufungen, ja sogar in Portionen
erlebbar ist.

Seid (nicht) glücklich!
Was der Philosophie hingegen schon immer suspekt war und
bis heute geblieben ist: die Aufforderung, glücklich zu sein. Der

Imperativ «Seid glücklich!» mag Ausdruck eines Wunsches
sein. Ein normativer Befehl im Sinne von «Du sollst nach dem

Glück streben!» kann es aber nicht geben, denn seit jeher halten
Menschen - als Menschen, die sie sind - nach dem Glück Aus¬

schau. Ebenso wenig gibt es ein Recht auf
Glück. Dazu müsste der Mensch die Macht
haben, für Glück zu garantieren. Jedenfalls bis

anhin ist das aber eher eine Glückssache.

Hingegen haben wir die Pflicht, niemanden in
seinem Streben nach dem Glück zu behindern.
Denn wir können nicht anders: Wir wollen alle

glücklich sein. Das sei zwar, wie Arthur
Schopenhauer (1788-1860) meinte, der grosse,

«angeborene Irrtum» des Menschen. Doch wer möchte nicht
wenigstens einmal im Leben - und dann: für immer! - ein Hans

im Glück sein? Schopenhauer bleibt skeptisch: «Im Schlaraffenland

würden die Menschen vor langer Weile sterben oder

sich aufhängen.» Ist es am Ende unser Glück, dass wir nicht in
einem Schlaraffenland leben? •

Zum Autor: Klaus Petrus lehrt und forscht an der Universität

Bern mit Schwerpunkten in Sprachphilosophie, Philosophie der

Neuzeit undTierethik. Kontakt: petrus@philo.unibe.ch.

Heute gehen die
Denker davon aus,
dass es Glück in

Abstufungen und in
Portionen gibt.

CURAVIVA 6 112


	Von der griechischen Antike bis in die Neuzeit fragt die Philosophie : was ist Glück? : Glück ist nicht gleich Glück

