
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 82 (2011)

Heft: 11: Der Tod ist gross : Sterbende brauchen Begleitung

Artikel: Bernard Crettaz, Soziologe und Ethnologe, Begründer der "Cafés
mortels" : "Der Tod ist ein herausragender Moment sozialer Bindung"

Autor: Nicole, Anne-Marie / Crettaz, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernard Crettaz, Soziologe und Ethnologe, Begründer der «Cafés mortels»

«Der Tod ist ein herausragender
Moment sozialer Bindung»

Der Walliser Bernard Crettaz setzt sich
leidenschaftlich mit dem Thema Tod auseinander. Er
möchte das Thema Sterben aus der Verdrängung
holen und ihm wieder einen Platz in der Öffentlichkeit

einräumen. Zum Beispiel mit den «Cafés

mortels», die er auch in Pflegeheimen durchführt.

Von Anne-Marie Nicole

Warum ist unsere Beziehung zum Tod so zwiespältig?
Bernard Crettaz: Da ist zum einen die Blockade, die dazu führt,
dass wir nicht darüber sprechen können oder möchten. Im

Gegensatz dazu steht als Zweites die Faszination. Der Tod
blockiert und fasziniert uns zugleich. Im Leben können wir uns
auf Kenntnisse und Erfahrungen stützen.
Beim Tod gibt es das nicht. Er ist das absolut
schwarzes Loch, das Rätsel, das Mysterium,
das Unbekannte. Sobald es aber gelingt, frei
darüber zu sprechen, lässt sich eine unglaublich

reichhaltige Kultur und Reflexion rund
um das Thema Tod entdecken. Es gibt eine
atemberaubende Ansammlung alter und neuer

Glaubensinhalte sowie persönlicher
Erfahrungen. Wir haben also eine paradoxe Situation vorliegen: Der

Tod ist einerseits ein vollkommenes Mysterium, andererseits
lässt sich darüber unerschöpflich reden.

Der Tod ist etwas sehr Intimes. Warum ist es denn notwendig,
darüber zu sprechen?
Man spricht oft mit sich selber oder mit den Toten darüber, das

ist richtig. Niemand kann aber angesichts des absoluten
Mysteriums vollkommen allein bleiben. Das Rätsel Tod einfach zu

akzeptieren - das ist unerträglich. Wir versuchen deshalb, das

Loch zu stopfen und die Leere mit allem, was uns zur Verfügung
steht, zu füllen. Es gibt allerdings dieses enorme Reden, das

nur gehört werden will und das dann zu etwas Unendlichem
wird. Ein französischer Philosoph hat ein über 300-seitiges
Buch geschrieben, um zu sagen, über den Tod könne man
nichts sagen.

Wie hat sich unsere Beziehung zum Tod in den letzten
Jahrzehnten verändert?

Auch der Tod ist Moden unterworfen. Nach dem Zweiten
Weltkrieg, mit der Konsumgesellschaft, dem einsetzenden
Fortschritt und den Wirtschaftswunderjahren wurde der Tod stark

marginalisiert und verdrängt. In dieser Zeit verschwindet vor
allem der Körper, der Hauptdarsteller des Todesschauspiels,
aus dem Blickfeld, er wird beseitigt, jeweils so rasch wie mög¬

lich. Als wir 1982 aufAnfrage von
Bestattungsunternehmen die Gesellschaft für thanatolo-

gische Studien gründeten, um eine neue
Totenkultur zu finden und neue Rituale im
Umgang mit sterblichen Überresten zu schaffen,

betrachteten uns die Leute als verrückt.

Der Tod wurde doch gerade in diesen Jahren

mit der Krankheit Aids wieder sehr präsent.
Ja, der Tod drängte sich gewaltsam wieder in die Öffentlichkeit,
und er wurde zum Thema der Medien. Das Auftreten von Aids
bewirkte Anfang der 1980er-Jahre einen regelrechten
Zivilisationsschock. Aids holte den Tod wieder aus dem Schatten und

führte zu einem beeindruckenden Wiederaufleben von
Begräbnisritualen. Gleichzeitig vollzog sich eine Art Revolution auf
medizinischer Ebene: Die onkologischen Abteilungen weigerten

sich, blosse Sterbeabteilungen zu sein, die palliative Pflege

gewann mehr und mehr Bedeutung. Auch in den Pflegeheimen
wuchs das Interesse am Umgang mit dem Tod der älteren Men-

«Der Körper, der
Hauptdarsteller des
Todesschauspiels,
verschwindet, er
wird beseitigt.»

CURAVIVA 11 111



sehen. Die Publikationen der Sterbeforschungspionierin Elisabeth

Kübler-Ross wurden wieder gelesen, und mit dem Konzept
der «Resilienz» - also der Fähigkeit, mit Krisen, zum Beispiel
schweren Krankheiten, gut umzugehen - entdeckt man
gegenwärtig eine neue Herangehensweise, die noch viel Furore
machen wird. Es stellen sich auch immer mehr freiwillige
Helferinnen und Helfer zur Verfügung, um Menschen am
Lebensende in den Tod zu begleiten. Und vor
allem: Es gibt eine Armada von medizinischen

Spezialisten, die zu einer Technokratisierung
des Todes geführt haben.

te, Freunde und Bekannte finden zusammen, um zu essen,
Wein zu trinken, sich auszutauschen und sich weniger allein
zu fühlen. Das erleichtert die Trauer, man findet Trost.
Angehörige formulieren immer häufiger auch Forderungen im
Zusammenhang mit einer Kultur des Todes und mit Begräbnisritualen.

Sie möchten wieder etwas tun, um die Sterbenden in
den Tod zu begleiten.

Sie betrachten diese medizinische Spezialisierung

kritisch?

Ja, unbedingt. Unsere Gesellschaft für thana-

tologische Studien hat immer darauf
hingewiesen, dass es sich beim Tod nicht um eine Krankheit handelt
und dass Trauer nicht notwendigerweise zum Psychiater führen

muss. Der Tod gehört mit all seiner Macht des Unbekannten
und des Nichtwissens zum Menschsein dazu. Aber wir sprechen

doch noch lieber über das Leben als über den Tod. Wir
vergessen, uns über den grundlegenden Platz des existenziel-
len Rätsels Tod in unserer Lebensweise und in unserer menschlichen

Kultur Gedanken zu machen.

Wo stehen wir heute in dieser Entwicklung?
Der Tod stand immer in Verbindung mit der jeweils herrschenden

Macht. Bei uns waren das traditionellerweise die Kirchen.
Heute hat der ärztlich-soziale-therapeutische Bereich diese

Macht übernommen. Es sind diese Bereiche, in denen nun
gehandelt und über den Tod gesprochen und nachgedacht wird.
Es sind Spezialisten aller Art mit ganz unterschiedlicher
Ausbildung, die am Ende des Lebens, vor dem Tod, intervenieren
und dann, nach dem Tod, als Trauertherapeuten auftreten.

Und wo bleiben da die Familien und Angehörigen?
Glücklicherweise wird der Tod jetzt dem technokratischen
Zugriff wieder etwas entzogen und rückt stärker in die Lebenspraxis

der Menschen. Auf diese Weise entsteht eine Gegenmacht
zum ärztlich-sozialen-therapeutischen Bereich: nämlich die

Angehörigen und die Familien. Das Leichenmahl nach Bestattung

und Trauerfeier zum Beispiel kam zwischenzeitlich etwas
aus der Mode, jetzt gewinnt es wieder an Bedeutung. Verwand-

«Das Pflegepersonal
muss lernen, sich zu
schützen, um nicht

selber zu Trägern des
Todes zu werden.»

«Die Angehörigen möchten
wieder etwas tun, um die

Sterbenden in den Tod zu

begleiten.»

Bernard Crettaz, Initiant der

«Cafés mortels»»

Foto:zvg

Was bringen solche Abschieds- und Trauerrituale?

Von aussen gesehen sind Rituale eine
Inszenierung, ein Theater aus Gesten, Worten und
Taten. Sie ermöglichen es uns, die Zeit
aufzuheben. Es gibt beim Ritual ein Vorher und ein
Nachher. Die magische Kraft des Rituals
erlaubt die Metamorphose, den Übergang von

einem Zustand in einen anderen. Das Ritual erlaubt auch
loszulassen. Gerade das Loslassen braucht manchmal viel Zeit.
Das ist auch der Grund, warum die Toten uns beschweren. Sie

sind noch derart präsent unter uns, dass viele Menschen gar
nicht trauern wollen.

Das Bedürfnis nach Ritualen ist offenbar gross.
Kein Wunder - wir müssen ja mit dem Tod

fertig werden. Viele Bestattungsinstitute
ermöglichen heute Rituale, gerade im Umgang
mit dem Körper des Verstorbenen: Angehörige
können den Verstorbenen waschen, kämmen,
ihn anziehen. Das Bewusstsein, dass der Körper

ein wichtiger Teil des Todesschauspiels
ist, ist wieder gewachsen. Solche Gesten
gehören eigentlich zum Erbe der Todeskultur
unserer Gesellschaft, aber unsere Generation
hat sie vergessen oder zensuriert. Auch in
anderen Lebensbereichen gibt es übrigens seit

einigen Jahren ein grosses Bedürfnis nach
Ritualen, zum Beispiel im Beruf, an persönlichen
Wendepunkten und so weiter.

Besteht nicht das Risiko, dass diese Rituale

bagatellisiert werden?
Das ist möglich. Momentan sind wir aber noch

am Aufbauen. Wir erfinden die Traditionen
und Zeremonien neu. Die Kirchen und die

grossen Glaubenssysteme verlieren langsam
an Bedeutung, und so schaffen sich die Leute

neue Rituale in Hülle und Fülle, sie übernehmen

auch esoterische Rituale. Hierbei kommt
es zu einem unglaublichen Mischmasch,
sodass man überhaupt nicht mehr weiss, wo
man sich orientieren soll. Das Risiko besteht
eher darin, dass es vermehrt in Richtung
Fetischismus, Aberglaube und Manipulation des

Rituals geht. Wir können uns zwar alle
möglichen Rituale vorstellen, aber ich denke, dass

wir auf grundlegende Symbole zurückgreifen
müssen, die Sinn machen und uns erlauben,
eine gemeinsame Kultur zu finden.

CURAVIVA 11111



Wie sollen die Pflegeheime mit dem Thema Tod umgehen?
Seit den 1990er-Jahren stelle ich eine weitreichende Veränderung

der Mentalität fest. Die Einführung der Palliativpflege, die

Patientenverfügungen, wo man festlegt, welche lebensverlängernden

Massnahmen man will und welche nicht, und die

wachsende organisierte Suizidbeihilfe haben alles aufden Kopf
gestellt: Man musste anfangen, über den Tod zu sprechen. Bis

dahin hatte man eher gedacht, dies sei gar nicht möglich. Die

Pflegeheime sind besondere Institutionen, die

es den Bewohnerinnen und Bewohnern er-

möglichen müssen, mit ihrem Leben, aber

auch mit ihrem Tod zurechtzukommen. Das

Fachpersonal in den Pflegeheimen weiss, dass

es das Leben und den Tod sicherzustellen hat,
obwohl das in sich ein Widerspruch ist.

«Die alten Menschen
in den Pflegeheimen
sind froh, dass der

Tod endlich
thematisiert wird.»

Sind die Fachkräfte bereit, diesen
Widerspruch zu akzeptieren?
Dieser Widerspruch existiert nun einmal - wir können ihn nicht
auflösen. Daher müssen die Fachkräfte lernen, sich zu schützen,

Distanz zu gewinnen, Dinge abzulegen, um nicht selbst zu

Trägern des Todes zu werden. In der Ausbildung bringe ich
ihnen bei, Grenzen zu ziehen. Es ist wichtig zu wissen, dass man

mit dem Tod zwar Zeit, jedoch nicht zu viel Zeit verbringen
sollte. Es ist wichtig zu lernen, sich damit auseinanderzusetzen,
aber ebenso wichtig, den Kopf davon wieder zu leeren.

Wie ist es möglich, Distanz zu gewinnen, wenn man bei der

täglichen Arbeit mit dem Lebensende und dem Tod zu tun hat?

Für mich ist die Belastung des Pflegepersonals - sei es in
Pflegeheimen oder in Palliativ-Pflegezentren - ein tatsächlicher

Skandal, weil sie nicht genügend Beachtung
findet. Kommt dazu, dass der Umgang mit
dem Tod manchmal Probleme der Institution
offenlegt: alle nicht ausgesprochenen Dinge,

Machtkämpfe. Auch die Pflegenden brauchen

Zeit, um sich von Verstorbenen zu verabschieden.

Und sie benötigen Gelegenheiten, über
den Tod und den Umgang mit dem Tod zu
reden, ihre Erfahrungen und ihre Sicht der Dinge

mitzuteilen. Sie sollen über die Verstorbenen sprechen können,

sei es aus ihrem beruflichen oder ihrem privaten Umfeld.
Es ist nicht einfach, doch es ist unerlässlich. Es handelt sich
dabei um einen langen Lernprozess. Kostendruck, Personalmangel

und die Vorgaben der Bettenauslastung sind diesem

Prozess allerdings nicht gerade förderlich.

DenTod wieder in die Gemeinschaft rücken und an dieTraditionen der Sterbekultur anknüpfen - dazu rät Ethnologe Bernard Crettaz.

Foto: Maria Schmid

CURAVIVA 11 | 11



Ziele setzen:
Pflege, Bildung, Management WE'G

Weiterbildungszentrum für
Gesundheitsberufe

Modulare Weiterbildung für FaGe im Langzeitbereich

Aktuell und kompakt: praxisorientierte berufliche Weiterbildung
- Alltag und Normalität unterstützen - Gesundheit - Krankheit (III): Leidenszustände

- Gesundheit - Krankheit (I): Psychiatrie - Verantwortlich handeln und organisieren
- Gesundheit - Krankheit (II): Somatik

Jedes Modul kann auch als Einzelmodul gebucht werden.

Nächster Start: 28. September 2011

Ausgerichtet auf die Bedürfnisse zum praxisgerechten Einsatz von FaGe mit erweitertem
Verantwortungsbereich in Betrieben der Langzeitpflege

Nächste Informationsveranstaltung am 8. Juni 2011 am WE'G in Aarau von 17.00-19.00 Uhr

WE'G Mühlemattstrasse 42 CH-5001 Aarau
Telefon+41 (0)62 837 58 58 Fax+41 (0)62 837 58 60 E-Mail info@weg-edu.ch WWW.weg-edu.ch

(Swiss (^hristmas
Akrobatik * Schauspiel * Musik

Die Magie von
Weihnachten erleben

Hauptsponsor

17.11.2011-31.12.2011 | Zürich-Oerlikon | Offene Rennbahn

www.swisschristmas.com

RUNWAY
M A G A Z I N E

0
Co-Sponsoren

y Mercedes-Benz

MERBAG IC
MERCEDES-BENZ AUTOMOBIL AG

IlMMO |

eBESp

Sponsoren 8 Partner

BW)"* >

Medienpartner

SonrrtagsZeitung tigI

Vorverkauf

ticketportal

iickeicorner.cn * *



«Cafés mortels»: Kaffeehausgespräche über den Tod
«Hier ist es möglich, die unsäglichsten und intimsten Dinge in

der scheinbaren Flüchtigkeit von Kaffeehausgesprächen zu

sagen. Das Café schafft eine gewisse Leichtigkeit, um sehr tief
liegende Dinge mitzuteilen. Denn wie jeder weiss, gehen wir
alle ins Café, um wesentliche Dinge mitzuteilen und dabei so

zu tun, als ob nichts wäre.» Mit diesen Worten leitet Bernard

Crettaz das von ihm initiierte «Café mortel» ein. Dieses bildet
einen Raum der Zusammenkunft, des Austausches sowie der
direkten und öffentlichen Kommunikation, wo man sprichtund
zuhört und weit weg von Spezialisten und Therapeuten über
den Tod «schreien und heulen» kann. Gleichzeitig warnt Crettaz:

«Das «Café morteb hat überhaupt keinen therapeutischen
Ansatz, auch wenn es durchaus hilfreich sein kann.»

Seit dem ersten «Café mortel» im März 2004 in Neuchâtel, das

entgegen allen Erwartungen 250 Personen anzog, hat er 65

solche Veranstaltungen mit jeweils zwischen 15 und 300

Besuchern durchgeführt - in der Westschweiz, aber auch in

Frankreich, Belgien sowie demnächst in Kanada. Diese Treffen

finden in verschiedenen Cafés sowie hin und wieder auch an

anderen Orten, insbesondere in Pflegeheimen, statt. Für einen

Auch die Pflegeinstitutionen führen, wenn es

um den Tod geht, immer mehr Rituale ein.

Worin liegt deren Bedeutung?
Die Pflegeheime verfügen bei den Ritualen
über eine unglaubliche Kreativität. Es ist wichtig,

den Teams dabei einen grossen
Handlungsspielraum zu lassen. Das Personal
braucht diese Rituale ebenso wie die Familien,

um danach wieder an das reale Leben anknüpfen zu können.
Der Tod ist ein herausragender Moment sozialer Bindung. Ein

Ritual ist niemals ein einsamer Akt, es vollzieht sich
notwendigerweise in der Gemeinschaft. Wir müssen daher heute dafür
kämpfen, dass die Beschäftigten in den Pflegeheimen Zeit
erhalten, zu sprechen und die erforderlichen Rituale durchzuführen,

um die Sterbenden und ihre Familien adäquat zu
begleiten. Geschieht dies nicht, kommt es zur Katastrophe, zu
einer depressiven Stimmung: Das Personal reibt sich auf und

riskiert, Schaden zu nehmen.

Wir haben nun viel über die Konfrontation des Pflegepersonals
mit dem Tod gesprochen. Wie sieht es aber mit den

Heimbewohnerinnen und -bewohnern selber aus?

Lange Zeit wollte man die älteren Menschen vom Thema Tod

fernhalten, wie man das früher bei den Kindern gemacht hat.

Seit ich das sogenannte «Café mortel» in den Pflegeheimen
betreue (siehe Kasten, Anm. der Red.), mache ich jedoch immer
wieder die Erfahrung, dass gerade die älteren Menschen mit
einer enormen Offenheit die aussergewöhnlichsten
Erfahrungsberichte liefern und oftmals sogar froh darüber sind, dass

Übersetzt aus dem Französischen vonTranslation-Probst AG.

guten Verlauf dieser Zusammenkünfte zum Tod hat Bernard

Crettaz eine Reihe von Regeln aufgestellt. Die erste besagt,
dass er niemals Organisator ist; seine Rolle beschränkt sich

darauf, das Treffen zu leiten, das Wort zu erteilen, Verbindungen

herzustellen und zu verhindern, dass die Gespräche
ausufern. Er führt die Teilnehmenden ans Thema heran und
fordert sie zur Authentizität auf. Es steht keine Theorie dahinter,

es gibt nichts Belehrendes und schon gar keine Wertungen.
Das «Café mortel» ist das Theater der grossen Entdeckungen:
Da werden Geheimnisse preisgegeben, Schuldeingeständnisse

gemacht oder Familienkonflikte geschildert. Manche sprechen

vom schönen Tod, andere weisen auf ihren bereits

angekündigten Tod hin. Häufig geht es um das Thema der Wahl

des Todes, also um den selbstbestimmten Lebensabbruch,
sowie um die Sorgen des Pflegepersonals. Ziel dieserTreffen
ist es, eine Solidarität sowie eine «Gemeinschaft der Lebenden

angesichts des Todes» zu schaffen, weil «die soziale Bindung
erst im Austausch neu geschaffen wird», so Crettaz. 2010

veröffentlichte er das Buch «Cafés mortels. Sortir la mort du

silence», erschienen im Verlag Labor et Fides, (amn)

der Tod, über den sie ja unaufhörlich nachdenken,

endlich thematisiert wird.

Kann man den Tod zähmen?

Nein. Man wird den Tod niemals zähmen können.

Alles, was ich heute über den Tod sage,
kann morgen schon wie ein Kartenhaus
zusammenstürzen, wenn ich mit meinem eigenen

Tod oder dem Tod eines nahestehenden Menschen
konfrontiert bin. Ich bin überhaupt nicht Herr der Lage.

Aber man kann heute über den Tod selber bestimmen.
Wahrscheinlich liegt in dieser Möglichkeit die neue grundlegende

Frage meiner ganzen Generation: Wie möchten wir, dass

unser Leben endet? Dass wir hier Einfluss nehmen können, ist
relativ neu, eine Entwicklung, die alles revolutionieren wird.
Hier geht es um mehr als nur um einen Trend, das ist eine ganz
grundsätzliche Fragestellung. •

Zur Person: Bernard Crettaz, der 1938 inVissoie im Walliser Val

d'Anniviers geboren wurde, setzt sich als Soziologe und Ethnologe

seit Langem mit demThemaTod auseinander. 1982 gründete

er auf Anfrage von Bestattungsunternehmen, die immer mehr

mit dem Bedürfnis von Hinterbliebenen nachTrauerritualen

konfrontiert waren, die Gesellschaft für thanatologische Studien.

Dies zusammen mit anderen Forschern und Intellektuellen in der

Westschweiz. Crettaz war Konservator am ethnografischen Museum

Genf und hatte bis 2003 einen Lehrauftrag an der Universität

Genf inne. Er ist Verfasser mehrerer Bücher zumThemaTod und

unterstützt mit Veranstaltungen das Fachpersonal in den

Pflegeheimen der französischsprachigen Schweiz.

«Glücklicherweise
wird der Tod jetzt
dem technokratischen

Zugriff wieder
etwas entzogen.»

CURAVIVA 11111


	Bernard Crettaz, Soziologe und Ethnologe, Begründer der "Cafés mortels" : "Der Tod ist ein herausragender Moment sozialer Bindung"

