
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 82 (2011)

Heft: 11: Der Tod ist gross : Sterbende brauchen Begleitung

Artikel: Sterben im Spannungsfeld zwischen Lebensverlängerung und
Lebensabbruch : menschenfreundliche Sterbekultur - die
Herausforderung für Heime und Spitäler

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-805414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-805414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sterben im Spannungsfeld zwischen Lebensverlängerung und Lebensabbruch

Menschenfreundliche Sterbekultur - die
Herausforderung für Heime und Spitäler

Früher war der Tod Inbegriff der Erfahrung eines
fremdverfügten Schicksals, dem man sich zu
beugen hatte. Heute hängt das Sterben - zum
Thema der Medizin geworden - mit Entscheidprozessen

zusammen. Das führt zu neuen Zwängen.
Gefragt ist eine menschenfreundliche Sterbekultur.

Von Heinz Rüegger

Sterben ist nicht einfach ein biologisches Geschehen, das nach

immer gleichen Gesetzmässigkeiten abläuft. Es ist in hohem
Masse kulturell bestimmt und ändert sich dementsprechend
im Verlauf der Geschichte. Drei Entwicklungen haben das Sterben

in jüngster Zeit stark geprägt: die
Langlebigkeit, die das Sterben zu einem Phänomen
des hohen Alters hat werden lassen; die Medi-

kalisierung, die das Sterben der Zuständigkeit
der Medizin unterstellt hat; und die Beein-

flussbarkeit des Sterbens, die es zu einem
Gegenstand autonomen menschlichen (Mit-)
Entscheidens gemacht hat.

Heute ist es der
Normalfall, dass
Sterben-Können

eines menschlichen
Entscheides bedarf.

Immer mehr medizinische Interventionsmöglichkeiten
Früherbestand in jedem Lebensalter das Risiko zu sterben. Am
höchsten war es im Kleinkindesalter und für Frauen beim
Gebären. Der Demografiehistoriker Arthur E. Imhof hat dargestellt,

wie in Europa etwa seit den 1920er Jahren so etwas wie
eine durchschnittlich erwartbare «sichere Lebenszeit»
entstand. Wir können heute in der Regel davon ausgehen, dass wir
bis ins achte Lebensjahrzehnt leben können, bevor uns der Tod

ereilt. So hat in unseren Breitengraden die durchschnittliche
Lebenserwartung in den vergangenen 100 Jahren um rund 30

Jahre zugenommen. Das hat dazu geführt, dass das Sterben vor

allem zu einem Thema des hohen Alters mit all seinen
Begleiterscheinungen geworden ist. Dazu kommt, dass Sterben zu
einem Thema der Medizin geworden ist. Früher starben die
Menschen meist in ihrem alltäglichen sozialen Umfeld. Sie

wurden dabei von den Menschen begleitet, mit denen sie das

Leben teilten. Als externer Fachmann für das Sterben galt
allenfalls der Geistliche.
Heute sterben die meisten Menschen unter medizinischer, das

heisst ärztlicher und pflegerischer, Betreuung, also unter pro-
fessionalisierter Aufsicht und in spezialisierten Institutionen:
im Spital oder im Heim. Diese Medikalisierung, Professionali-

sierung und Institutionalisierung des Sterbens ging einher mit
einem immer grösser werdenden Katalog möglicher technischer

Interventionen, um das Sterben zu verhindern und das

Leben zu verlängern.
Der Mediziner Frank Nager hat eindrücklich
beschrieben, wie dadurch Spannungen
entstanden zwischen der in modernen Spitälern
betriebenen Medizin und der im Zuge der
gesellschaftlichen Arbeitsteilung eben diesen
Institutionen und Professionen zugewiesenen
Aufgabe, Menschen im Sterben zu begleiten.
Medizin versteht sich primär im Dienst der

Lebensverlängerung und des Kampfes gegen den Tod. Palliative

Medizin ist demgegenüber der Versuch, ernst zu nehmen,
dass auch eine gute Begleitung beim Sterben zu den zentralen

Aufgaben der Medizin gehört.

«Dem Herrn hat es gefallen...» greift heute zu kurz
Schliesslich ist auf eine dritte einschneidende Veränderung des

Sterbens hinzuweisen. War früher das Sterben für Menschen
der Inbegriff der Erfahrung eines fremdverfügten Schicksals,
dem man sich zu beugen hatte, stehen uns heute zahlreiche

Möglichkeiten zur Verfügung, medizinisch zu intervenieren,

CURAVIVA 11111



Wir stehen heute vor der Herausforderung, denTod in die eigenen Hände zu nehmen - auch

wenn wir keinen Suizid begehen wollen. Foto: Maria Schmid

Hände zu nehmen - auch

wenn wir keinen Suizid begehen,

sondern eines natürlichen

Todes sterben wollen.
Im Rahmen unseres modernen

Gesundheitswesens ist
das tatsächlich der Fall, ob

uns das gefällt oder nicht.
Und grundsätzlich gehört es

in der Tat zur Würde jedes
Menschen, dass auch sein
Lebensende so weit wie möglich

nach seinen Vorstellungen

eines guten Sterbens

gestaltet wird und nicht
Fremde darüber bestimmen,

wann, wo und wie jemand
sein Leben beenden soll. Hinter

dieses moderne Postulat
der Patientenautonomie wird
niemand mehr zurückgehen
wollen.

das Sterben zu bekämpfen und das Leben zu

verlängern. Heute stirbt man meist nicht mehr
einfach «natürlich» oder «von selbst». Neuere

Untersuchungen haben ergeben, dass in der

Schweiz in 51 Prozent der Fälle, in denen
Menschen in ärztlicher Begleitung starben, dem

Sterben Entscheidungen vorausgingen, den

betreffenden Menschen sterben zu lassen. Die

alte Formulierung auf Todesanzeigen, es habe dem Herrn über
Leben und Tod gefallen, den Verstorbenen zu sich zu rufen,

greift heute zu kurz. Heute muss es auch noch dem Sterbenden

selbst, der betreuenden Ärztin und möglicherweise den

Angehörigen des Sterbenden gefallen, jemanden sterben zu lassen.

Dass Sterben mit einem Entscheidungsprozess zusammenhängt,

stellt eine neue Situation dar, weil während Jahrhunderten

- abgesehen von Mord und Totschlag - nur ein einziger Fall

bestand, in dem dem Sterben ein Entscheid voranging: derjenige

des Suizids. Und der war moralisch und rechtlich mit allen
erdenklichen Tabus und Sanktionen behaftet, um ihn
möglichst nicht eintreten zu lassen. Heute gehört es zum Normalfall,

dass es zum Sterben-Können eines menschlichen
Entscheides bedarf.

Der Tod unter unserer Kontrollmacht
SeitJahrzehnten hat sich in weiten Teilen der westlichen Kultur
die Vorstellung durchgesetzt, dass nur ein selbstbestimmtes

Sterben, bei dem der Tod der Kontrollmacht des autonomen
Menschen unterworfen wird, ein wahrhaft menschenwürdiges
Sterben sei. Mit den Worten des amerikanischen

Ethikers Joseph Fletcher: «Die Kontrolle
des Todes ist wie die Geburtenkontrolle eine

Frage menschlicher Würde. Ohne solche
Kontrolle werden Personen zu Marionetten.» Oder

wie es der italienische Ethiker und Psychologe
Sandro Spinsanti formulierte: Wir stehen vor
der Herausforderung, den Tod in die eigenen

Es wird zur
Verantwortung des

Sterbenden, ein
«würdiges» Sterben

zu realisieren.

Menschen können
sich gedrängt fühlen,
ihr Leben abzubrechen,

bevor sie anderen

zur Last fallen.

Möglichst rasch und ohne Schmerzen

Allerdings lauert hinter manchen Vorstellungen

eines «würdigen Sterbens» eine neue
Gefahr. Die Gefahr, zu definieren, was ein gutes
oder würdiges Sterben ist (zum Beispiel ein

möglichst rasches Sterben ohne Schmerzen,
ohne lange Leidenszeit, bei geistiger Klarheit

und im Besitz der sozialen und körperlichen Selbstkontrolle,
ohne Angewiesensein auf Fremdpflege) und es dann zur
Verantwortung des Sterbenden gegenüber seinen Angehörigen
und gegenüber der Gesellschaft zu machen, ein solches

«würdiges» Sterben zu realisieren. In Deutschland kam - in durchaus

kritischer Absicht - die Rede vom «sozialverträglichen Frühableben»

auf.

Gut und «würdig» zu sterben wird so zur «letzten Pflichtaufgabe»

jedes Sterbenden, wie es die Sterbeforscherin Monika Renz

kritisch formuliert hat (siehe auch Interview mit Monika Renz

auf Seite 11). Dadurch verkommt aber, was als Befreiung zu
selbstbestimmtem Leben bis zuletzt gedacht war, zu einem

neuen gesellschaftlichen Zwang, der den Einzelnen, zumal den

Sterbenden, überfordern kann und ihm die Würde abspricht,
wenn es ihm nicht gelingt, ein «gutes» Sterben zu realisieren.

Subtiler gesellschaftlicher Druck

Die Kehrseite dieses subtilen gesellschaftlichen Drucks kann
leicht die sein, dass sich Menschen gedrängt fühlen, ihr Leben

vorzeitig, selbstbestimmt, bevor sie von schwerem Leiden

heimgesucht werden und anderen zur Last

fallen, abzubrechen. Zum Beispiel durch ein

«sozialverträgliches» Ableben mittels begleiteten

Suizids. Die Lebensperspektive könnte
dann sein, das Leben möglichst lange zu
verlängern und auszukosten, um es dann, wenn
es schwierig wird, so rasch, selbstbestimmt
und klinisch sauber wie möglich abzubrechen!

CURAVIVA 11111



«Sterben in Würde ist zu

verstehen als Aufgabe der

Betreuung und Begleitung
von Sterbenden.»

Heinz Rüegger, Ethiker

Foto:zvg

Ob dies ein humaner, lebensfreundlicher Umgang mit dem Sterben

wäre, wage ich zu bezweifeln.

Die Würde des Aushaltens
Ich sehe vielmehr im Blick auf unsere Gesellschaft und die
Institutionen, in denen das Sterben vornehmlich stattfindet: also

Spitäler und Heime, eine zentrale Herausforderung, in Theorie
und Praxis eine menschenfreundliche Sterbekultur zu entwickeln.

Fünf Aspekte scheinen mir dabei besonders wichtig:
Die Rede vom sogenannten würdigen Sterben darf nicht dazu

führen, dass Menschen aufVorstellungen eines guten, idealen,
selbstbestimmt kontrollierten Sterbens verpflichtet werden
und ihr Sterben im Fall des Nichtrealisierens dieser Idealvorstellung

als unwürdig disqualifiziert wird. Der Hinweis von
Monika Renz ist zu beherzigen: «Sterben ist weder gut noch
schlecht. Sterben ist.»

«Sterben in Würde» ist demgegenüber zu verstehen als

Aufgabe der Betreuung und Begleitung von Sterbenden. Der würdige

Umgang mit Sterbenden wird sich in einer hochstehenden
Palliative Care zeigen, die das physische, psychische und
spirituelle Leiden beim Sterben wirksam lindert und den aktuellen
Willen der Sterbenden - bei Urteilsunfähigen deren sorgfältig
eruierten mutmasslichen Willen - als verbindliche Behand¬

lungsrichtlinie respektiert (siehe auch Kasten unten).
Es muss alles Mögliche getan werden, damit Menschen ihr

Sterben als zentrales existenzielles Widerfahrnis aushalten
und durchleben können und nur im äussersten Notfall den

Ausweg eines begleiteten Suizids in Erwägung ziehen müssen.
Das heisst aber zugleich: Es muss Menschen ermöglicht werden,

rechtzeitig und auf erträgliche Weise den Tod zuzulassen.
Eine Kultur, die wie die unsere so stark vom Ideal der

Unabhängigkeit, Selbständigkeit und Autonomie bestimmt ist, wird
neu lernen müssen, den Wert und die Bedeutung der pathi-
schen, also der zulassenden, aushaltenden, mit sich geschehen
lassenden Dimension des Lebens zu würdigen. Es kann
Ausdruck menschlicher Würde und Reifung sein, wenn jemand
sein Sterben, auch wenn es mühsam ist, erträgt und sich der
Hilfe anderer Menschen anvertraut. Monika Renz spricht von
der «Würde des Aushaltens», die anzuerkennen ist und zu deren

Realisierung Sterbende der Unterstützung bedürfen.
Schliesslich sind wir als Nutzniesser eines modernen

Gesundheitssystems herausgefordert, uns rechtzeitig mit den im
Sterbeprozess anstehenden Fragen eines Behandlungsverzichts

oder -abbruchs (passive Sterbehilfe) zu beschäftigen,
und zwar im Blick auf uns selbst wie im Blick auf unsere
Angehörigen. Dies wird umso eher möglich, wenn es uns gelingt,
eine neue «Ars moriendi», also eine Kunst des abschiedlichen
Lebens zu entwickeln, die mit der alten abendländischen
Einsicht ernst macht, dass beides, Leben und Sterben, eine Kunst
ist, und dass die eine nicht ohne die andere zu haben ist. •

Der Autor: Dr. Heinz Rüegger ist wissenschaftlicher Mitarbeiter

am Institut Neumünster, zuständig für Ethik, Gerontologie und

Theologie, sowie Seelsorger im Wohn- und Pflegehaus Magnolia,

Zollikerberg ZH. Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zurück,

den der Autor am 30. September 2011 am 12. E.D.E.Kongress in

Prag gehalten hat. Der Kongress des europäischen Heimleiterverbands

E.D.E. widmete sich «Tabuthemen in der Langzeitpflege».

Rüegger ist Buchautor, u.a.: Das eigene Sterben. Auf der Suche

nach einer neuen Lebenskunst, Göttingen 2009.

Lebensverlängernde Massnahmen: Neues Recht ab 2013
In gesunden Tagen festlegen, welcher medizinischen Behandlung

man zustimmt und welcher nicht, wenn man sich einmal

nicht mehr selber dazu äussern kann, zum Beispiel am Lebensende:

Dies ist das Prinzip der Patientenverfügung. Die

Patientenverfügung wird mit dem neuen Erwachsenenschutzrecht
erstmals auf Bundesebene gesetzlich verankert. Das komplett
revidierte Recht, das 2013 in Kraft tritt, stärkt unsere
Selbstbestimmung, wenn es um Leben und Tod geht. So können mit
dem neu eingeführten Instrument des Vorsorgeauftrags
Urteilsfähige auch festlegen, wer sie einmal rechtlich vertreten
soll, falls sie - zum Beispiel wegen Demenz - urteilsunfähig
werden.

Liegen aber weder Patientenverfügung noch Vorsorgeauftrag
oder eine Beistandschaft vor, statuiert das neue
Erwachsenenschutzrecht beim Entscheid über lebensverlängernde
Massnahmen ein Vertretungsrecht der Angehörigen. In einer

genau festgelegten Reihenfolge: An erster Stelle stehen die

Ehegatten sowie, in gleichgeschlechtlichen Beziehungen,
eingetragene Partnerinnen und Partner. An zweiter Stelle folgen
Personen, die mit der urteilsunfähigen Person einen gemeinsamen

Haushaltführten-etwa Konkubinatspartnerinnen und

-partner. An dritter Stelle nennt das Gesetz die Kinder, dann

die Eltern und am Schluss die Geschwister. Die Angehörigen
sollen dabei aber nicht ihre eigene Meinung äussern. Ziel ist

stets, den mutmasslichen Willen der urteilsunfähigen Person

zu eruieren. So verlangt es das Gesetz.

Die Schweizerische Akademie der Medizinischen
Wissenschaften (SAMW) empfiehlt beim Entscheid über lebensverlängernde

Massnahmen das Prinzip der geteilten Verantwortung:

eine Kooperation zwischen Pflegeteam, Ärzten und

Angehörigen. Im Konfliktfall kann neu die Erwachsenen-
schutzbehörde angerufen werden, auch vom Heim, (swe)

CURAVIVA Ii 111


	Sterben im Spannungsfeld zwischen Lebensverlängerung und Lebensabbruch : menschenfreundliche Sterbekultur - die Herausforderung für Heime und Spitäler

