Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift
Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 80 (2009)

Heft: 12: Spiritualitat : Kraftquelle in der Langzeitpflege

Artikel: Gabriel Looser zur Spiritualitat in der Sterbebegleitung : das
Bewusstsein z&hlt, nicht grosse Worte

Autor: Steiner, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-804972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-804972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-
Hd
=
®
3
=
=
[=3
(]

Gabriel Looser zur Spiritualitat in der Sterbebegleitung

Das Bewusstsein zahlt, nicht grosse Worte

Der Theologe, Psychologe und frithere Heim- und Spital-
seelsorger Gabriel Looser setzt sich seit Langem mit
spiritueller Sterbebegleitung auseinander. In Kursen und
Veranstaltungen gibt er sein Wissen weiter. Zentral sei,

welche Atmosphire eine begleitende Person schaffe, sagt er.

Barbara Steiner

Gabriel Looser erinnert sich noch gut an seine Zeit als Heim-
und Spitalseelsorger: «Immer wieder habe ich beobachtet, wel-
che Ahnungs- und Hilflosigkeit in unserer Kultur dem Sterben
und Sterbenden gegentiber herrschen.» Looser, der zuvor an der
Uni Freiburg das Lizenziat in katholischer Theologie und an der
Uni Bern das Doktorat in evangelischer Theologie erworben
und eine Zusatzausbildung in humanistischer Psychologie ab-
geschlossen hatte, begegnete als Seelsorger vielen Menschen:
Sterbenden und Angehdrigen, Betreuenden und Arzten. Er
setzte sich intensiv mit der Frage auseinander, wie unsere und
andere Kulturen mit dem Tod und dem Sterben umgehen, und
reflektierte seine eigene Haltung. 1992 griindete er in Bern ein
nach ihm benanntes Institut fir Erwachsenenbildung im Be-
reich spirituelle Sterbebegleitung und fithrt seither Lehrgénge,
Seminare und Kurse durch, halt Vortrage und verfasst Publika-
tionen.

Ein Teil lebt weiter

Ein zentrales Thema in den Veranstaltungen ist das Hinterfra-
gen kultureller Vorurteile dem Sterben gegeniiber: «Bei uns gilt
das Sterben als das Schlimmste, was einem passieren kann. Das
ganze Leben lang vertritt man diese Meinung, und wenn man
alt ist, méchte man, dass es schnell geht und man eines Tages
einfach nicht mehr erwacht.» Wenn jemand nach langer Krank-
heit sterbe, bezeichne man den Tod gemeinhin als Erldsung. Mit

CURAVIVA 12 |09 1 8

Spiritualitat habe dies aber nichts zu tun. Diese beginne dort,
wo der Fokus nicht mehr auf den Kdrper gerichtet sei, sondern
auf jenen Teil des Menschen, der nicht stirbt: «Bei uns sagt man
dem Seele oder Geist.» Die Dimension der Unsterblichkeit fin-
de sich in unterschiedlicher Form in jeder Glaubensrichtung,
so auch im Christentum. In der Bibel sei beispielsweise zu le-
sen, die Menschen seien Tempel, in dem der Geist Gottes lebe.
Und im alten Testament werde der Mensch als leblose Gestalt

hara Steiner

Gabriel Liooser befasst sich seit Jahren mit ébiritﬁéiler '
Sterbebégleitung. 4
L



sondern auf je

bezeichnet, welcher der Odem Gottes eingehaucht werde. In
diesem spirituellen Umfeld sei der Tod nicht mehr etwas Angst
einfldssendes, sondern ein wichtiger Abschnitt im Leben, auf
welchen die Menschen mit Hoffnung zugehen dirfen. «Hoff-
nung deshalb, weil die Riickkehr ins Géttliche mit einem unge-
ahnten Zuwachs an Lebendigkeit verbunden ist», erklart Looser.
Zwar sei er sehr kritisch Spekulationen gegeniiber, was nach
dem Tod folge, und dogmatische Lehren machten ihn misstrau-
isch. «Ich glaube, dass das, was wir erleben werden, so gross
ist, dass Worte es gar nicht umschreiben und auch Menschen
mit tief gehender Meditationserfahrung nur erahnen kénnen.»
Trotzdem sei es notwendig, dariiber zu reden. «Die Wahrheit ist
dann vielleicht vergleichbar mit einem Blumenstrauss, von dem
jeder eine andere Blume wahrnimmt.» Jede Religion oder The-
orie erfasse einen Aspekt, aber keine das Ganze. «Streitereien
dartber, wer Recht hat, sind deshalb einfach sinnlos.» Als wich-
tige Wissensquelle bezeichnet der 61-Jahrige die Schilderungen
von Menschen mit Nahtod-Erfahrungen. Darin spiele Licht eine
wichtige Rolle, sagt Looser und verweist auf die Bibel, wo Gott
oder gottliche Boten den Menschen immer wieder als Lichtge-
stalten erscheinen. Das Licht in den Nahtod-Erfahrungen sei
«<hell, liebevoll bergend und willkommen heissend». Weiter hat-
ten Menschen mit Nahtod-Erfahrung oft ihr ganzes Leben noch-
mals an sich vorbeiziehen sehen. Sie hidtten mit grossem neuen
Wissen darauf zuriickblicken und erkennen konnen, wann sie

richtig und wann sie falsch gehandelt hatten. Nicht ein Gericht
habe sie beurteilt, sondern sie selber, jedoch in einem «verste-
henden, wohlwollenden Rahmen». Moglicherweise konne ein
solcher Erkenntnisprozess qualvoll sein. Manchmal sei es ja
auch im realen Leben schmerzhaft, sich weiterzuentwickeln
und Schicksalsschldge als Chance zu sehen.

An eine endlose Feuerstrafe in der Holle glaube er indes nicht.
«Ziel ist, etwas zu lernen und zu realisieren, was uns noch fehlt.
Gott, oder wie wir die letzte Kraft nennen, lasst wachsen und
erkennen.» Letztlich gehe es immer um Liebe, «nicht als Gefiihl,
sondern als Herzenseinstellung, als Ja zu den Menschen und
zur Schopfung». Flirs Handeln gebe es letztlich immer nur zwei
Motivationen: Liebe oder Mangel an Liebe.

Kein Missionieren

Die wenigsten der Sterbenden, mit denen Sterbebegleiter in
Kontakt kdmen, hatten einen spirituellen Weg hinter sich, weiss
Looser. «Es ist fir mich ein ehernes Gesetz, ihnen gegeniiber
nicht als Prediger und Missionar aufzutreten.» Das Wichtigste
seien das Bewusstsein, die Einstellung im Herzen und die Uber-
zeugung, mit welcher eine begleitende Person einen sterbenden
Menschen aufsuche. Ein spiritueller Begleiter, welcher dem Tod
hoffnungsvoll entgegenblicke, schaffe eine ganz andere At-
mosphare als einer, der sich vor dem Sterben furchte - «ganz
ohne Worte und Raucherstabchens». Die Sterbenden spiirten das

1 9 CURAVIVA 12|09

25




b
Hy)
=
®
=5
=
-
[=3
wn

- und zuweilen auch feinfiihlige Besuchende. Das Wissen um
den unsterblichen Bereich, der sich nur schwer benennen lasse,
ermogliche es spirituellen Sterbebegleitenden, auch Situationen
auszuhalten, in denen ihnen das korperliche Leiden der Ster-
benden sehr nahegehe: «Dieser Aspekt des Sterbens kann sehr
brutal sein», sagt Looser. Das habe er nicht nur als Spitalseel-
sorger, sondern auch als Sohn beim Tod seiner Mutter erfahren
missen. Aber irgendwo sei immer die Gewissheit gewesen, dass
dieser Weg aus irgendeinem Grund notwendig sei.

Manche Menschen machten aus Angst «ganz zu», wenn sie alt
und krank seien, andere begédnnen zu spiiren, dass sie es sich
vielleicht zu leicht gemacht und wesentliche Fragen vernach-
lassigt héatten. Sie zeigten zuweilen Offenheit, dariiber zu re-
den. Dann ergaben sich tiefe Gesprache. «Ich rede aber nur iber
meine Uberzeugung, wenn ich ausdriicklich gefragt werde»,
betont Looser. Grosse Mithe bereitet ihm die Diagnose «nicht
mehr ansprechbar.» Er empfinde es als «schrecklichen Irrtum»
anzunehmen, Menschen im Koma merkten nichts mehr. «<Zwar
konnen sie sich nicht mehr mitteilen, aber von Leuten, die wie-
der aus dem Koma erwacht sind, weiss man, dass sie genau
mitbekommen hatten, was um sie herum geschah.» Es gebe
immer eine Ebene, auf welcher die Wahrnehmungen erhalten
blieben, zeigt sich Looser iberzeugt — und je weiter das Ster-
ben fortschreite, desto feinfiihliger wiirden die Menschen. Aus
spiritueller Sicht erleichtere es das Koma manchmal sogar, die
Sterbenden zu erreichen. «Nebst guten Aspekten hat die heu-
tige Medizin auch schwierige Aspekte. Man kann sich vollauf
mit allen Therapien und ihren Nebenwirkungen beschiftigen
und ganz lange dartiber reden. Dies kann eine Abwehrhaltung
sein und bedeuten: Komm mir ja nicht mit etwas anderem.» Bei
Sterbenden im Koma seien keine Worte mehr nétig. Und das
Bewusstsein, mit welchem spirituelle Sterbebegleiter ihre Auf-
gabe wahrndhmen, erzeuge keine Angst mehr: «Die ist nur da,
so lange wir denken und reden.» Manchmal seien es aber doch
auch ein paar Worte, welchen in Menschen die Bereitschaft
entstehen liessen, loszulassen. Looser erzghlt von einer schwer
kranken, der Seelsorge an sich sehr kritisch gegeniiberstehen-
den Frau im Koma, welche den Eindruck erweckte, irgendetwas
halte sie davon ab, zu gehen. «Ich sagte nur, sie diirfe hier alles
lassen, wie es ist, und sie werde in einer anderen Welt mit viel
Liebe empfangen.» Kurz darauf starb die Frau.

Rituale und Traditionen

Wenn er in Weiterbildungsveranstaltungen — auch als Dozent
von Curaviva Weiterbildung - Pflegefachleuten seine Uberzeu-
gungen erldutere, erlebe er eigentlich alles: «Die einen sind of-
fen und dankbar, andere haben wohl ein Berufsethos, aber mehr
im flrsorglichen Sinn.» Palliative Care sei ein sehr wichtiger
Aspekt, betont Looser, aber Spiritualitédt sei nicht ihre prima-
re Aufgabe. Andererseits schliesse Spiritualitét Palliative Care
nicht aus: «Wenn die Leute im Kot liegen und schwitzen und
furchtbare Schmerzen haben, komme ich bei ihnen mit Spiri-
tualitdt auch nicht weiter.» Der korperliche Aspekt sei wichtig
in dem Sinn, dass damit tiberhaupt erst die Voraussetzung fiir
spirituellen Beistand geschaffen werde. Welche Sterbekultur
in einem Heim herrsche, hdnge zu einem grossen Teil von den
Heim- und Pflegedienstleitenden ab. Bei den Pflegenden sei in

CURAVIVA 12|09 2 O

Spiritualitat ist ...

€¢Spirituelles Bewusstsein heisst fiir mich (unter anderem):
Ich lebe im Bewusstsein, dass ich in der Transzendenz gebor-
gen bin, dass ich ein Teil des Gottlichen bin und damit unsterb-
lich und unzerstorbar.

Wenn ich einem Menschen begegne, tue ich das im Bewusst-
sein, dass in ihm Christus lebt, dass er ein Buddha ist, dass
sein wahrer Kern gottlich ist und damit unsterblich.

Da ich in meinem tiefsten Inneren diesen gottlichen Kern auch
trage, entsteht ein Geflhl tiefer Verbundenheit.

Daraus ergibt sich im praktischen Umgang mit meinen Mit-
menschen von allein eine Haltung des Ja im Herzen.

Dies ist das Ideal. Ich bin auf dem Weg dazu — das ist Spiritua-
litat.99 Gabriel Looser

den letzten Jahren das Bewusstsein fiir Spiritualitdt gewachsen.
Aber ohne Unterstiitzung von oben konnten sie nicht viel be-
wirken. Und er splre auch bei ihnen eine grosse Unsicherheit,
weil es in Bezug auf Sterben und Tod nur wenige Menschen gebe
«mit einem klaren Blick, aber ohne Unfehlbarkeitsanspruchs». Es
gehe darum, ihnen Perspektiven zu eréffnen und dem Gefiihl
der Hilflosigkeit entgegenzuwirken. «Leute, die wissen oder ah-
nen, dass es doch noch um mehr gehen miisste als das, was
allgemein diskutiert wird, lasst die heutige Welt vor allem im
Bereich Sterben sehr allein.»

Im Heim wie in der Familie seien Rituale nach dem Tod wichtig,
betont Looser. Sie wiirden einen Rahmen schaffen, in welchem
die Hinterbliebenen Trauer zeigen konnten, und erleichterten
es vor allem Nahestehenden, mit ihrer emotionalen Not fertig
zu werden und wieder Halt und Orientierung zu finden. Looser
bedauert, dass in unserer Kultur Traditionen wie die dreitagige
Totenwache, die vor allem in katholischen Gebieten verbreitet
war, verloren gegangen sind. «Sie waren wichtig - fiir die Toten
wie ftir die Uberlegenden.»

Hilfreich sei dabei aber nicht das Beten, der Tote moge nicht in
die Holle kommen, sondern die Engel anzurufen, die Seele in
Empfang zu nehmen und zu Gott zu fiihren, wie es in alten Ge-
beten vorkommt. Spirituellen Quellen sei zu entnehmen, dass
sich der unsterbliche Bereich manchmal schwertue damit, sich
aus der Materie zu l6sen und etwas verwirrt sei. Das drei Tage
dauernde Warten ermogliche eine harmonische Herauslosung.
Die Hindus wahlten einen anderen Weg: Sie verbrennen die To-
ten raschestmdoglich und nehmen der Seele mit dem Verschwin-
den des Korpers den Grund, sich an der Welt festzuhalten, die
sie verlassen muss. Die Tibeter wiederum lesen den Toten 49
Tage - dies die Frist bis zur néchsten Reinkarnation — aus dem
Totenbuch vor. Der erste Eintrag: «Du bist jetzt tot.» ®

Weitere Informationen: www.institutlooser.ch




	Gabriel Looser zur Spiritualität in der Sterbebegleitung : das Bewusstsein zählt, nicht grosse Worte

