
Zeitschrift: Curaviva : Fachzeitschrift

Herausgeber: Curaviva - Verband Heime und Institutionen Schweiz

Band: 80 (2009)

Heft: 12: Spiritualität : Kraftquelle in der Langzeitpflege

Artikel: Gabriel Looser zur Spiritualität in der Sterbebegleitung : das
Bewusstsein zählt, nicht grosse Worte

Autor: Steiner, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-804972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-804972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gabriel Looser zur Spiritualität in der Sterbebegleitung

Das Bewusstsein zählt, nicht grosse Worte

Der Theologe, Psychologe und frühere Heim- und
Spitalseelsorger Gabriel Looser setzt sich seit Langem mit
spiritueller Sterbebegleitung auseinander. In Kursen und

Veranstaltungen gibt er sein Wissen weiter. Zentral sei,

welche Atmosphäre eine begleitende Person schaffe, sagt er.

Barbara Steiner

Gabriel Looser erinnert sich noch gut an seine Zeit als Heimund

Spitalseelsorger: «Immer wieder habe ich beobachtet, welche

Ahnungs- und Hilflosigkeit in unserer Kultur dem Sterben

und Sterbenden gegenüber herrschen.» Looser, der zuvor an der

Uni Freiburg das Lizenziat in katholischer Theologie und an der

Uni Bern das Doktorat in evangelischer Theologie erworben
und eine Zusatzausbildung in humanistischer Psychologie

abgeschlossen hatte, begegnete als Seelsorger vielen Menschen:

Sterbenden und Angehörigen, Betreuenden und Ärzten. Er

setzte sich intensiv mit der Frage auseinander, wie unsere und
andere Kulturen mit dem Tod und dem Sterben umgehen, und
reflektierte seine eigene Haltung. 1992 gründete er in Bern ein
nach ihm benanntes Institut für Erwachsenenbildung im
Bereich spirituelle Sterbebegleitung und führt seither Lehrgänge,
Seminare und Kurse durch, hält Vorträge und verfasst Publikationen.

Ein Teil lebt weiter
Ein zentrales Thema in den Veranstaltungen ist das Hinterfragen

kultureller Vorurteile dem Sterben gegenüber: «Bei uns gilt
das Sterben als das Schlimmste, was einem passieren kann. Das

ganze Leben lang vertritt man diese Meinung, und wenn man
alt ist, möchte man, dass es schnell geht und man eines Tages

einfach nicht mehr erwacht.» Wenn jemand nach langer Krankheit

sterbe, bezeichne man den Tod gemeinhin als Erlösung. Mit

Spiritualität habe dies aber nichts zu tun. Diese beginne dort,

wo der Fokus nicht mehr auf den Körper gerichtet sei, sondern

auf jenen Teil des Menschen, der nicht stirbt: «Bei uns sagt man
dem Seele oder Geist.» Die Dimension der Unsterblichkeit finde

sich in unterschiedlicher Form in jeder Glaubensrichtung,
so auch im Christentum. In der Bibel sei beispielsweise zu
lesen, die Menschen seien Tempel, in dem der Geist Gottes lebe.

Und im alten Testament werde der Mensch als leblose Gestalt

CURAVIVA 12 | 09



Spiritualität beginnt nach Auffassung von Gabriel Looser dort, wo der Fokus nicht mehr auf den Körper gerichtet is

sondern auf jenen Teil des Menschen, der nicht stirbt.

bezeichnet, welcher der Odem Gottes eingehaucht werde. In
diesem spirituellen Umfeld sei der Tod nicht mehr etwas Angst
einflössendes, sondern ein wichtiger Abschnitt im Leben, auf
welchen die Menschen mit Hoffnung zugehen dürfen. «Hoffnung

deshalb, weil die Rückkehr ins Göttliche mit einem
ungeahnten Zuwachs an Lebendigkeit verbunden ist», erklärt Looser.

Zwar sei er sehr kritisch Spekulationen gegenüber, was nach
dem Tod folge, und dogmatische Lehren machten ihn misstrau-
isch. «Ich glaube, dass das, was wir erleben werden, so gross
ist, dass Worte es gar nicht umschreiben und auch Menschen

mit tief gehender Meditationserfahrung nur erahnen können.»

Trotzdem sei es notwendig, darüber zu reden. «Die Wahrheit ist
dann vielleicht vergleichbar mit einem Blumenstrauss, von dem

jeder eine andere Blume wahrnimmt.» Jede Religion oder Theorie

erfasse einen Aspekt, aber keine das Ganze. «Streitereien

darüber, wer Recht hat, sind deshalb einfach sinnlos.» Als wichtige

Wissensquelle bezeichnet der 61-Jährige die Schilderungen
von Menschen mit Nahtod-Erfahrungen. Darin spiele Licht eine

wichtige Rolle, sagt Looser und verweist auf die Bibel, wo Gott
oder göttliche Boten den Menschen immer wieder als Lichtgestalten

erscheinen. Das Licht in den Nahtod-Erfahrungen sei

«hell, liebevoll bergend und willkommen heissend». Weiter hätten

Menschen mit Nahtod-Erfahrung oft ihr ganzes Leben nochmals

an sich vorbeiziehen sehen. Sie hätten mit grossem neuen
Wissen darauf zurückblicken und erkennen können, wann sie

richtig und wann sie falsch gehandelt hätten. Nicht ein Gericht
habe sie beurteilt, sondern sie selber, jedoch in einem
«verstehenden, wohlwollenden Rahmen». Möglicherweise könne ein
solcher Erkenntnisprozess qualvoll sein. Manchmal sei es ja
auch im realen Leben schmerzhaft, sich weiterzuentwickeln
und Schicksalsschläge als Chance zu sehen.

An eine endlose Feuerstrafe in der Hölle glaube er indes nicht.
«Ziel ist, etwas zu lernen und zu realisieren, was uns noch fehlt.
Gott, oder wie wir die letzte Kraft nennen, lässt wachsen und
erkennen.» Letztlich gehe es immer um Liebe, «nicht als Gefühl,
sondern als Herzenseinstellung, als Ja zu den Menschen und

zur Schöpfung». Fürs Handeln gebe es letztlich immer nur zwei

Motivationen: Liebe oder Mangel an Liebe.

Kein Missionieren
Die wenigsten der Sterbenden, mit denen Sterbebegleiter in
Kontakt kämen, hätten einen spirituellen Weg hinter sich, weiss

Loosen «Es ist für mich ein ehernes Gesetz, ihnen gegenüber
nicht als Prediger und Missionar aufzutreten.» Das Wichtigste
seien das Bewusstsein, die Einstellung im Herzen und die

Überzeugung, mit welcher eine begleitende Person einen sterbenden
Menschen aufsuche. Ein spiritueller Begleiter, welcher dem Tod

hoffnungsvoll entgegenblicke, schaffe eine ganz andere

Atmosphäre als einer, der sich vor dem Sterben fürchte - «ganz
ohne Worte und Räucherstäbchen». Die Sterbenden spürten das »

19 CURAVIVA 12 | 09



- und zuweilen auch feinfühlige Besuchende. Das Wissen um
den unsterblichen Bereich, der sich nur schwer benennen lasse,

ermögliche es spirituellen Sterbebegleitenden, auch Situationen

auszuhalten, in denen ihnen das körperliche Leiden der
Sterbenden sehr nahegehe: «Dieser Aspekt des Sterbens kann sehr

brutal sein», sagt Looser. Das habe er nicht nur als Spitalseelsorger,

sondern auch als Sohn beim Tod seiner Mutter erfahren
müssen. Aber irgendwo sei immer die Gewissheit gewesen, dass

dieser Weg aus irgendeinem Grund notwendig sei.

Manche Menschen machten aus Angst «ganz zu», wenn sie alt
und krank seien, andere begännen zu spüren, dass sie es sich

vielleicht zu leicht gemacht und wesentliche Fragen vernachlässigt

hätten. Sie zeigten zuweilen Offenheit, darüber zu
reden. Dann ergäben sich tiefe Gespräche. «Ich rede aber nur über
meine Überzeugung, wenn ich ausdrücklich gefragt werde»,

betont Loosen Grosse Mühe bereitet ihm die Diagnose «nicht

mehr ansprechbar.» Er empfinde es als «schrecklichen Irrtum»
anzunehmen, Menschen im Koma merkten nichts mehr. «Zwar

können sie sich nicht mehr mitteilen, aber von Leuten, die wieder

aus dem Koma erwacht sind, weiss man, dass sie genau
mitbekommen hatten, was um sie herum geschah.» Es gebe

immer eine Ebene, auf welcher die Wahrnehmungen erhalten

blieben, zeigt sich Looser überzeugt - und je weiter das Sterben

fortschreite, desto feinfühliger würden die Menschen. Aus

spiritueller Sicht erleichtere es das Koma manchmal sogar, die

Sterbenden zu erreichen. «Nebst guten Aspekten hat die heutige

Medizin auch schwierige Aspekte. Man kann sich vollauf
mit allen Therapien und ihren Nebenwirkungen beschäftigen
und ganz lange darüber reden. Dies kann eine Abwehrhaltung
sein und bedeuten: Komm mir ja nicht mit etwas anderem.» Bei

Sterbenden im Koma seien keine Worte mehr nötig. Und das

Bewusstsein, mit welchem spirituelle Sterbebegleiter ihre
Aufgabe wahrnähmen, erzeuge keine Angst mehr: «Die ist nur da,

so lange wir denken und reden.» Manchmal seien es aber doch
auch ein paar Worte, welchen in Menschen die Bereitschaft
entstehen liessen, loszulassen. Looser erzählt von einer schwer

kranken, der Seelsorge an sich sehr kritisch gegenüberstehenden

Frau im Koma, welche den Eindruck erweckte, irgendetwas
halte sie davon ab, zu gehen. «Ich sagte nur, sie dürfe hier alles

lassen, wie es ist, und sie werde in einer anderen Welt mit viel
Liebe empfangen.» Kurz darauf starb die Frau.

Rituale und Traditionen
Wenn er in Weiterbildungsveranstaltungen - auch als Dozent

von Curaviva Weiterbildung - Pflegefachleuten seine Überzeugungen

erläutere, erlebe er eigentlich alles: «Die einen sind
offen und dankbar, andere haben wohl ein Berufsethos, aber mehr
im fürsorglichen Sinn.» Palliative Care sei ein sehr wichtiger
Aspekt, betont Looser, aber Spiritualität sei nicht ihre primäre

Aufgabe. Andererseits schliesse Spiritualität Palliative Care

nicht aus: «Wenn die Leute im Kot liegen und schwitzen und
furchtbare Schmerzen haben, komme ich bei ihnen mit
Spiritualität auch nicht weiter.» Der körperliche Aspekt sei wichtig
in dem Sinn, dass damit überhaupt erst die Voraussetzung für
spirituellen Beistand geschaffen werde. Welche Sterbekultur
in einem Heim herrsche, hänge zu einem grossen Teil von den

Heim- und Pflegedienstleitenden ab. Bei den Pflegenden sei in

Spiritualität ist...
«Sp irituelles Bewusstsein heisst für mich (unter anderem):

Ich lebe im Bewusstsein, dass ich in der Transzendenz geborgen

bin, dass ich ein Teil des Göttlichen bin und damit unsterblich

und unzerstörbar.

Wenn ich einem Menschen begegne, tue ich das im Bewusstsein,

dass in ihm Christus lebt, dass er ein Buddha ist, dass

sein wahrer Kern göttlich ist und damit unsterblich.

Da ich in meinem tiefsten Inneren diesen göttlichen Kern auch

trage, entsteht ein Gefühl tiefer Verbundenheit.

Daraus ergibt sich im praktischen Umgang mit meinen

Mitmenschen von allein eine Haltung des Ja im Herzen.

Dies ist das Ideal. Ich bin auf dem Weg dazu - das ist Spiritualität.»

Gabriel Looser

den letzten Jahren das Bewusstsein für Spiritualität gewachsen.
Aber ohne Unterstützung von oben könnten sie nicht viel
bewirken. Und er spüre auch bei ihnen eine grosse Unsicherheit,
weil es in Bezug auf Sterben und Tod nur wenige Menschen gebe

«mit einem klaren Blick, aber ohne Unfehlbarkeitsanspruch». Es

gehe darum, ihnen Perspektiven zu eröffnen und dem Gefühl
der Hilflosigkeit entgegenzuwirken. «Leute, die wissen oder

ahnen, dass es doch noch um mehr gehen müsste als das, was

allgemein diskutiert wird, lässt die heutige Welt vor allem im
Bereich Sterben sehr allein.»

Im Heim wie in der Familie seien Rituale nach dem Tod wichtig,
betont Loosen Sie würden einen Rahmen schaffen, in welchem
die Hinterbliebenen Trauer zeigen könnten, und erleichterten
es vor allem Nahestehenden, mit ihrer emotionalen Not fertig
zu werden und wieder Halt und Orientierung zu finden. Looser

bedauert, dass in unserer Kultur Traditionen wie die dreitägige
Totenwache, die vor allem in katholischen Gebieten verbreitet

war, verloren gegangen sind. «Sie waren wichtig - für die Toten

wie für die Überlegenden.»

Hilfreich sei dabei aber nicht das Beten, der Tote möge nicht in
die Hölle kommen, sondern die Engel anzurufen, die Seele in
Empfang zu nehmen und zu Gott zu führen, wie es in alten
Gebeten vorkommt. Spirituellen Quellen sei zu entnehmen, dass

sich der unsterbliche Bereich manchmal schwertue damit, sich

aus der Materie zu lösen und etwas verwirrt sei. Das drei Tage

dauernde Warten ermögliche eine harmonische Herauslösung.
Die Hindus wählten einen anderen Weg: Sie verbrennen die
Toten raschestmöglich und nehmen der Seele mit dem Verschwinden

des Körpers den Grund, sich an der Welt festzuhalten, die

sie verlassen muss. Die Tibeter wiederum lesen den Toten 49

Tage - dies die Frist bis zur nächsten Reinkarnation - aus dem

Totenbuch vor. Der erste Eintrag: «Du bist jetzt tot.» •

Weitere Informationen: www.institutlooser.ch

CURAVIVA 12 | 09


	Gabriel Looser zur Spiritualität in der Sterbebegleitung : das Bewusstsein zählt, nicht grosse Worte

