
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 72 (2001)

Heft: 12

Artikel: Wie wird aus ethischen Grundsätzen lebendiger Heim-Alltag? Teil 1,
Ethische Auseinandersetzung in der Praxis - ein Werkstatt-Bericht

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETHIK

Wie wird aus ethischen Grundsätzen lebendiger Heim-Alltag?

ETHISCHE AUSEINANDERSETZUNG IN DER
PRAXIS - EIN WERKSTATT-BERICHT
Von Lisa Schmuckli*, Teil 1

Die Situation präsentierte sich als lustvolle Herausforderung:

In der einen Hand hielt ich eine schmale, bescheiden daher kommende

Broschüre des Heimverbandes Schweiz, die acht ethische Richtlinien für Heime

beschreibt und sich mit dem Titel schmückt: Grundlagen für verantwortliches

Handeln in Alters- und Pflegeheimen1, und mit der anderen Hand be-

grüsste ich die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter eines Heimes, die von einer

Neugier bezüglich Ethik getrieben waren und sich diese Richtlinien in einer
internen Weiterbildung erschliessen wollten. Wie also wird aus ethischen

Grundsätzen lebendiger Alltag?

Das Anliegen schien klar: Die Grund¬

lagen für verantwortliches Handeln
In Alters- und Pflegeheimen sollten in

den Heimen diskutiert und damit auch
verankert werden. Die interne Weiterbildung

wollte mit anderen Worten die

Auseinandersetzung mit den ethischen
Richtlinien fördern und die Mitarbeitenden

in ihren Reflexionen und Handlungen

bestärken. Dabei verfolgte die neu
konzipierte Weiterbildung, die im Auftrag

des Heimverbandes entwickelt und
mit Marianne Gerber ausführlich diskutiert

worden war, folgende drei Hauptziele:

• Ein erstes Ziel ist - in Übereinstimmung

mit den Anliegen der
Ethischen Richtlinien - die Auseinandersetzung

und damit Vertiefung der
Grund-Rechte, so dass sie «allen
Beteiligten bewusst bleiben und wirklich

im Alltag umgesetzt werden»
(Schlussgedanke aus den Grundlagen

S. 8).

• Ein zweites Anliegen zielt auf die
zwischenmenschliche Haltung
«Aufmerksamkeit»: Eine Auseinandersetzung

mit den Richtlinien unter den

* Usa Schmuckli, lic.phil.l/dipl. psych. MAP, ist
freischaffende Philosophin mit dem Schwerpunkt

Ethik. Sie hat im Auftrag des Heimverbandes

die hier beschriebene interne Weiterbildung

konzipiert, geleitet, durchgeführt und
ausgewertet.

' Heimverband Schweiz (Hg.): Grundlagen für
verantwortliches Handeln in Alters- und
Pflegeheimen, Zürich 1997. - Diese Grundlagen wurden

von der Arbeitsgruppe «Ethische Richtlinien»,

Fachverband Betagte, unter der Leitung
von Prof. Dr. Hans-Dieter Schneider, entworfen.

2 Selbstverständlich musste der Heimbetrieb
während dieser Tage aufrecht erhalten werden.
Die Mitarbeitenden wurden in zwei Gruppen
organisiert, so dass jedefrau und jedermann an
der internen Weiterbildung teilnehmen konnte.

Mitarbeitenden im Heim sollte nicht
primär als weitere, einseitige
Verpflichtung wahrgenommen werden
müssen, gleichsam als informelle
Erweiterung des Pflichtenheftes,
sondern sollte als Angebot wirksam werden

dürfen, sich mit sich selbst, den

Arbeitskolleginnen und den meist
unausgesprochenen, jedoch deutlich
wirksamen Werten und Wertehaltungen

auseinandersetzen zu können -
und zwar einmal nicht unter
Zeitdruck und Leistungserwartungen.

• Das dritte Ziel ergibt sich aus der
Form, Ethik zu betreiben: Wer Ethik
als Auseinandersetzung versteht,
versucht, dass die Art und Weise der
Auseinandersetzung fair geschieht.
Hier zeigt sich, dass sich Ethik als faire

Auseinandersetzung und Reflexion

um Werte und Haltungen als
Konflikttheorie versteht. Voraussetzung
und zugleich erhoffter «Gewinn»
einer solchen fairen Ethik-Debatte ist

folglich die Konkretisierung und das

Praktizieren der Konfliktfähigkeit im

Arbeitsteam. Damit wird diese

Auseinandersetzung zu einer wichtigen
Prävention in Krisensituationen: Was
in einer reflektierten konfliktfähigen
Auseinandersetzung erprobt und

vorweggenommen wird, kann wohl
im konkreten temporeichen Arbeitskonflikt

leichter erinnert und
angewandt werden.

Die Kooperation
Diese Grundlagen sollten nun also zu
einer internen Weiterbildung konzeptionell

verarbeitet werden. Damit jedoch
die Weiterbildung weder an den Richtlinien

noch an den Bedürfnissen der
Heim-Mitarbeitenden vorbeizielte, kam

es zu einem engen Dialog zwischen der
Heimleitung, dem Heimverband Schweiz,
Marianne Gerber, und mir als freischaffender

Philosophin. Aufgrund dieser

engen Zusammenarbeit konnte eine mass-
geschneiderte Weiterbildung zu den
acht ethischen Richtlinien entworfen
werden. An insgesamt vier Tagen sollten
zum einen die Grund-Rechte gemeinsam

erarbeitet und inhaltlich vermittelt
werden, so dass eine gemeinsame
ethisch reflektierte Basis geschaffen
werden konnte. Erst diese Basis erlaubte
es in einem zweiten Schritt, die eigene
Praxis ethisch zu überprüfen und zu
diskutieren.

Dieses spezifische Verständnis von
Ethik verdeutlichte, dass Ethik in der
konkreten Auseinandersetzung geübt
werden muss und folglich lernbar ist
und sich mit der nötigen Diskussions-

Pflege zu einer Team- bzw. Heimkultur
entwickeln kann.

Ein Dialog von unten
Ende letzten Jahres begann das Experiment

mit der ersten internen
Ethik-Weiterbildung2. Alle Mitarbeitenden hatten
die Grundlagen-Broschüre im Vorfeld
bereits erhalten und diese auch lesen

können.
In einem ersten Schritt wählte die

Gruppe jenes aus den acht Grundrechten

aus, das sie am meisten ansprach
und mit dem sie sich an diesem Tag
auseinander setzen wollten.

Diskutiert wurde von der ersten Gruppe
der erste Grundsatz:

«Recht auf Würde und Achtung:
Wir setzen uns dafür ein, dass in

unserem Heim die Voraussetzungen
geschaffen werden, dass Würde
und Achtung aller Menschen im
Heim gewahrt werden.»

Übereinstimmend wurden folgende
Stichworte aus den Arbeiten der
Kleingruppen ins Plenum zurückgebracht -,
und zwar auf die Frage: Was bedeutet
Würde und Achtung?:

Gruppe 1: Charakter, Ehrlichkeit, Fehler

zugeben können, Einfühlungsvermögen,
Rücksicht.

Fachzeitschrift Heim 12/2001



ETHIK

Gruppe 2: Zu den eigenen Gefühlen stehen

können, sich für Fehler auch
entschuldigen können (gegenüber den
Bewohnerinnen und den Teammitgliedern),

Achtung bekommen und auch

weitergeben können (beispielsweise
gegenüber den eigenen Kindern);
Selbstachtung, Liebe und Zuneigung.

Gruppe 3: Würde wird oft im Stress

übergangen; Verletzungen, die im Stress

zugefügt worden sind, produzieren
abermals Verletzungen.

Gruppe 4: Kindheit als jener Ort, an
dem Würde und Achtung zu Grunde
gelegt werden; diese Vorstellungen aus
der Kindheit werden im Laufe des
Älterwerdens angepasst; es benötigt dazu
jedoch einen Entwicklungs-Raum.

Gruppe 5: Achtung muss permanent
erkämpft werden und ist kaum je
selbstverständlich; Würde wird in
überfordernden Situationen tangiert.

Gruppe 6: Würde wird dort tangiert, wo
die Arbeit alles überdeckt.

Aufgrund der gesammelten Stichworte
wurde nun der Begriff Würde und
Achtung nochmals präzisiert:

Was heisst Würde?
Was heisst Achtung?

Die Mitarbeitenden definierten
«Würde» mit folgenden
Umschreibungen:

• Sich gegenseitig ernst nehmen

• Respekt entgegenbringen

• Einfühlungsvermögen aufweisen

• Nicht verletzen und vermehrt
stehen lassen können

• Liebevoller Umgang miteinander

• Kritik in konstruktiver Art
anbringend

Achtung heisst:

• Sorgfalt

• Respekt

• Selbst- und Fremdakzeptanz

• Haltung der Achtsamkeit

Beides, Würde und Achtung, zielen auf
ein Gut, das in der heutigen schnell-lebigen

Zeit häufig als «Luxus-Gut»
bezeichnet wird, nämlich auf die Haltung
«Aufmerksamkeit». Diese Haltung
bedingt eine präsente Selbst-Wahrnehmung

und eine Sorgfalt sich selbst und
dem Gesprächspartner/der Gesprächspartnerin

gegenüber. «Aufmerksamkeit»

als Haltung versteht sich als Weise,

von sich auszugehen und zugleich
die Umgebung präsent wahrzunehmen,

sich Zeit zu nehmen und Prioritäten

zu setzen versuchen.

Fachzeitschrift Heim 12/2001

Ist Würde tendenziell eine Bewegung
zu sich hin, so ist Achtung eine Bewegung

hin auf den anderen zu.
In der Diskussion wurde deutlich,

dass Würde und Achtung nicht nur die
Mitarbeiterinnen den Pensionärinnen
entgegenbringen müssen (gleichsam
einer Pflicht ihres Arbeitsauftrages),
sondern dass auch die Bewohnerinnen
Würde und Achtung den Mitarbeitenden

entgegenbringen müssen. Also: die
Mitarbeiterinnen können auch Würde
und Achtung einfordern; es sind Werte,
die nicht nur geleistet, sondern auch
gefordert werden dürfen bzw. können.

Die zweite Gruppe des Heimes wählte
ihrerseits das zweite Grund-Recht: das

Recht auf Selbstbestimmung:

«Wir anerkennen das Recht jedes
Menschen im Heim auf grösstmög-
lichste Selbstbestimmung.»

In kleineren Arbeitsgruppen wurde der

folgenden Frage nachgegangen: Welche

Erfahrungen, Bilder und Erinnerungen

verbinden Sie mit Selbstbestimmung?

Als Antworten brachten sie diese

Überlegungen und Marksteine zu

Selbstbestimmung in das Plenum
zurück:

Gruppe 1: Wahlfreiheiten; Nein-Sagen
können bezüglich von den Eltern
vorgegebener Berufswahl und/oder Heirat;

wichtige Erfahrung von Selbstbestimmung

ist der Auszug aus der elterlichen

Wohnung. Vom Befehl der Eltern hin zu

einer eigenen Wahl. Dies umfasst:
einen eigenen (Wohn-)Raum, eigenes
Geld, überhaupt wählen zu können.

Gruppe 2: In dieser Gruppe wurde
diskutiert, dass Regeln, die einzuhalten
man gewohnt war, mit einem willkürlichen

Datum, wie ein Geburtstag, plötzlich

aufgehoben waren (beispielsweise
das «Verbot», keinen Alkohol zu
trinken). Auf einen Stichtag hin musste
man selbständig sein, ohne dass man
dies üben konnte. Man musste, ohne
auf Selbstbestimmung vorbereitet zu
sein, plötzlich selbstbestimmt leben.

Gruppe 3: Beruf erweitert Selbstbestimmung;

Selbstbestimmung bedeutet: Ich

will das - und dies ist eine Form des

Egoismus.

Gruppe 4: Selbstbestimmung in der
Kindheit ist eine Weise der Auflehnung,
des Trotzes gegen Autoritäten (Eltern,
Lehrerinnen); Selbstbestimmung
bedeutet Zivilcourage; es heisst: ohne
Dramatik und Aufhebens dem eigenen
Weg folgen.

Gruppe 5: Selbstbestimmung ist schwierig,

denn eigentlich sind nur die
Kleinkinder selbstbestimmt, danach wird
man manipuliert; Selbstbestimmung ist

eine Anpassung.

Gruppe 6: Gerade die Frauenrollen
machen deutlich, dass Frauen sich häufig
anpassen mussten und ihre eigenen
Bedürfnisse zurückzustellen hatten, also

wenig selbstbestimmt waren. Es stellt
sich jedoch die Frage, wie viel
Selbstbestimmung «gesund» ist. Selbstbestimmung

verlangt Mut.

Gruppe 7: Selbstbestimmung zeigt sich
in der Wahl der Kleider, des Essens, der
erweiterten Lernmöglichkeiten (z.B.

Sprachen) oder allgemein: im erweiterten

Spielraum.

In der anschliessenden Diskussion im
Plenum wurde deutlich, dass

Selbstbestimmung - gleichsam einem Initiationsritus

- mit der adoleszenten Ablösung
und der sozialen Trennung vom Elternhaus

verbunden wird. Diese Erlebnisse
der eigenen Wahlmöglichkeiten sind

biographisch für den Inhalt des Wertes
«Selbstbestimmung» prägend. Hier
verdeutlicht sich auch, dass Selbstbestimmung

gefürchtet und gewollt ist und
teilweise auf Selbstvertrauen aufbaut.

Selbstbestimmung pendelt im
Verständnis dieser Gruppe zwischen den
Polen Egoismus (mit seiner moralisch
eher negativen Einfärbung) und
Autonomie (mit einer moralisch eher positiven

Bewertung). Für die einen ist
Selbstbestimmung ein egoistisches Verhalten,
ein rücksichtsloses Durchsetzen eigener
Interessen und folglich nicht mehr
moralisch zu verantworten; für andere ist

Selbstbestimmung notwendige
Voraussetzung, um seine Wahlfreiheiten sinnvoll,

und das heisst vor allem:
rücksichtsvoll nutzen zu können.

Selbstbestimmung und Fremdverantwortung

darf nicht einseitig zwischen
Heimbewohnerinnen und Mitarbeitenden

aufgeteilt werden in dem Sinne,
dass die Bewohnerinnen ihrer
Selbstbestimmung nachleben können und die
Mitarbeiterinnen Fremdverantwortung
übernehmen müssen, letztlich aber das

Nachsehen haben.

Angesichts der philosophischen
Tradition muss Selbstbestimmung mit
Emanzipation auf der einen und
Fremdverantwortung auf der anderen Seite

zusammen gedacht werden: Nur dort,
wo die Selbstbestimmung auch jene des

Anderen respektiert, ist sie ethisch
begründbar. Selbstbestimmung im Sinne
dieser philosophisch fundierten Autonomie

kann nicht ohne Altruismus gedacht
und gelebt werden.

Der Weg zur Selbstbestimmung ist
ein emanzipatorischer in (philosophi-



ETHIK

Die Mitarbeitenden definierten mit
folgenden Stichworten bzw.
Eigenschaften den Wert «Selbstbestimmung»:

• Über das eigene Tun, Handeln
und Sein bestimmen können

• Im Rahmen des konkreten
Arbeitsumfeldes, also des Heimes,
sowohl die persönliche als auch die
team-orientierte Wahl haben

• Verantwortung für Selbstbestimmung

umfasst auch, dass man
Konsequenzen übernimmt für
sein Handeln und seine Unterlassungen

• Sich entscheiden müssen,
das heisst: Stellung beziehen

• Gefühle in Worte kleiden

• Selbstbestimmung muss mit dem

eigenen Gewissen vereinbar sein

schem) Sinn, nämlich eine Befreiung aus
der «selbstverschuldeten Unmündigkeit»

(Immanuel Kant) hin zu einer
selbst gewählten Autonomie.

Selbstbestimmung bedeutet zudem,
dass man Regeln aushandelt -, und

zwar im Sinne der Autonomie, also der

Fähigkeit, sich selber (vernünftige)
Gesetze geben zu können, jedoch Gesetze,
die gemeinsam ausgehandelt und von
anderen mitgetragen werden. Hier trifft
Selbstbestimmung auf Fremdverantwortung.

Die individuelle Selbstbestimmung wird,
das zeigte die Diskussion, von der
Selbstbestimmung des Anderen, ob

Teammitglied oder Heimbewohnerin,
begrenzt. Dort, wo die beiden Vorstellungen

von Selbstbestimmungen
aufeinander treffen, kann es zu Konflikten
und Meinungsverschiedenheiten kommen.

Also muss Selbstbestimmung
immer wieder gemeinsam von neuem
ausgehandelt werden - und zwar nicht
aufgrund von Interpretationen von Verhalten,

sondern aufgrund von in Worten
gekleideten Bedürfnissen und Haltungen.

Das heisst, dass sich Selbstbestimmung

nicht alleine vom sichtbaren
Verhalten der Mitarbeiterin und/oder der
Pensionärin ableiten lässt, sondern dass

es bei Selbstbestimmung immer auch

um individuelle Bedürfnisse und
gemeinsame Werthaltungen geht, die zur
Sprache gebracht werden müssen, um
öffentlich anerkannt zu werden.

Voraussetzungen einer
ethisch reflektierten Praxis
Damit Werte überhaupt leb-, konkretisierbar

und wirksam werden, müssen
auch die Rahmenbedingungen und
Voraussetzungen wahrgenommen werden.

Voraussetzungen, um Würde und
Achtung gewährleisten zu können
sind:

• Gesprächsbereitschaft

• Regeln (meist schriftlich, so dass

sie transparent sind), die zugleich
auch flexibel gehandhabt werden
können

• Ehrlichkeit

• Zeit und Raum

• Personal-Schlüssel

• Nebst all diesen zwischenmenschlichen

Fähigkeiten braucht es

auch institutionelle Rahmenbedingungen

wie beispielsweise: klarer

Arbeitsauftrag, klare Verträge usw.

Was sind Voraussetzungen, um
Selbstbestimmung gewährleisten
zu können?
Was ist notwendig, damit
Selbstbestimmung als Wert wirksam werden
kann?

• Strukturen wie Raum und Zeit

• Verständnis füreinander

• Klare Abgrenzungen, Verantwortung

abgeben können

• Leitbild/Hausleitbild-auch im Sinne

der Kommunikation (Kommunikation

auch zwischen Mitarbeiterinnen,

Bewohnerinnen)

• Informationen

• Festgelegte Ziele
(Es zeigt sich folglich, dass die

Voraussetzungen für beide Werte ähnlich

sind.)

In der Diskussion wurde festgehalten,
dass es institutionelle und persönliche
Voraussetzungen bzw. Rahmenbedingungen

gibt, die Würde/Achtung und

Selbstbestimmung wirksam werden
lassen.

Zu den institutionellen Rahmenbedingungen

gehören beispielsweise der

Arbeitsauftrag, Strukturen, die zur
Verfügung gestellt werden (wie Teamsitzungen,

Heimräte, interne Weiterbildungen

usw.).

Zu den persönlichen Rahmenbedingungen

gehören beispielsweise die

Kommunikationsbereitschaft, das eigene

Rollenverständnis usw.

Gerade das Kriterium des
Personalschlüssels macht deutlich, dass die

Voraussetzungen für eine Ethik am Arbeitsplatz

oft auch die gegebenen
Rahmenbedingungen und/oder Sachzwänge
mitberücksichtigen muss, die so einfach
nicht zu beeinflussen sind. Also:

Welche Strategien sind notwendig,
um innerhalb der Rahmenbedingungen
Würde und Achtung dennoch gewährleisten

und einfordern zu können?
Genannt wurden:

• Planung und Organisation

• Zeit gewinnen (beispielsweise, indem
eine Anfrage, ein Konflikt, ein Dilemma

nochmals ins Team hinein genommen

wird)
• Individuelle Freiheit anerkennen

• Arbeitsauftrag mitberücksichtigen
• Sich zuwenden

• Handeln

• Die Sprache - und das heisst: die
verbale und die nonverbale Sprache, das

Zuhören und vor allem auch die
Haltung der Aufmerksamkeit üben

• Das tägliche sich Üben im Diskutieren
und Aushandeln

Sich-Zuwenden und Handeln: diese beiden

Kriterien zeigen, dass eine wichtige
Rahmenbedingung die Bereitschaft ist,
sich in die Beziehung (zum Teammitglied,

zur Bewohnerin) überhaupt einzulassen

- und das wiederum heisst: auch
auf den Konflikt einzusteigen - als Weise,

den Anderen / die Andere ernst zu
nehmen.

Freiheit anerkennen, verdeutlicht, dass

jede noch so ernst gemeinte und liebevolle

Zuwendung überhaupt erst
angenommen werden muss, damit ein Dialog

in Schwung kommt. Wird die
Bereitschaft, anzuhören und zu antworten,
verschlossen, ist ein Dialog unmöglich
und damit auch die Möglichkeit, die
Werte Würde und Achtung gemeinsam
zu entfalten.

Erste konkrete
Lernerfahrungen
Zwei wichtige Differenzierungen haben
in beiden Gruppen zu längeren und
intensiven Diskussionen geführt:

Die erste Unterscheidung betrifft die
bewusste Wahrnehmung der eigenen
Gefühle und die subjektive Haltung zu
diesen.

Die zweite Unterscheidung zielt auf
die inhaltliche Klärung von Moral und
Ethik.

Die Wahrnehmung der eigenen Gefühle
ist jene Grundlage, auf der Ethik baut,
weil in den Gefühlen das Motiv des

Handelns und Urteilens steckt. Gefühle
sind präsent, existieren fraglos, gehören
zu jedem Menschen wie die Luft zum
Atmen und sind oft nicht erklärbar. Diese

Gefühle gilt es wahrzunehmen und
wahrzuhaben. Die alltägliche Gefahr
besteht nun darin, dass sie zu schnell

interpretiert - und das heisst im Kontext
von konfliktreichen ethischen
Auseinandersetzungen - als Schuldgefühle
gewichtet und damit zu einem Gradmesser

für falsches oder richtiges Handeln
missverstanden werden. Was hab ich

bloss wieder falsch gemacht? Bin ich

Fachzeitschrift Heim 12/2001



denn an allem schuld? Ist es so, wie ich

es mache, wirklich richtig? Solche

Fragen verweisen auf den Zusammenhang
von Gefühl und Ethos. Gefühle, die
entlang dem Kriterium «richtig/falsch»
interpretiert werden, gelten meist als

Störfaktor - und werden dann wohl zu
einem weiteren Stressfaktor in der alltäglichen

Arbeit.

Wer versucht, die eigenen Gefühle be-

wusst wahrzunehmen, wird in der Lage
sein, eine eigene Haltung zu diesen zu
entwickeln und einnehmen zu können.
Diese Einstellung sich und seinen
Gefühlen gegenüber nenne ich Ethos. Die

eigene Haltung gegenüber seinen
subjektiven Gefühlen ist wohl Grundlage
für das eigene, subjektive Verständnis
für Würde. Die Art und Weise, wie ich

mit meinen eigenen (oft auch
unverstandenen) Gefühlen umgehe, die
Haltung, die ich ihnen gegenüber einnehme,

prägt wiederum die Haltung, die ich

den Gefühlen anderer Menschen
entgegenbringe, und bestimmt in der Folge

auch das Verständnis von Würde
des Anderen. Denn so, wie ich mit
meinen eigenen Gefühlen, inneren
Bewegungen und Beweggründen umgehe,

so werde ich tendenziell auch mit
(unerklärbaren und unverständlichen)
Gefühlen, inneren Bewegungen und
Beweggründen anderer umgehen.

Entscheidend ist nun, dass die eigenen

Gefühle im Alltag hier einen wichtigen

Ort erfahren: Gefühle haben, so wie
sie sich zeigen, einen Ort, wo sie

wahrgenommen und entsprechend gewichtet

werden. Ethos ist ein wichtiger
Zwischenschritt für eine vertiefte Ethik, die
sich als Reflexion von Werten und Normen

versteht.

Ethik versteht sich als Reflexion
der Normen und Werte,
die selbstverständlich in der
Gegenwart wirksam sind

Wer Ethik betreibt, stellt folglich alltägliche

Normen in Frage, will wissen, warum

beispielsweise «Selbstbestimmung»
ein sinnvoller Wert ist innerhalb des

Heim-Alltages. Ethik also befragt und
reflektiert jene Werte, die im Alltag un-
hinterfragt Gültigkeit haben und wirksam

sind.

Moral nun ist die Summe aller kollektiven

Werte und Normen, Gebote und
Verbote, Tugenden und Unsittlichkeiten,
die individuell und sozial wirksam sind.

Privatmoral hingegen ist die Summe
aller individueller Wert-Vorstellungen, ein

Konglomerat von biographisch gewachsenen

und kognitiv erworbenen Werten.

Privatmoral ist meist eine heimlich
wirksame, kaum geäusserte und wenig

rechenschaftspflichtige private
Moralvorstellung. Sie ist die Basis jener
Motivation, ethisch reflektiert zu handeln.

Dieses Verständnis von Ethik, das mit
den Gefühlen anhebt, die Reflexionen
umfasst und in die Praxis hinüber führt,
verweist auf folgenden Rhythmus:

Haltung - Reflexion - Handlung

Springt man im alltäglichen Arbeiten
von der Haltung sofort in die Handlung,
geht die Reflexion verloren und damit
auch die Möglichkeit, Ethik zu betreiben,

Werthaltungen beispielsweise im

Team zu klären, Fragen der Wertungen
zu stellen. Die Reflexion der Haltung

bietet die Chance, den Kreislauf
gegenseitiger Vorwürfe, Verletzungen und

Vorverurteilungen zu unterbrechen und
in neue Richtungen zu lenken. Bleibt

man im Alltag in der Reflexion stecken,
kommt man wohl kaum zu einer Handlung.

Folglich ist man von einer Praxis

abgeschnitten Es braucht also den
vollen Rhythmus, um in den ethischen
Tanz der Auseinandersetzung einzusteigen.

Eine Folge dieser Differenzierungen
ist die Wertschätzung der eigenen
Gefühle und der eigenen Reflexionen. Diese

Anerkennung ist eine Form der
Ermächtigung im eigenen Handeln.

Fortsetzung folgt.

Fachzeitschrift Heim 12/2001


	Wie wird aus ethischen Grundsätzen lebendiger Heim-Alltag? Teil 1, Ethische Auseinandersetzung in der Praxis - ein Werkstatt-Bericht

