
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 72 (2001)

Heft: 6

Artikel: Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gespräch. Teil
2

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

EMOTIONALE UND PERSONALE
GRUNDLAGEN VON SPRACHE
UND GESPRÄCH*
Von Dr. Peter Schmid; Teil 2

Mit der Sprache als Wesenszug des Menschseins befasste

sich Dr. Peter Schmid im 1. Teil seines Beitrags (FZH Mai, Seite 273 ff). Er zeigte

auf, dass Sprache nicht auf ein blosses Mittel der gegenseitigen Information

reduziert werden darf und auch nicht nur mit Lautsprache gleichzusetzen

ist. Sprache dient der Kundgabe und Klärung der inneren Welt des

Sprechenden, die jederzeit präsent ist und der Aufmerksamkeit bedarf. Im

2. Teil befasst sich der Autor nun mit dem eigentlichen Sprechen - Reden -
Lauschen - Zuhören - Vernehmen und Schweigen.

Von der Sprache zum
Gespräch
Meine These lautet nun: Der Erfolg einer

Spracherziehung oder Sprachtherapie
hängt unter anderem davon ab, wie
weit in ihnen die höchste Form von
Sprache, das Gespräch, anwesend ist.

Vom blossen Sprechen, vom täglichen
Sprachgebrauch bis zum Gespräch ist

ein weiter Weg. Etappen davon können
durch Stichwörter festgehalten werden,
woraus dann zugleich die unterschiedlichen

Ansprüche an die Sprechenden
deutlich werden.

Sprechen - reden - etwas sagen

So kann also der Gebrauch der Sprache

vom Sprechen über das Reden zum
Sagen sich entwickeln. Was ist der Unterschied

zwischen sprechen und reden in

diesem Zusammenhang? Was ist zum

« Ein Kind spricht
schon mit zwei
Jahren, aber es
redet noch
nicht.

Beispiel mit dem Satz gemeint: «Ein

Kind spricht schon mit zwei Jahren, aber

es redet noch nicht (Löwith, 235)?» Was

spricht denn das Kind mit zwei Jahren?

Es äussert sich über sein Befinden, seine

Bedürfnisse und Ängste. Dafür genügt
unter Umständen ein einziges Wort, das

* Vortrag, gehalten an der Universität Bremen

(D), Fachbereich «Erziehungs- und
Gesellschaftswissenschaften» (Schwerpunkt
Sprachbehindertenpädagogik) am 7. Februar 2001.

dann allerdings auch vieldeutig interpretiert

werden kann. Was das Kind
ausdrücken will, ist letztlich nur aus dem

grösseren Zusammenhang ersichtlich
und wird nur durch Teilnahme an
seinem Leben eindeutig verständlich. Aber
es bewegt sich innerhalb der überschaubaren

individuellen Lebenswelt. Im Sprechen

drückt sich ein Befinden aus. Über

etwas reden setzt im Unterschied zum
blossen Sprechen einen Gegenstand
voraus, der sprachlich abgehandelt werden

will. Reden über etwas kann man
nur in Sätzen, ohne diese fehlt es der

Aussage an Präzision, und es kann nicht
festgestellt werden, was ist. Es erfordert
aber auch eine andere Ausrichtung. Was

zur Sprache kommt, liegt ausserhalb des

subjektiven Bedürfnisbereichs. Über
etwas reden, heisst: beschreiben, schildern,

erklären, informieren. Das ist ohne
eine gewisse Ausführlichkeit nicht möglich,

birgt aber auch die Gefahr in sich,
dass Langeweile um sich greift. Man

pflegt nach einer solchen Rede etwa zu

sagen: der hat viel geredet und nichts

gesagt. Wer zu einem Vortrag geht,
erhofft sich, dass der Referent auch etwas
zu sagen hat. Und mit diesem Sagen
meinen wir dann mehr als über den

neuesten Stand von Erkenntnissen informiert

zu werden. Was jemand zu sagen
hat, geht uns etwas an, trifft uns im
Innersten, können wir nicht einfach
wegstecken. Es verändert uns. Etwas Neues

tritt in unser Leben, das wir bis jetzt ausser

Acht Hessen, ohne es vermisst zu
haben. Jetzt können wir nicht mehr ohne
diese Erfahrung leben.

Lauschen - zuhören - etwas
vernehmen

Ob und was die Sprache bewirkt, hängt
natürlich auch von der Gegenseite ab,

die das Gesprochene aufnimmt. Was
jemand spricht und aussagt, das kann

man erlauschen. Im Lauschen wird das

Gehörte bereits gefiltert im Hinblick auf
das, was einem wichtig ist. Ich lausche,
ob das Kind schon schläft - oder was
der Wohnungsnachbar spricht. Das

heisst natürlich, dass ich etwas
Bestimmtes wahrnehmen will, das mir

wichtig ist. Lauschen ist ein selektives

« Was die Sprache
bewirkt, hängt
natürlich auch von
der Gegenseite
ab, die das
Gesprochene
aufnimmt.

Horchen im Unterschied zum Zuhören,
während welchem ich mich darum
bemühe, dem Gedanken über eine
gewisse Zeit zu folgen, möglichst
unvoreingenommen, um nachher um einige
Kenntnisse reicher zu sein. Da bestimmt
zunehmend die Sache selbst darüber,

was mich erreichen soll. Aber auch beim
Zuhören kann es mir passieren, dass ich

über die entscheidenden Dinge hinweghöre,

die in mir etwas auslösen könnten.
Wichtig ist also, dass man im Zuhören
auch etwas vernimmt. Dass man sich

nicht einfach Musik anhört, sondern aus
ihr etwas empfängt. Dass man nicht nur
Gedichte zu hören bekommt, sondern

irgendwo von ihrer Aussage gepackt
wird. Also das Zuhören ist noch kein
Garant, etwas zu vernehmen. Aber es kann
einem passieren, unverhofft und
überraschend. Oskar Wilde hat einmal gesagt:
«Zuhören ist eine gefährliche Sache -
man könnte noch überzeugt werden.»

Reden und schweigen

Je mehr nun die Sprache dazu dient,
nicht nur zu reden, sondern auch etwas
zu sagen, braucht sie nicht immer wortreich

zu sein. Je mehr wir also vom Sprechen

über das Reden zum Sagen gelangen,

desto mehr kann man es sich

leisten, wortkarg zu sein - vorausgesetzt,

Fachzeitschrift Heim 6/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

die Gegenseite hat das Sensorium, zu
vernehmen, was gesagt wird. Dies

bestätigt auch Heidegger auf seine Weise:

«Sagen und Sprechen ist nicht das Gleiche.

Einer kann sprechen, spricht endlos,

und alles ist nichtssagend. Dagegen
schweigt jemand, spricht nicht, und
kann im Nichtsprechen viel sagen»
(Heidegger, 1979, 252).

« Schweigen ist
auch eine Form der
Verständigung.

Reden und Schweigen müssen das richtige

Verhältnis zueinander finden, ins

rechte Mass gelangen. Mit Mass meine
ich nicht Massigkeit, sondern Angemessenheit.

Wo Reden das Mass vermissen
lässt, gelangt man ins Vielreden, womit
ein Anliegen allzu oft auch zerredet
wird. Dieses Vielreden kann dann gerade

Ausdruck dafür sein, dass man etwas
verschweigen möchte, Wesentliches
nicht zur Sprache kommen lassen will
und geflissentlich darüber hinweggeht.

Schweigen ist auch eine Form der

Verständigung. Wo geschwiegen wird,
heisst dies nicht, dass auch etwas
verschwiegen wird. Es gibt auch ein Mit-
einandersein, das nicht auf ständige
Aussprachen angewiesen ist. Je länger
eine Zweisamkeit dauert und zu
gemeinsamem Leben führt, desto weniger
gibt es wohl auch zu bereden. Ich bin

mir darum gar nicht so sicher, ob der
Vorwurf, den gewisse Ehepaare trifft, sie

hätten sich nichts mehr zu sagen, auf
einem Missverständnis wächst, nämlich
dies zeuge von einer inneren Leere und

Langeweile. Goethe schreibt im Wilhelm
Meister: «Hie und da jemand zu wissen,
der mit uns übereinstimmt, mit dem wir
auch stillschweigend fortleben, das

macht uns dieses Erdenrund zu einem
bewohnten Garten.» (Goethe, 1977,
83)

Es kommt also auf die Situation, den

Zeitpunkt an, ob reden oder schweigen
am Platz ist. Nun ist es einem aber nicht
immer danach, das zu tun, was gerade

angemessen wäre. Oft ist es einem nicht
ums Reden, wenn über etwas gesprochen

werden soll. Und manchmal fehlt
uns die nötige Zurückhaltung zu schweigen,

obwohl das ständige Reden eine
Sache nur schlimmer macht. In diesem
Sinne müssen wir gelegentlich uns dazu

aufraffen, etwas zu bereden, das noch

rechtzeitig zur Sprache kommen muss.
Oder es ist besser, etwas taktvoll zu be-

schweigen, was selbstverständlich
geworden ist und durch Vielreden nur
Widerstand erzeugen würde.

Wörter und Worte

Reden und Schweigen gehören also

gleichermassen und gleich wesentlich
zur Sprache. Mit dem Redeunterbruch
oder der Unfähigkeit zu artikulieren,
verschwindet die Sprache nicht.
Wortfindungsstörungen als die Unfähigkeit
den Dingen unverzüglich die zu ihnen
passenden Wörter zuzuordnen, braucht
das, was Sprache ihrem Wesen nach ist,
nicht zu tangieren. Wörter und Worte
sind eben nicht dasselbe. Ich kann über
einen enormen Wortschatz verfügen -
ein wandelndes Lexikon sein - und
trotzdem können mir im entscheidenden

Moment dann doch die Worte fehlen,

kann mir die Sprache wegbleiben,
wie man sagt. Man findet eben nicht
immer die rechten Worte, und sie sind
auch in keinem Wörterbuch
nachzuschlagen. Es bleibt einem nur das

Schweigen, wenn einem die Worte fehlen.

Worauf ich hinauswill: Wem die

Wörter, aus welchen organischen,
funktionellen oder psychologischen Gründen
auch immer, nicht mehr präsent sind,
hat die Sprache noch nicht verloren.

44 Reden und Schwei¬
gen gehören also
gleichermassen und
gleich wesentlich
zur Sprache.

Wer jedoch wortreich sich zu äussern
versteht, ist darum nicht auch schon auf
den Urgrund der Sprache vorgestossen.
In ihrem alltäglichen Gebrauch
beschränkt sich Sprache auf das Besprechen

von Dingen, Sachverhalten,
Problemen und Anliegen, die zu klären
sind. Wo wir die Sprache als Werkzeug
benützen, kommt alles Mögliche zur
Sprache, nur die Sprache selbst nicht.
Andrerseits sind wir, wie Heidegger
meint, der Sprache viel näher dann,
wenn uns die Worte fehlen. Wörtlich
führt er aus: «Wo aber kommt die Sprache

selber als Sprache zum Wort?
Seltsamerweise dort, wo wir für etwas, das

uns angeht, uns an sich reisst, bedrängt
oder befeuert, das rechte Wort nicht
finden.» So stelle sich dann hier die Aufgabe,

etwas zur Sprache zu bringen, was
bislang noch nie gesprochen wurde und

es liege dann alles daran, ob die Sprache

nun das geeignete Wort schenkt oder

versagt (Heidegger, 1979, 163/64).
Heidegger vergleicht die Wörter mit

Gefässen, aus denen wir einen vorhandenen

Inhalt schöpfen. Die Worte dagegen

seien Brunnen «die je und je neu zu
finden und zu graben sind, leicht ver¬

schüttbar, aber bisweilen auch unversehens

quillend. Ohne den immerfort
erneuten Gang zu den Brunnen bleiben
die Eimer und Fässer leer und ihr Inhalt
bleibt abgestanden» (Heidegger, 1971,
89).

Ohne Worte also keine Wörter. Für
den alltäglichen Gebrauch der Sprache
benötigen wir die Wörter. Für das

Gespräch hingegen taugen nur Worte.

Zum Wesen
des Gesprächs

Sprache muss sich fortentwickeln zum
Gespräch. Einige Wege dorthin sind
angedeutet worden:

• Vom Sprechen über das Reden zum
Sagen gelangen.

• Vom Lauschen her sich dem Hören
nähern und schliesslich beim Vernehmen

ankommen.

• Zum Gespräch gehört das Reden so

gut wie das Schweigen.

• Es geht nicht nur um den Gebrauch

von Wörtern, sondern um das Finden
der richtigen Worte.

Alles Sprechen läuft auf das Gespräch
hinaus: also ist zu fragen nach den
konstitutiven Momenten des Gesprächs.
Alles Sprechen ist nur vom Gespräch her
zu würdigen: also ist nach dem Wesen
des Gesprächs zu fragen.

Die konstitutiven Momente
des Gesprächs

Das Gespräch des einen mit einem
andern, sagt Vossler, ist der ursprüngliche
Boden des Sprechens (zit. nach Löwith,
235). Die konstitutiven Momente des

Sprechens sind somit ein verständnisvoll

44 Wenn man auf¬
merksam spricht,
hört man sich
ebenso zu. 99

Sprechender und ein verständnisvoll
Hörender. Im gegenseitigen Austausch
wechseln sie die Rollen nur äusserlich.
Sie bleiben im Sprechen immer auch
Hörende, im Hören Sprechende. Wenn
man aufmerksam spricht, hört man sich

ebenso zu. Wo man aufmerksam
zuhört, werden wir zum Mitsprechen
bewogen (Löwith, 235). Ich habe mich
schon des öftern gefragt, weshalb ich

von mir gedruckte Texte, sobald sie

erscheinen, vor allen andern Beiträgen in

der Zeitschrift lese. Entspricht es narzis-
stischen Tendenzen, am liebsten sich

Fachzeitschrift Heim 6/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

selber zu hören? Ich finde dafür eine
beruhigende Erklärung: Ich stelle immer
wieder fest, dass sich ein selbst
geschriebener Text nach einem zeitlichen
Unterbruch anders, zum Teil neu anhört.
Es kommen da noch Dinge zum
Vorschein, deren ich mir im Zeitpunkt des

Schreibens noch nicht bewusst war. Ich

höre mir also aufmerksam zu, während
ich lese und bin für diese Zeit Leser und
Zuhörer zugleich. Dass ein Wesen sich

gleichsam erlebt als ein Sprechendes
und zugleich Hörendes, sei nun der
Hinweis dafür, dass es nicht ein Individuum,
sondern eben eine Person sei. Nur einer
Person, die sich eben als sprechendes
auch in ein hörendes Wesen versetzen
könne, sei das Gespräch möglich. «Nur
als Person kann einer sowohl andern als

auch sich selbst Rede und Antwort
stehen» (Löwith, 235).

Das aber bedeutet nun folgerichtig
auch, dass der Mensch mit sich selber
im Gespräch sein kann, also Selbstgespräche

zu führen in der Lage ist.
Eindrücklichste Beispiele hiefür sind die
Dichter. Ihre Werke entstehen im
Selbstgespräch, indem sie zugleich die
Vernehmenden dessen sind, was sie

sprechen, und in der abermaligen Antwort
darauf das dichterische Werk zu immer
stärkerer Aussagekraft führen. In der
dichterischen Sprache ereignet sich
somit etwas, das sie vor allen andern Sprachen

auszeichnet: in ihr kommt etwas
zur Sprache und damit zur Welt, das uns
bis jetzt noch verschlossen war. Die

Sprache allgemein, aber die Dichtung im

Besonderen, beschreibt nicht einfach,

was ohnehin schon existiert, sondern

gebiert Neues, was bisher noch nicht in

Erscheinung trat. Unser herkömmliches
Verständnis von Sprache ist ein instru-
mentelles: Erst ist die Welt, und mittels

Sprache finden sich die Menschen in

dieser Welt zurecht, in der sie die Dinge
sprachlich benennen. Soweit ist Sprache
ein Verständigungsmittel. Sprache ist

aber ursprünglich, das heisst ihrem Wesen

nach die Bedingung der Möglichkeit,

Welt zu erfahren. «Im Anfang war
das Wort...» - sofern es Gespräch ist,

vornehmlich in ihrer höchsten Form, der

Dichtung. Alle Funktionen, die die Sprache

übernimmt, sind nur möglich und

tauglich, wenn etwas von ihrem Wesen
her in ihnen weiterlebt. Fragen wir uns
darum zum Schluss, was denn Dichtung
und Gespräch vor allen andern Sprachen

auszeichnet und was davon

eigentlich in jeglichem Gebrauch von

Sprache spürbar werden müsste.

«Seit ein Gespräch wir sind...»

Was nun aber ist denn das Gespräch?
Um darüber etwas Schlüssiges zu sagen,
heisst es, am geeigneten Ort suchen.

Für das Gespräch in dem Sinne, wie es

hier zu verstehen ist, sind die Dichter
zuständig. Besonders ertragreich dafür ist
eine Stelle im dritten Entwurf des
Gedichts «Friedensfeier» von Friedrich
Hölderlin. Ich nehme mir in Anlehnung an
Ausführungen von Martin Heidegger
diese Stelle vor, weil hier in ganz knapper

Form einige wesentliche Grundzüge
des Gesprächs sichtbar werden. In

diesem Gedicht heisst es:

«Viel hat erfahren der Mensch,
der Himmlischen viele genannt,
seit ein Gespräch wir sind
und hören können voneinander.»

Was in diesen vier Zeilen am meisten
auffällt, ist der Satz: «Seit ein Gespräch
wir sind.» Er fügt sich so gar nicht unseren

Sprachgewohnheiten. Im täglichen
Umgang haben wir doch Gespräche, wir
führen Gespräche, ja wir haben wohl
auch einige Kompetenzen über
Gesprächsführung erlangt. Und jetzt sollen
wir selber ein Gespräch sein? In

Wirklichkeit ist es so: Sprechen ist ein Tun;
das Gespräch ist ein Sein. Und Gespräch
sind wir nicht schon, wir müssen
Gespräch erst werden.

ff Sprechen ist ein
Tun; das Gespräch
ist ein Sein.

Im Gespräch wird zwar gesprochen.
Aber das ist nicht das Wesentliche.
Wesentlich ist ein Austausch, der zwischen
Menschen stattfindet. An diesem
Austausch sind beide gleicherweise beteiligt
mit Reden und Zuhören. Das Gespräch
ist ein Miteinandersein. Es führt nicht
jeder für sich einen Monolog, sondern die

am Gespräch Beteiligten halten Dialog,
sie sind ein Gespräch, sie gehören beide

zum selben Gespräch.
In einem Gespräch ist das Zuhören so

wichtig wie das Reden. Ohne Zuhörende

geht das Reden ins Leere und findet
kein Echo. Zur Spracherziehung gehört
daher nicht nur verständliches Sprechen
und Reden, sondern auch das Zuhören,
und mindestens für diesen Moment
auch das Schweigen. Erschöpft sich das

Gespräch also in regelmässigem
Informationsaustausch, wo jeder dem
andern mitteilt, was es zu berichten gibt?
Das passiert wohl mehr als genug und
manchmal auch des Guten zuviel. Aber
damit sind wir noch nicht im Gespräch,
geschweige denn das Gespräch selber.

Hübsche Konversation ist noch nicht
Gespräch.

Woran also können wir erfahren, ob
wir Gespräch geworden sind? Auch das

steht in diesem Vierzeiler, wir müssen
die Zeilen bloss in anderer Reihenfolge
lesen:

ff Erst dort, wo wir
von etwas betroffen,

getroffen und
innerlich verwandelt

werden, waltet
das Gespräch.

Seit ein Gespräch wir sind
Und hören können voneinander,
hat der Mensch viel erfahren,
der Himmlischen viele genannt.

Erst seit ein Gespräch wir sind - vorher
noch nicht - haben wir viel erfahren. Im

Nachrichtenaustausch kann man zwar
auch viel erfahren, aber wir nehmen
solches häufig nur äusserlich zur Kenntnis.

Erfahrung in seiner ursprünglichen
Bedeutung heisst aber, durch etwas
hindurchfahren, durch Freud- und Leidvolles,

und dabei von etwas angerührt sein,

was mehr als blosse Information ist,

schon eher Botschaft. Und die Boten

nennt Hölderlin die «Himmlischen». Es

trifft uns eine Kunde, eine Erfahrung
von ausserhalb unseres üblichen
gewohnten Daseins. Erst dort, wo wir von
etwas betroffen, getroffen und innerlich
verwandelt werden, waltet das

Gespräch. Das Gespräch ist nicht unser
Werk, es fällt uns in guten Stunden zu.
Das Gespräch ist ein Geschenk, eine

Gabe, keine blosse Begabung, die wir
aus uns selbst heraus zu erzeugen
vermöchten. Ob wir ein Gespräch geworden

sind, und nicht aneinander
vorbeigeredet haben, erkennen wir an den

Auswirkungen, daran, ob uns dabei
etwas zuteil geworden ist.

Worauf alle Bemühungen

um Spracherwerb
hinauslaufen
Sie werden sich fragen, was denn an
diesem Exkurs, der uns schliesslich zur
Frage nach dem Wesen des Gesprächs

geführt hat, für Ihre Arbeit von Bedeutung

ist. Sie haben es ja nicht mit den

dichterischen Höhen der Sprache,
sondern mit den irdischen Mühen des

Spracherwerbs, der Sprachanbahnung,
der Sprachfertigkeiten zu tun. Also
damit, so denken Sie wohl, sind wir doch

ganz weit weg von der Sorge, wie wir
miteinander ins Gespräch gelangen.
Hier geht es um Handfesteres, das vorerst

der Wirklichkeit abzutrotzen ist. -
Und doch finden alle unsere Bemühun-

Fachzeitschrift Heim 6/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

gen ihren Sinn erst, wenn sie sich darauf
ausrichten, dass Sprache Gespräch wird.
Wenn Heidegger sagt: «Als Gespräch
nur ist Sprache wesentlich», so bedeutet
das wohl, dass Sprache erst im
Gespräch zu seiner Vollendung gelangt,
und dass wir uns bewusst sein sollten,
worauf alle Bestrebungen der
Sprachheilpädagogik im weitesten Sinne
auszurichten sind.

Nun ist es natürlich nahezu
ausgeschlossen, dass das Gespräch, woran wir
uns orientieren, auch jemals in ihrer
vollendeten Form verwirklicht werden
kann. Auch der Seefahrer, der den
Polarstern zur Bestimmung der Himmelsrichtung

anvisiert, erreicht ihn nie, und
trotzdem ist ihm das Licht, das der Stern

zur Erde sendet, Hilfe, den wünschbaren
Kurs einzuhalten.

Das Licht, das uns in der Erörterung
des Gesprächs aufgegangen ist, soll

uns dazu verhelfen, in jedem Schritt,
in jeder Massnahme, die wir in der
logopädischen Arbeit verrichten,
jenes Wesentliche zu erkennen, dem
der Sprachgebrauch zu dienen hat.
Wenn Sprache nur als Gespräch
wesentlich wird, heisst dies jedoch
ebenso: in allem, was wir für die

Sprache tun und wie sich Sprache
auch immer äussert, haben wir darauf

zu achten, ob ein Hauch von
Gespräch darin zu spüren ist, ob
Gesprächsfragmente, und seien sie

noch so unbeholfen, darauf warten,
wahrgenommen zu werden.

Deshalb gilt es nun zum Schluss noch
einmal zu replizieren, welches die

Grundzüge des Gesprächs sind, die in

jeder sprachlichen Äusserung anzuklingen

hätten. Täten sie das nicht wenigstens

in Ansätzen, so wären wohl alle

unsere sprachheilpädagogischen
Bemühungen vergeblich und ihre Erfolge
oberflächlich.

Im Sprechen etwas sagen

Grundsätzlich sollte es nicht unsere
primäre Sorge sein, welche Sprache
oder Sprechform sich durchzusetzen
habe: ob Lautsprache, Gebärdensprache,

Bildsprache, Schriftsprache. Welche

Sprachform die richtige ist, ergibt
sich aus der Frage, welche von ihnen es

dem einzelnen Menschen ermöglicht,
das zu sagen, was er sagen möchte.
Dies soll unbedingt zur Sprache kommen,

und von da her muss die Sprachwahl

getroffen werden. Uns Fachleuten
und Heilpädagogen obliegt es, auf das

zu hören, was gesagt sein will, durch
alle Schwierigkeiten hindurch, trotz
Verständigungsproblemen und über
alle Hindernisse hinweg.

« Was immer den
Sprachbehinderten
am Sprechen
hindert, es soll ihn
nicht entmutigen,
zu sagen, wonach
es ihn drängt.

Was immer den Sprachbehinderten am
Sprechen hindert, es soll ihn nicht
entmutigen, zu sagen, wonach es ihn

drängt. Wenn sich die Menschen etwas
zu sagen haben, werden sie die geeignete

Sprachform finden, es sei denn, wir
nageln sie auf unsere Kommunikationsform

fest und dulden keine andere.
Wenn dem Menschen das Sprechen
teilweise oder ganz abhanden kommt oder
fehlt, braucht damit seine Sprachfähigkeit

nicht verloren zu sein. Also gilt es zu
fragen, über welche Sprach- und
Mitteilungsformen es wieder möglich wird, zu
vernehmen, was sprachbehinderte,
allenfalls gar sprachlose Menschen uns zu

sagen haben. Diesen Zugang gilt es

stets von neuem wieder zu schaffen,
ohne ihn sind alle funktionellen
Trainings des Spracherwerbs sinn- und wohl
auch wirkungslos. Welche Sprachform
sich im einzelnen Fall als die geeignetste
erweist, für diesen Entscheid darf man
sich Zeit lassen. Wichtiger ist, dass die

Beziehungen aufrechterhalten bleiben,
das Gespräch nicht abbricht, wenn das

Sprechen versagt.
Man kann sich zum Beispiel bei

plötzlich auftretenden aphasischen
Zuständen auch zu sehr auf das Sprech-

manquo fixieren und darob das

Gespräch vergessen oder es gar davon
abhängig machen. Das Replizieren von
Wörtern ist blosser Schall. Damit ist
noch nichts gesagt. Täuschen wir uns
nicht darüber hinweg, dass die
Sprachbehinderung den Menschen erst recht
zur Sprache drängt. Das geht nicht nur
dem Aphasiker so; das kennen wir alle,

wenn uns etwas bewegt, bedrängt oder
bedrückt, und die rechten Worte nicht
finden können, um es zu sagen.

Im Hören etwas vernehmen

Ob die Menschen nur drauflossprechen
oder ob sie etwas zu sagen haben, darauf

kommt es an. Aber das liegt nicht
nur an den Sprechenden. Es hängt von
den Hörenden ab, ob sie im Zuhören
etwas vernehmen, das gesagt sein will.
Die Sprachform ist dann daraufhin zu

prüfen, ob sie dafür taugt, das zu
vernehmen, was mitgeteilt werden möchte,

ob sie hilft, auf den Anruf besser zu
achten. Gelingt es also einem sprachbe¬

hinderten Menschen, sich so
auszudrücken, dass wir ihn verstehen -, welche

Sprache auch immer er dafür wählt
- dann ist das Wichtigste vollzogen. Es

ist vorerst nicht unsere Sache, ihm das

Sprachmittel vorzuschreiben. Wir haben
wohl gemeinsam danach zu suchen und
uns darauf zu einigen.

Und selbst dann, wenn wir nicht wissen,

ob und wie viel von dem ankommt,
was wir den sprachgebrechlichen
Menschen mitzuteilen beabsichtigen, haben
wir dennoch davon auszugehen, dass

sie etwas vernehmen, auch wenn ihnen
das Sprachverständnis abhanden
gekommen ist. Also dürfen und sollen wir
auch da zu ihnen sprechen, wo sie
anscheinend die Sätze inhaltlich nicht
mehr zu begreifen in der Lage sind.

« Ob die Menschen
nur drauflossprechen

oder ob
sie etwas zu sagen
haben, darauf
kommt es an. 99

Denn im Reden kommt unendlich viel
mehr herüber als die gesprochenen Sätze.

Warum also sollten wir gegenüber
jenen, die die Sprache verloren haben,
uns der Sprache enthalten?

Stille ist auch eine Sprache

Sprache ist allerdings nicht gleichzusetzen

mit Sprechen und Reden, erschöpft
sich nicht darin. Man kann auch im

Schweigen viel sagen.
Es gibt sogar Augenblicke, wo nur

noch Schweigen und Stillsein
angebracht ist, und trotzdem dauert die

Sprache fort und die Verständigung
geht weiter. Das Schweigen ist also
nicht unbedingt die Abwesenheit von
Sprache und muss daher nicht um jeden
Preis mit Reden unterbrochen werden.

« Man kann auch
im Schweigen
viel sagen.

Es ist nicht die Schuld der Sprachlosen,
dass wir die Stille nicht ertragen und

meinen, hinter dieser Stille tue sich bloss
ein gähnendes Loch auf. Es gibt
Momente im Leben, da ist das Schweigen
die einzige adäquate Antwort. Zur Sprache

gehört Reden und Schweigen,
Verlautbarung und Stille. Die Dichter
verstehen es, im rechten Moment zu

Fachzeitschrift Heim 6/2001



schweigen - oder zwischen den Zeilen

zu reden, wenn die direkte Rede zu hart
ist und damit ihr Ziel verfehlt.

Unter Stille ist nicht jegliches Stillsein

gemeint. Es gibt auch Formen des
Stillseins, die wir nicht hinnehmen dürfen.
Wir fassen sie zusammen unter dem
Begriff der Stummheit. Stumm sind
Menschen, denen die Sprechmöglichkeit
versagt ist oder die sich selbst diese
Möglichkeit versagen. Sie brauchen deshalb
nicht sprachlos zu sein, aber ein

Kommunikationsinstrument, die Stimme
können oder wollen sie nicht verwenden.

Aphasie oder Gehörlosigkeit
beeinträchtigen die Beziehungsaufnahme, im
Falle des Mutismus ist die Beziehungsstörung

die Krux. Aber in allen Fällen

liegt das Problem auf der Beziehungsebene.

Stummheit kann durchaus eine

angemessene Reaktion auf ein Ereignis
sein.

« Stummheit kann
durchaus eine
angemessene
Reaktion auf ein
Ereignis sein.^^

Nun ist aber nicht jedes Schweigen
schon Stummheit. Das Schweigen, wie
wir es hier verstehen wollen, ist der
Gegenpol des Redens. Reden und Schweigen

gehören zur Sprache. «Richtiges
Schweigen ist das lebendige Gegenspiel
des rechten Redens. Es gehört dazu wie
Einatmen und Ausatmen. Reden ohne

Schweigen wird Geschwätz» (Guardini,
130/131). Dem wäre lediglich ergänzend

beizufügen: Schweigen ohne auch
reden zu können führt in die Stummheit.

Wir verstehen unter Schweigen
den positiven Gegenpol zum Reden - im
Unterschied zum Verschweigen.
Verschwiegenes gehört grundsätzlich zur
Sprache gebracht. Aber es gibt Situationen

im Leben, in denen es ein Gebot der

Klugheit ist, vorerst zu verschweigen,
was noch nicht verkraftet werden kann.
Nochmals eine andere Form des Nichtre-
dens ist das Beschwelgen. Im Zeitalter
der allumfassenden Information könnte
man zur Auffassung gelangen, alles und

jedes müsste zur Sprache gebracht, also

beredet werden. Nicht weniges wird
aber durch zu viele Worte nur zerredet,
denn Redseligkeit ist nichtssagend, ja sie

wird des öftern auch dazu benützt,
etwas zu verschweigen. Das «Beschweigen»

ist im Unterschied zum Verschweigen

kein Hintanhalten einer Botschaft,
die eigentlich ans Licht gehörte,
sondern eine bewusst gewählte Form der

Sprachenthaltung, die in einer bestimmten

Situation mehr verspricht als das

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

« Schweigen ohne
auch reden zu
können führt in
die Stummheit. 99

Ausplaudern. Etwas beschweigen
vermag nur der reife Mensch, und er wird
es gegenüber jenen Menschen tun, in

denen so viel Selbsterziehung waltet,
dass taktvolles Beschweigen einer Sache

mehr bewirkt als ein öffentlicher
Vorwurf.

Die trefflichen Wörter und
das gute Wort

Das Ziel der richtigen Handhabung von
Wörtern ist das Finden der rechten Worte.

Mit der Nennung oder gar Wiederholung

von Wörtern ist noch nichts
gesagt, es ist bestenfalls ein Anfang
gemacht.

In Goethes Faust steht der Satz:

«Gewöhnlich glaubt der Mensch, wenn
er nur Worte hört, es müsse sich dabei
doch auch was denken lassen» (Goethe,
102).

«Nur Worte» - das sind eben die
Wörter. Wörter werden oft mit den

Worten verwechselt. Mit Wörtern
benennen wir die Dinge, in der Erwartung,
sie auch zu begreifen. Begreifen heisst

jedoch, die Dinge auch richtig einordnen,

sie im richtigen Zusammenhang
erkennen. Dann hat man sich dabei etwas
gedacht, etwas überlegt, einen Raster

aufgelegt, das Wesentliche herausgehoben.

So entstehen Begriffe. Begriffe sind

eigentlich Bezirke, mit denen etwas
abgesteckt, eingegrenzt und zusammen-
gefasst wird. Ein Begriff ist das Resultat

von Überlegungen, das Resultat eines

Denkvorgangs im Sinne einer Abstraktion.

Mit den Begriffen bekommt man
etwas in Griff, und das verleiht Sicherheit.

« Mit den Begriffen
bekommt man
etwas in Griff,
und das verleiht
Sicherheit.,99

Was aber nun hat es mit einem weiteren
Goethewort auf sich, das lautet:
«Denn eben wo Begriffe fehlen
da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich

ein» (Goethe, 83)?
Es kann auf zwei Arten verstanden

werden: Wo man sich nicht darum
bemüht, etwas in Begriffe zu fassen, da

stellen sich beliebige (Schlag)worte ein,
die als Begriffe ausgegeben werden.

Oder aber: Wo Begriffe nicht weiterhelfen,

liegt die Rettung beim Wort. Das

Wort, das sich einstellt, ist ein erlösendes

Wort. Es gebietet den unkontrollierbaren

Mächten Einhalt - wie im Märchen

vom «Süssen Brei». Das rechte
Wort, das uns von Bedrängnis befreit,
steht allen Begriffen, ja auch den
beliebigen Wörtern Pate. Auch nur schon
etwas wieder benennen können, kann
dem sprachbehinderten Menschen eine

grosse Genugtuung sein. Es bietet ihm
Halt und Sicherheit, festen Griff, der
verhindert, im Strudel des Vielerlei fortgerissen

zu werden. Alles was in Sprache
gefasst ist, bringt uns in die richtige
Verfassung, macht uns selber gefasst gegen
die Unbill des Lebens.

Aber ist jede Benennung schon ein

Wort?
Das Wort, wie wir es meinen, kommt

aus der Stille. Aus der Fülle der Stille. Es

geht nicht mehr darum, etwas zu
begreifen, sondern darum, sich ergreifen
zu lassen. Das Wort, das uns ergreift
und verwandelt, ist das gute Wort. Wie

es gesagt wird, was aus ihm spricht, was
in ihm vernehmbar wird, darauf kommt
es an. Es ist sprudelnder Quell, ein
aufgehendes Licht in der Finsternis. Ein

gutes Wort hilft mehr als tausend ganze
Sätze.

Literaturhinweise
Bollnow O.F. (1977). Die Frage und das Gespräch

in philosophischer Sicht. UNIVERSITAS,
Zeitschrift für Wissenschaft, Kunst und Literatur,
10, 1055-1063.

Bollnow O.F. (1979). Sprache und Erziehung
(3. Auflage). Stuttgart: Kohlhammer.

Buber M. (1962). Werke in drei Bänden.
Erster Band: Schriften zur Philosophie. Heidelberg:

Lambert Schneider.
Buber M. (1962). Das dialogische Prinzip. Heidel¬

berg: Lambert Schneider.
Goethe J.W. (1977). Die Faust-Dichtungen.

Einführung und Worterklärungen von E. Beutler.
Zürich: Buchclub Ex Libris.

Guardini R. (1954). Briefe über Selbstbildung (45-
49. Tausend). Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag.

Heidegger M. (1963). Erläuterungen zu Hölderlins
Dichtung (3. Auflage). Frankfurt am Main:
Klostermann.

Heidegger M. (1971). Was heisst Denken?
(3. Auflage). Tübingen: Niemeyer.

Heidegger M. (1979). Unterwegs zur Sprache
(6. Auflage). Pfullingen: Neske.

Hölderlin F. (1989). Sämtliche Gedichte, erster
Band (2. Auflage). Wiesbaden: Aula.

Kobi E.E. (1985). Personorientierte Modelle der
Heilpädagogik. In: Handbuch der
Sonderpädagogik, Band 1, herausgegeben von U.
Bleidick. Berlin: Marhold.

Kobi E.E. (1993). Grundfragen der Heilpädagogik
(5. Auflage). Bern: Haupt.

Löwith K. (1968). Miteinandersein als Miteinander-
Sprechen. In: Hermann Röhrs (Hrsg.).
Bildungsphilosophie Zweiter Band. Frankfurt am Main:
Akademische Verlagsgesellschaft.

Lutz L. (1995). Aphasie: Das Schweigen verstehen.
In: Auszug aus: Fragile. Zeitschrift der Schweiz.
Vereinigung für hirnverletzte Menschen, 12; a

gedruckt in Fachzeitschrift Heim, Zürich,
315-319.

Scheler M. (1966). Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik (5. durchgesehene
Auflage). Bern: Francke.

Schmid P. (1977). Sprache - verhüllendes oder
klärendes Medium? Zeitschrift «Schweizer
Schule», Heft 12.

Schmid P. (1990). Sprache und Verständigung.
In: Den Dingen auf den Grund gehen. Aspekte
der Lebensgestaltung. Oberegg: Noah.

Fachzeitschrift Heim 6/2001


	Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gespräch. Teil 2

