
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 72 (2001)

Heft: 5

Artikel: Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gespräch. Teil
1

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

EMOTIONALE UND PERSONALE
GRUNDLAGEN VON SPRACHE
UND GESPRÄCH*
Von Dr. Peter Schmid; Teil 1

ps. Die Wortwahl in der Überschrift meines Referates lässt

erahnen, dass mein Beitrag zur Sprachbehindertenpädagogik eine besondere

Akzentsetzung erfährt und von einer entsprechenden Denkart geprägt
ist. Es ist auch heute noch nicht üblich, das menschliche Gefühlsleben ins

Zentrum theoretischer Betrachtungen zu stellen. Ebenso scheint der Begriff
der Person für längere Zeit ein stiefkindliches Dasein gefristet zu haben und

kommt erst in letzter Zeit wieder zu Ehren. Dennoch sind beide Begriffe

grundlegend für das Verständnis dessen, was hier zur Sprache kommen soll.

Und dies ist die Sprache selbst und eine bestimmte Form davon, nämlich das

Gespräch, das sich von andern Formen des sprachlichen Umgangs
unterscheidet und innerhalb der sprachlichen Kommunikation eine Sonderstellung

einnimmt.

Nun fragen Sie sich mit Recht, was denn solch geistig hochfliegende Gedanken

über das Wesen der menschlichen Person und ihrer geistigen Akte uns

weiterhelfen soll im Verständnis und in der Behandlung von Sprachstörungen

und Sprachbehinderungen. Geht es denn nicht eher um ganz handfeste

Probleme wie etwa die Sprachanbahnung bei Geistigbehinderten, das

erneute Sprechenlernen bei Menschen, die infolge eines Schlaganfalls die

Sprache verloren haben oder die Kompensation der Stimmorgane bei

Menschen, die wegen eines Karzinoms ihrer herkömmlichen Sprechorgane

verlustig gegangen sind? Ist hier nicht in erster Linie einmal der Arzt und

Neurologe gefragt, insbesondere dann, wenn es sich um organisch bedingte

Beeinträchtigungen handelt?

Das soll auch nicht bestritten werden. Der medizinisch-biologische Denk-

und Handlungsansatz wird innerhalb der Sonderpädagogik, vornehmlich in

der Sprachheilpädagogik, immer ein wesentlicher Akzent bleiben. Auf der

andern Seite gehört es zur Erkenntnis einer zeitgemässen Heilpädagogik,

dass sich nicht nur der Gegenstand ihrer Betrachtung, sondern die

Betrachtungsweise selbst ändert. Und dieser Tatsache wollen wir hier Rechnung

tragen.

Zum anthropologischen
Denkansatz in
der Heilpädagogik

Schädigung - Behinderung -
Behinderungszustand

Während in den Anfängen der

Heilpädagogik, die vom medizinischen Denken

geprägt war, stets die Frage nach

* Vortrag, gehalten an der Universität Bremen

(D), Fachbereich «Erziehungs- und
Gesellschaftswissenschaften» (Schwerpunkt
Sprachbehindertenpädagogik) am 7. Februar 2001.

Fachzeitschrift Heim 5/2001

organischen Schädigungen und ihren
Ursachen im Zentrum stand, setzte sich

mit der Zeit die Einsicht durch, dass

Schädigungen nicht zwingend eine
Behinderung zur Folge haben müssen, und
dass das, was schliesslich im Laufe der

Entwicklung daraus wird, etwas sehr viel

Komplexeres darstellt als die zwingende
Folge einer leicht zu eruierenden inneren

oder äusseren Ursache. Während

am Anfang aller Augen auf mögliche
organische Defekte gerichtet waren, sah

man mit der Zeit ein, dass es nicht nur
um organisch bedingte Gebresten ging,
sondern um Menschen, die daran
leiden, ja dass diese Leidenszustände nicht
allein durch die Behinderung, sondern

Peter Schmid, Dr. phil. I, Heilpädagoge und
langjähriger Dozent am Heilpädagogischen
Seminar Zürich, ist heute freier Mitarbeiter an
dieser Institution, Gastdozent an verschiedenen
Universitäten im deutschsprachigen Raum
und freischaffender Geisteswissenschafter.

durch die menschliche Gesellschaft, die
davon selbst betroffen ist und entsprechend

dazu Stellung nimmt, ihre besondere

Ausgestaltung erhält. Das Resultat
dieses Prozesses, der die monokausale

Defektologie verlässt und zur Prüfung
der besonderen Lebensverhältnisse
behinderter und von Behinderung bedrohter

Menschen führt, nennen wir in

Anlehnung an Kobi den sogenannten
Behinderungszustand. Dieser hängt von
folgenden Faktoren ab:

7. vom objektiv feststellbaren Befund
einer Störung oder Behinderung mit
ihren erfahrungsmässigen Auswirkungen

organischer und funktioneller

Art;
2. von den gesellschaftlich bedingten

Erwartungshaltungen, mit denen
Menschen mit Behinderung konfrontiert

sind;
3. vom subjektiven Erleben des von

Behinderung betroffenen Menschen
selbst;

4. von den möglichen Hilfestellungen,
welche das gesellschaftliche Umfeld
anbietet und damit die Probleme des

Behindertseins entschärft (Kobi,

1993, 115).

Damit ist ein erster Schritt getan, gleichsam

vom andern Ende her Betrachtungen

anzustellen und zu Erkenntnissen



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

zu gelangen. Erst vom Behinderungszustand

her lässt sich das Ausmass und die

Komplexität einer wie auch immer
ursächlich bedingten Schädigung oder

Störung beurteilen. Wir müssen also
gerade einmal den Blick von den äusserlich
sich aufdrängenden Merkmalen
wegwenden und die grundsätzliche Problematik

des Menschseins in bestimmten
Situationen bedenken. Diese Vorleistung

möchte ich konsequent und generell

für alle Arten von Sprachbehinderung

tun, woraus dann ersichtlich wird,
weshalb ich in diesem Zusammenhang
so philosophische und literarische Themen

wie Personalität oder Gespräch
abhandeln will.

Körperbehinderung angesichts
wachsender Mobilität -
zum Beispiel

Was ich nun heute in Bezug auf
Sprachbehinderung vorhabe, möchte ich Ihnen
anhand einer von mir bereits durchgespielten

Begebenheit aus dem Bereich

der Körperbehindertenpädagogik
exemplarisch darlegen.

Vor ein paar Jahren fragte mich eine

grössere heilpädagogische Institution
für Körperbehinderte, ob ich im Rahmen
einer Fortbildungsveranstaltung für das

Personal ein Referat halten würde. Das

bereits in einem kleinen Leitungsgremium

bestimmte Tagungsthema hiess:

«Bewegung». Es versteht sich von
selbst, dass ausser mir noch eine
Bewegungtherapeutin eingeladen war.
Zudem wurde Wert darauf gelegt, nicht
nur dem Personal, sondern auch der
Klientel reichlich Gelegenheit zu geben,
sich zu bewegen und in Bewegung
versetzt zu werden.

Es gibt nicht nur
die Expansion in
die Breite, es gibt
im Leben auch
die Dimension
der Tiefe. 99

Es ging mir damals sehr ähnlich wie
jetzt: ich bin auch kein Mottotherapeut
oder sonstiger Bewegungsfachmann, ja
auch kein Bewegungsmensch, nicht
sonderlich mobil und auch alles andere
als eine Sportkanone. Ich gab in

Berücksichtigung meines anthropologisch
fundierten Denkens dem Vortrag folgende
Überschrift: Leben ist Bewegung - ist

Bewegung das ganze Leben? (FZH, Mai
1996, Seite 320 ff., Teil 1; Juni 1996,
Seite 377 ff., Teil 2).

Die Erkenntnis berücksichtigend,
wonach sich Körperbehinderung als Behin¬

derungszustand manifestiert und sich

nicht in einer motorischen Beeinträchtigung

erschöpft, die es dann nach allen

Regeln der Kunst zu beseitigen oder
doch abzuschwächen gilt, war es ein

Leichtes, zu zeigen, wie sich ein Zustand
der Bewegungsbeeinträchtigung
verschlimmert angesichts der Anbetung all

dessen, was mit körperlicher Bewegung
und Mobilität zu tun hat. Weil sich eben
die Schere zwischen der Mobilität
nichtbehinderter Menschen und den
eingeschränkten Bewegungs- und
Fortbewegungsmöglichkeiten Körperbehinderter
immer mehr auftut, darin liegt ein nicht
zu unterschätzender Grund, mit körperlichen

Handicaps zu hadern. Und also

könnte doch einmal der Hebel am
andern Pol angesetzt werden:
Ich hatte damals in diesem Zusammen-

Statt immerwährend die Mobilität
der Immobilen zu forcieren, könnte
einmal die Frage aufgeworfen werden,

ob so viel Mobilität denn
überhaupt erwünscht, sinnvoll und
menschengerecht ist. Nichts gegen
rollstuhlgängige Bahnhöfe, Züge,
Theater und andere öffentliche
Einrichtungen. Aber ist denn Mobilität
nur gut, und je öfter desto besser?

Ist Bewegung das ganze Leben?
Oder eilen wir da Dingen nach, die

uns vom zentralen Lebenssinn

wegführen?

hang an ein Lebensprinzip der Benediktiner

erinnert, welches zum modernen
Lebensgefühl der Mobilität in diametralem

Gegensatz steht: die Stabilität. Sta-
bilitas loci heisst: am Ort verbleiben und
verweilen. Sie erweitert sich zur stabili-
tas in congregatione, der Treue zur einmal

gewählten Gemeinschaft. Auf das

Problem der Körperbehinderung
übertragen heisst dies: es gibt zwei Möglichkeiten

mit der Bewegungsbeeinträchtigung

fertig zu werden. Man erfindet
Hilfsmittel, welche die Mobilität verbessern.

Oder man richtet sich auf die

eingeschränkte Mobilität ein und stösst dabei

auf profunde Werte, die dieses
Fehlende mehr als wettmachen oder zum
Mindesten relativieren. Es gibt nicht nur
die Expansion in die Breite, es gibt im
Leben auch die Dimension der Tiefe. -
Wer von etwas nachhaltig und tief
bewegt worden ist, hat gefunden, wonach
er sucht, und braucht sich nicht mehr
suchenderweise durch die halbe Welt zu

bewegen.

Sprachpädagogik und
Sprachtherapie «von oben her»

In analogem Sinne möchte ich nun
einen Beitrag leisten, die Probleme beein¬

trächtigten Sprachvermögens ebenfalls
aus einer umfassenderen Sicht zu
beleuchten. Und dazu ist eben erforderlich,

Grundlegendes über die Sprache
darzulegen, über verschiedene Formen
der sprachlichen Verständigung
sprechen, über die Brückenfunktion der
Sprache und selbstverständlich auch
über die Notwendigkeit, sich in

bestimmten Situationen des Sprechens zu
enthalten. Wer weiss, vielleicht bestätigt
sich auch hier einmal mehr, was jeweils

U In der Sprach¬
therapie kann es
nicht einfach darum

gehen, einen
bestehenden
Mangel zu
reparieren.

Paul Moor immer wieder betonte, dass

wir von Behinderten erst noch zu lernen
haben. Er meinte dies nicht in dem Sinne,

dass wir einfach auf alle ihre Bedürfnisse

eingehen, sondern Behindertsein
zum Anlass nehmen, in einer grundsätzlichen

Art darüber nachzudenken, worum

es im Leben geht und wie dieser
Lebenssinn zu finden ist, angesichts dessen,

dass sprachbehinderten Menschen
die gesprochene Lautsprache keine
Selbstverständlichkeit, weil kein jederzeit

verfügbares Instrument mehr ist. Es

kann dann nicht einfach darum gehen,
einen bestehenden Mangel oder erworbenen

Schaden zu reparieren und so
Menschen mit Sprachbehinderungen
möglichst ihre sprachliche
Kommunikationsfähigkeit dem üblichen Stand
anzunähern, sondern sich ebenso zu

fragen, ob unser Verständnis von Sprache
und Verständigung aus einer umfassenden

Sicht zu kurz greift und eine gewisse

Korrektur zugunsten von Menschen
mit sprachlichen Beeinträchtigungen
erfahren müsste.

Was den Menschen zum
Menschen macht
Der Stellenwert, welcher der Lautsprache

als Merkmal menschlichen Seins in

unseren Breiten zukommt, hängt davon
ab, was für ein Bild wir uns vom
Menschen machen. In unzähligen
wissenschaftlichen Büchern und philosophischen

Abhandlungen wird die Sprache
als die herausragende Eigenschaft des

Menschen bezeichnet, mit welcher er
sich gerade vom Tier unterscheidet. Der

Zeitpunkt ihres Auftauchens in der indi-

Fachzeitschrift Heim 5/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

viduellen Entwicklung wird aufmerksam
verfolgt, ihr Ausbleiben mit Angst und
Schrecken wahrgenommen. Wie es

Menschen ergeht, welche ihre Sprache
verloren haben und diese nur mühsam
oder kaum mehr neu aufzubauen in der

Lage sind, brauche ich Ihnen nicht
besonders zu erwähnen. All dies hängt
damit zusammen, wie Sprache verstanden
und welchen Stellenwert einzelnen ihrer
Ausdrucksformen im gegenwärtigen
Dasein zukommt. Deshalb wollen wir
uns zunächst einmal fragen, welches
Bild vom Menschen dahintersteht und
noch gilt, und wo es allenfalls eine
Korrektur erfahren müsste.

Die Überschätzung
des Intellekts

Die Fähigkeit zu sprechen wird als

unmittelbarer Ausdruck des menschlichen
Intellekts, seines Denkvermögens,
verstanden. Und da der Mensch als animal
rationale definiert ist, so wird eben

beeinträchtigtes Sprechvermögen als

eingeschränktes Denkvermögen oder gar
beeinträchtigtes Menschsein interpretiert.

Diese angeblich logischen Folge-

« Der Mensch ist
mehr ein animal
emotionale als
ein animal
rationale. 99

rungen erweisen sich bei näherer
Betrachtung als Trugschlüsse. Natürlich

hängt die Herausbildung der Sprache
auch von intellektuellen Voraussetzungen

ab, doch ihre Existenz verdankt sie

andern menschlichen Grundzügen. Ihr

Fehlen oder ihre Beeinträchtigung sagt
daher nicht viel über das Denkvermögen
aus, kann aber auch tiefgreifendere
Probleme betreffen als rationale Fähigkeiten.

Lassen Sie mich dies an zwei Beispielen
verdeutlichen:

Das menschliche Umfeld eines Apha-
sikers gibt seiner Not durch folgende
Klagen Ausdruck: «Er weiss nicht einmal

mehr wie unser Sohn heisst», sagt die

Ehefrau. «Heute morgen hast du doch

deinen Namen gesagt; sag ihn doch

noch einmal - warum willst du das

nicht?» - «Er hört nicht zu, wenn wir
mit ihm reden», ärgert sich eine andere

Angehörige. Oder eine Krankenschwester

berichtet über eine aphasische
Patientin: «Ich habe sie gefragt: (Möchten
Sie ein Ei?> Sie antwortete: <Ein Ei> - und

als ich es ihr brachte, hat sie es nicht
gewollt. Sie ist wirklich schwierig.» Im Wis¬

sen darum, dass bei Aphasikern zwar
die Sprachprozesse, nicht aber die

Denkprozesse in Mitleidenschaft gezogen

sein müssen, erkennen wir die

Fehlinterpretationen der Umgebung ohne
weiteres (Lutz, 315). Wissensinhalte
werden erst manifest durch die Sprache.
Aber Wissen ist noch nicht Denken.

Aphasiker sind auch nicht kommunikati-
onsgestört, und erst recht nicht fehlt es

ihnen am guten Willen. Immerhin weisen

die gefallenen Vorwürfe darauf hin,
dass es hinter oder über dem Intellekt
noch andere Dimensionen des

Menschseins gibt, die näher zu betrachten

sind. Intelligenz hat auch schon das

höher entwickelte Tier. Der Mensch
besitzt davon nur ein quantitatives Mehr,
es handelt sich dabei also nicht um eine

neue, spezifisch menschliche Qualität.

Ein anderes Beispiel: Begüterte Eltern
eines autistischen Knaben machten auf
der Suche nach einem Spezialisten bei

unserer Erziehungsberatungsstelle in

Zürich Halt. Sie waren sich darin einig:
«Das Schlimmste ist, dass unser Sohn

einfach nicht spricht. Wissen Sie jemanden,

der ihn zum Reden bringen kann?»
Zweifellos ist die Sprache das

vordergründige, für alle hörbare Element, in

dem sich das Leben äussert. Niemand
hat den Eltern bis jetzt gesagt, um welche

Behinderung es sich handelt, und
worin das zentrale Problem autistischen
Verhaltens besteht. Sie denken, wenn
ihr Sohn nur endlich sprechen würde,
alles andere müsste sich sozusagen von
selbst ergeben. Aber hier liegt das
Problem im Unterschied zur Aphasie gerade
umgekehrt. Die Stummheit weist auf
eine tiefergreifendere Störung hin: auf
die eingeengte Beziehung, die sich bis

zur Beziehungslosigkeit steigern kann.

Wo Beziehungen fehlen, besteht auch
kein Anlass zu kommunizieren und zu
sprechen. Der Mensch ist zwar ein Wesen,

das im Unterschied zum Tier der

Sprache mächtig ist. Aber die
Beziehungsfähigkeit ist weit wichtiger und
letztlich die Voraussetzung aller Verständigung

und jeglicher Sprachform.

Das Gefühlsleben

Was also macht den Menschen zum
Menschen, wenn nicht sein intellektuelles

Denkvermögen, seine Intelligenz?
Wohl etwas, das ihn dazu bewegt, diese

seine Fähigkeiten sinnvoll einzusetzen.

Aber dazu muss er erst von etwas

angerührt werden, woraus ihm das
Leben sinnvoll und lohnenswert erscheint.
Der Mensch ist mehr ein animal emotionale

als ein animal rationale.
Nun hat es in der Philosophie des

Abendlandes seit je her Tradition, dem
Denken weit grössere Aufmerksamkeit

zu schenken als beispielsweise den
Gefühlen. Gefühle und Triebe wurden
zudem einander gleichgesetzt und im
dualistischen Denken Kants der Sinnlichkeit

44 Seelisch-geistige
Gefühle geben
dem Leben
Kontinuität. 99

zugeordnet als dem Gegenspieler der
Vernunft. Es würde zu weit führen, auf
alle Vorurteile einzugehen, die dem
Gefühlsleben anhaften. Ich möchte mich

lediglich auf jene beschränken, die
besonders häufig genannt werden, auf
einem offensichtlichen Irrtum beruhen
und durch eine voreilige Verallgemeinerung

sich so hartnäckig halten können.
Den Gefühlen wird nebst ihrem

Störpotential vorgeworfen, sie seien
oberflächlicher, flüchtiger Natur, zudem rein

subjektive Erlebnisqualitäten, die den
Menschen von seinen objektiven Pflichten

abhalten würden. Nun sind diese

Bezichtigungen durchaus von Erfahrungen

aus dem Alltag abgeleitet, treffen
aber längst nicht auf alle Gefühlsqualitäten

zu, vor allem nicht auf jene, auf
die es uns hier im Zusammenhang mit
den pädagogischen Obliegenheiten
ankommt. Um dies deutlich zu machen,
beschränke ich mich hier auf die

Unterscheidung von sogenannt sinnlichen
und seelisch-geistigen Gefühlen.

Zu den ersteren zählen zum Beispiel
Lust und Schmerz, Gefühlsempfindungen,

die sich im Zusammenhang mit
Leibzuständen manifestieren; zu den

zweiten etwa Freude, Trauer, Hoffnung.
Auf erstere treffen durchaus die

Attribute «flüchtig», «vergänglich»,
«eigenbezogen» zu. Nicht zu bestreiten ist,

dass sie auf die Präsenz bestimmter
äusserer Gegenstände, die sie auslösen,
angewiesen sind und damit auch Lebensziele

durchkreuzen und den Menschen

zur Passivität des Konsums verleiten
können. Von der zweiten Kategorie der
Gefühle lässt sich dies nicht behaupten,
im Gegenteil: Seelisch-geistige Gefühle

geben dem Leben Kontinuität, sie

vermögen den Menschen in seiner zentralen

Sphäre zu erfüllen, dem Leben Sinn

und Richtung zu verleihen und die
Menschen zu aktivieren, sie zu sozialen Taten

zu bewegen. Ohne tiefe und nachhaltige

Gefühlserlebnisse gibt es keine
Gemeinschaften, kein Lernen - denn alles

Wissenwollen hebt mit dem Staunen an

- und gewiss auch keine fruchtbare und

erfolgreiche Tätigkeit. Die Fülle der stets
sich neu einstellenden Gefühlserlebnisse

gewährleisten jenen Stimmungsuntergrund,

aus welchem sich die Lebensbe-

Fachzeitschrift Heim 5/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

jahung nährt, und der die Quelle der
Kraft zur Ausgestaltung aller Fähigkeiten

ist. Auch die Sprache und die

Sprechfähigkeit entwickeln sich nur auf
diesen emotionalen Grundlagen. Sie

sind lediglich in den späteren Phasen

ihrer Entfaltung auch intellektuelle
Produkte. «Wovon das Herz voll ist, davon
redet der Mund» (Matth. 12, 34). Sprechen

können und sprechen wollen ist

grundsätzlich und unter normalen
Bedingungen in erster Linie also eine

Herzensangelegenheit, eine Sache der
Lebensgrundstimmungen und der sie

konstituierenden Gefühlserlebnisse.

Die soziale Dimension

Die Feststellung, wonach es ohne
nachhaltige Gefühlserlebnisse auch keine
Gemeinschaften gibt, nimmt nun etwas

vorweg, das als Voraussetzung der Sprache

noch einer näheren Betrachtung
bedarf. Es leuchtet zwar unmittelbar ein,
dass Sprache etwas mit Verständigung
und sozialem Kontakt zu tun hat. Wäre
der Mensch nicht ein «zoon politikon»,
also ein Wesen, das nur in der Gemeinschaft

und durch die Gemeinschaft zu
seiner vollen Reife gelangt, so bedürfte

meinschaft, und zähle diese drei Arten
nicht von ungefähr in dieser Reihenfolge
auf. Das eine schafft die Voraussetzung
für das folgende: Keine Beziehungen

« Aus der Dauer
verlässlicher
Beziehungen wird
auch Begegnung
möglich.

ohne Kommunikationsfähigkeit, keine
Gemeinschaft ohne (tragfähige)
Beziehungen.

Kommunikation ist demnach in

diesem Verständniszusammenhang die
einfachste Form der Kontaktaufnahme. Ich

muss mein Gegenüber erst einmal
bemerken und als ein von mir unabhängiges

menschliches Wesen realisieren,
damit eine Kontaktaufnahme zustandekommt.

Die vielfältige Aufnahme von
Kontakten zum Zwecke der Kommunikation

und des Austauschs heisst jedoch
noch nicht, dass auch Beziehungen
entstehen.

Keine Beziehungen
ohne
Kommunikationsfähigkeit,

keine Gemeinschaft
ohne (tragfähige)
Beziehungen.

er auch der Sprache nicht. Da seine
Soziabilität jedoch weit über eine blosse

Kontaktnahme zum Zwecke der
Lebenserhaltung hinausgeht, erschöpft sich

seine Sprache nicht einfach auf
bestimmte Lautäusserungen und Signale -
auch wenn gewisse Errungenschaften
der heutigen Zivilisation uns dies glauben

machen wollen.
Um die Vielfalt und Vielschichtigkeit

der sprachlichen Möglichkeiten verstehen

zu können, ist es notwendig, gerade

die verschiedenen Aspekte von
Beziehungen, welche die Menschen mit
ihren Mitmenschen und zur Welt
schlechthin aufnehmen, hier etwas
genauer anzusehen. Dabei kommen wir,
analog zu den Gefühlsqualitäten, auch
hier nicht darum herum, auf qualitative
Unterschiede des sozialen Bezugs
hinzuweisen, und dies durch entsprechende
Benennungen zum Ausdruck kommen
zu lassen.

In diesem Zusammenhang unterscheide
ich Kommunikation, Beziehung und Ge-

Wir leben bekannterweise heute im
Kommunikationszeitalter. Es wäre
aber ein Irrtum zu glauben, mit den
immer perfekteren
Kommunikationsgelegenheiten, der jederzeitigen
Erreichbarkeit würde auch die

Beziehungsfähigkeit oder gar Beziehungswilligkeit

des Menschen gefördert.
Allzu viel Kommunikation kann der

Beziehungsaufnahme gerade auch
hinderlich werden oder ein probates
Mittel zur Beziehungsflucht werden.
Beziehung ist eben mehr als

Informationsaustausch. Sie setzt Interesse,

affektive Zuneigung und ein
gewisses Aufeinanderangewiesensein
voraus.

Beziehungen sind in der Regel
Zweierbeziehungen. Aber auch da gibt es

Unterschiede. Zwar ist es wünschbar, wenn
Beziehungen letztlich auf der Grundlage
der Partnerschaft gelebt werden, doch
dies ist nicht die Ausgangslage, sondern
das Ziel. Eltern-Kind-Beziehungen, Leh-

rer-Schüler-Beziehungen sind nicht
partnerschaftlich, sollen es auch nicht sein,
werden von den Kindern als solche

sogar abgelehnt. Partnerschaftliche,
«horizontale» Beziehungen stellen hohe
Ansprüche. Ihnen gehen «vertikale»
Beziehungen voraus, ja sie sind sogar ihre un-
erlässliche Bedingung.

Noch einmal etwas anderes als

Zweierbeziehungen ist das Leben in der Gruppe.

Gruppenfähigkeit setzt zwar wiederum

die Fähigkeit zur Zweierbeziehung
voraus, erschöpft sich aber nicht in einer
Summe von solchen Zweierbeziehungen.

Sich in einer Gruppe zurechtfinden,
stellt vor eine neue Situation, die nur in

der Gruppe zu meistern ist. Wenn nun
einzelne Mitglieder einer Gruppe
untereinander Beziehungen pflegen, so ist
dadurch noch nicht zwingend auch eine
Gemeinschaft entstanden. Unter
Gemeinschaft verstehe ich ein soziales
Gebilde, das über die persönlichen
Zuneigungen hinaus solidarisch und verant-
wortungsbewusst sich für die gemeinsame

Gestaltung einer wesentlichen Sphäre

des Lebens entschlossen hat.
Gemeinschaft ist auf Kontinuität bedacht,
während Beziehungen sich ändern und
allenfalls auch wechseln können.

Je mehr sich Kommunikation über
Beziehung zur Gemeinschaft entwickelt,
ändert sich auch die Art des sozialen

Bezugs. Er wird enger, näher, verbindlicher
und tragfähiger. Denn aus der Dauer
verlässlicher Beziehungen wird auch

Begegnung möglich. Begegnung ist das

Ereignis für den Menschen, von etwas
angesprochen zu werden, das mehr
oder anders ist als er selbst. Sie findet
aber, wie Martin Buber betont, nicht nur
im zwischenmenschlichen Bezug statt,
sondern auch in der Beziehung zur Natur

und zu geistigen Wesenheiten (Buber,

1962, 146/47).
Der Mensch ist somit ein zur Beziehung

fähiges, soziales Wesen. Welcher
Art diese Beziehungen und Bindungen
sind, das drückt sich auch in der sprachlichen

Form, in die sie einfliessen, aus.
Angesichts der Not, die sich aus den

Sprachbehinderungen ergibt, müssen

M Der Mensch ist
somit ein zur
Beziehung fähiges,
soziales Wesen.

uns daher die verschiedenen Arten des

sprachlichen Ausdrucks und des

Sprachgebrauchs besonders interessieren.

Personalität

Die Beziehung des Menschen, der mehr
als Anschluss an Wesen der gleichen Art
sucht, führt uns noch auf einen andern
Begriff, der im Zusammenhang mit der
anthropologischen Erörterung der Sprache

von Bedeutung ist: die Person.

Unter Person verstehen wir eine besondere

Seinsform, die nur dem Menschen

möglich ist und die sich qualitativ von

Fachzeitschrift Heim 5/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

andern Formen des Seins unterscheidet
und in prägnanter Weise abhebt. Sie ist

gleichursprünglich wie andere Seinsarten,

verschwindet aber im Schwange
des natur- und erfahrungswissenschaftlich

ausgerichteten Denkens, das auch

44 Dem Menschen
wohnt also die
Sprache schon inne,
bevor er zu sprechen
beginnt.

vor der Psychologie und Pädagogik nicht
Halt macht, immer wieder aus dem
Blickfeld. Wir müssen uns daher einmal

ganz behutsam an die Wesensform des

Personseins herantasten.

Unter Person nach anthropologischem
Verständnis verstehen wir ein Wesen,
das in ganz verschiedener Art und Weise

mit der Welt in Beziehung tritt. Die

Person ist Ausgangspunkt und Seinseinheit

verschiedenartigster Akte wie Denken,

Fühlen, Wollen, Lieben usw. (vgl.
Scheler, 1966, 382). Erziehung und
Therapie erfordert gegenüber einem Wesen,

dem wir Personalität zuerkennen,
eine grundsätzlich andere Haltung, als

wenn wir uns den Menschen zum
Gegenstand der Wissenschaft machen.

Nun kann man allerdings einwenden,
das sei doch wohl eine Selbstverständlichkeit.

Und dennoch stellen wir im Alltag

immer wieder fest, dass dem
Menschen dieser Personstatus keineswegs in

letzter Konsequenz zugestanden wird.
So weit wir uns anschicken, Erziehung
und Therapie als eine Tätigkeit zu
erblicken, mit der wir von uns gesetzte
Erwartungen und Ziele zu erreichen trachten,

und jeden Misserfolg in dieser
Hinsicht als unerwünscht und mögliches
Versagen interpretieren, blenden wir
den Menschen als Person aus. Solange
sich unser Bemühen darin erschöpft,
Behandlungen irgendwelcher Art zu
applizieren, betrachten wir die uns
anvertrauten Menschen nicht als gleichgestellte

Personen, sondern als verfügbare
Objekte. Aber auch dann, wenn wir uns

bemühen, vor jeglicher Kontaktnahme

mögliche psychische Zusammenhänge

allgemeiner Art aufzudecken und sie auf
die uns anvertrauten Menschen zu

übertragen, sind sie zwar schon beseelte

Wesen, nicht mehr nur formbares Material,

aber Personen sind sie in unseren

Augen noch immer nicht.
Martin Buber hat einmal die Person

als das «Überraschungszentrum der
Welt» (Buber, 1962, zitiert nach Kobi,

1985, 275) bezeichnet, was natürlich

heisst, dass nicht wir darüber bestimmen,

wie sich ein Mensch gegenüber
der Welt einstellt, sondern einzig er
selbst. Wir können Anregungen geben,
manipulativ eingreifen können wir
nicht. Wir haben in jedem einzelnen
Wesen, wie geartet es auch sein mag,
die Person zu respektieren, sie als eine
besondere Weise des Menschseins zu
begrüssen und im beziehungsmässigen
Austausch mit ihr das Lebensverständnis
einen Schritt weiter voranzubringen.
Noch einmal um einiges schwieriger und
anspruchsvoller muss es sein, im

Umgang mit behinderten und schwierigen
Mitmenschen, die sich unseren Ambitionen

häufig genug entgegenstellen, den

eigenen, unserem Einfluss entzogenen
existentiellen Kern zuzugestehen.

Sprache ist nun ebenfalls in ihrer
Vielfalt und Tiefgründigkeit ein
Ausdruck der Personalität als der menschlichen

Möglichkeit, «sich zu sich selbst
und zu seinesgleichen in ein Verhältnis
zu setzen und dieses Verhältnis seinerseits

zu transzendieren, d.h. selbst noch

zum Gegenstand seiner Beurteilung zu
machen» (Kobi, 1985, 275). Aus dieser
Sicht ist nun auch die Sprache aus ihren

personalen Wurzeln zu begreifen und
darum in ihren vielfältigen Ausdrucksund

Verständigungsmöglichkeiten zu

würdigen. Oft orientiert sich unser
Verständnis von Sprache an den im täglichen

Umgang vertrauten Sprachformen.

Die Sprache als Wesenszug

des Menschseins

Wer also die Sprache als einen spezifisch
menschlichen Wesenzug bezeichnet,
sieht sich zunächst mit zwei
Missverständnissen konfrontiert, die beide eine

unzulässige Einengung des
Sprachverständnisses zur Folge haben:

• Sprache wird mit Lautsprache gleich¬

gesetzt
• Sprache wird auf ein Mittel der

gegenseitigen Information reduziert

Beides führt zu voreiligen Schlüssen und
bleibt nicht ohne Folgen für das

Verständnis von Menschen mit Behinderung.

Sprache ist nicht gleich
Lautsprache

Weil das akustisch vernehmbare Sprechen

die übliche Form der Kundgabe ist,

wird ihr Fehlen relativ rasch bemerkt
und als Mangel empfunden. Eltern können

es kaum erwarten, bis ihre Spröss-

linge mit Sprechen beginnen, das heisst

zunächst einfach, die ersten Laute von
sich geben. Tritt dies in der üblichen

Phase der Entwicklung nicht auf, sind
sie alarmiert. Lautsprache galt lange Zeit
auch in Fachkreisen als die Äusserungs-
form schlechthin, andere Formen der
Verständigung, die nicht auf
stimmlichakustischer Basis funktionierten,
betrachtete man als minderwertig und
unerwünscht. Aus diesen Gründen wurden
gehörlose Menschen eben dazu
angehalten und entsprechend geschult, die

Lautsprache zu erwerben, als wäre die

Stimme die Voraussetzung der Sprache.
Selbstverständlich hat das Erlernen der
im menschlichen Umfeld üblichen
Lautsprache auch den Sinn, den Kontakt zu
den Hörenden nicht zu verlieren. Wenn
wir aber grundsätzlich die Sprache als

Merkmal des Menschen bezeichnen, so

gründet diese Feststellung um einiges
tiefer. Sie bedeutet, dass im Menschen
das ursprüngliche Bedürfnis innewohnt,
sich auszudrücken, sich mitzuteilen, sich

mit der Welt auseinandersetzen, in
welcher Art auch immer, geschehe dies

auch noch so unzureichend. Dem
Menschen wohnt also die Sprache schon

inne, bevor er zu sprechen beginnt. Und

ist dies über die Lautsprache nicht möglich,

so geschieht es über andere
Kommunikationswege. Gehörlose, die man
nicht zum Gebrauch der Lautsprache
anleitet, entwickeln untereinander
dennoch ihre eigene Gebärdensprache, die

fürs erste der Lautsprache in nichts
nachsteht. Sie bleiben dann zwar
stumm, aber keineswegs sprachlos. Das

der Sprache mächtige Wesen, der
Mensch, teilt sich so oder so der Welt
mit und lässt seine Mitmenschen teilhaben

an dem, was sie bewegt. Das meinen

wir mit Sprache als Sprachvermögen

im weitesten Sinne.

44 Sprache an sich ist
nicht wirkungslos,
aber wo sie zur
blossen Information
verflacht, greift sie
ins Leere. 99

Nun dürfen wir nicht übersehen,
dass auch hörfähige Menschen keineswegs

nur über die Lautsprache kommunizieren,

sondern ebenso deutlich und

nicht nur nebenher auch über andere
Kanäle sich äussern und verständigen.
Mimik und Gestik können zuweilen in

ihrer Aussagekraft und Echtheit zu

einem dominierenden Ausdrucksmittel
werden und in Konkurrenz zur Lautsprache

treten. Sie lassen sich eben nicht so

leicht verstellen oder können das

tatsächliche Zumutesein nur mühsam
verhüllen. Ich denke mir auch, dass die

Gebärden- und Zeichensprache ent-

Fachzeitschrift Heim 5/2001



KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

wicklungsgeschichtlich älter ist als die
verbale Sprache, die sich über Stimme
und Schrift manifestiert. Sie ist unter
Umständen auch wieder zu reaktivieren,

« Sprache dient der
Kundgabe und
Klärung dieser
meiner inneren
Welt, die jederzeit
präsent ist und der
Aufmerksamkeit
bedarf.

wo die Stimme oder gar die digitale
Mitteilungsform der akustischen Sprache
und der Schrift unwiederruflich
verlorengegangen ist. Es gibt der
Ansprechmöglichkeiten viele. Ihr Sein oder Nichtsein

hängt nicht vom Kehlkopf ab, auch
nicht allein vom akustischen Sprachzentrum.

Sprache hat mehr
als Informationsfunktion
Noch in einem andern Sinne erfährt
Sprache eine unzulässige Einengung
ihrer Möglichkeiten. Das hängt mit dem

Zeitgeist und der gegenwärtigen
Lebensart zusammen, die, vereinfacht
ausgedrückt, als Informations- und
Kommunikationsgesellschaft bezeichnet
werden kann:

Wir leben heute in einer auf
Kommunikation und Information ausgerichteten

technischen Welt, die es ermöglicht,

über alles auf dem Erdball im Bild

zu sein und jederzeit und überall hin in

Verbindung zu treten. Das führt dazu,
dass sich auch die Sprache vornehmlich
in den Dienst dieses Austauschs stellt,
der aber keineswegs schon mit Beziehung

gleichgesetzt werden kann.
Information erfolgt immer einseitig, ohne
Echo, ohne Antwort und Zeichen einer
Gegenseite. Sprache an sich ist nicht
wirkungslos, aber wo sie zur blossen
Information verflacht, greift sie ins Leere.

Der Mensch lässt sich nicht durch
Information zu irgend etwas bewegen, er
muss auch gefühlsmässig angesprochen
werden.

Was Sprache vermag, lässt sich auch
nicht auf Kommunikation reduzieren.
Natürlich erfolgt Kommunikation,
insbesondere bei den technischen Hilfsmitteln,

über die Sprache. Aber die Sprache

vermag mehr. Auf Perfektion bedachte
Kommunikation kann bewirken, dass

sich die Sprache zurückbildet auf die

Vermittlung von Neuigkeiten, von Gerede

und leerem Geschwätz. Kommunika¬

tion als ein Sammelbegriff für alle
Formen des Informationsaustauschs und
der Kontaktnahme sagt noch gar nichts
aus über die Substanz und Qualität dessen,

was Sprache sein könnte.

Sprache ist Ausdruck
des Personseins

Wenn wir Sprache aus der Perspektive
der Personalität des Menschen begreifen

wollen, müssen wir noch einmal auf
das Wesen der Person zurückkommen.
Bei Max Scheier lesen wir: «Person ist
die konkrete, selbst wesenhafte
Seinseinheit von Akten verschiedenen
Wesens, die an sich allen wesenhaften
Aktdifferenzen... vorhergeht» (Scheier,

1966, 382). Unter den Akten, die sich

wesenhaft voneinander unterscheiden,
nennt er unter anderem Wahrnehmung,
Wollen, Fühlen und unterteilt diese
wiederum noch in äussere und innere. Die

Person hat also eine ihr eigentümliche
Einstellung zur Welt, die sich von derjenigen

schlichter Lebewesen, die lediglich

ihr Wohlsein und ihre Selbsterhaltung

im Auge haben, unterscheiden.
Solange also ein Wesen mit der Welt
lediglich aus der Perspektive ihrer Bedürfnisse

Kontakt aufnimmt, die Welt also

eigenbezogen interpretiert, ist sie noch
nicht Person. Das Eigentümliche der Person

ist, dass sie gerade aus solcher Ich-

haftigkeit heraustritt und die Welt als

Gegenüber, als das Andere zur Kenntnis
nimmt und zum Gegenstand ihrer
vielfältigen Erkenntnisprozesse werden
lässt. Und wenn wir nun die Sprache
verstehen als Ausdruck solchen Personseins,

dann ist sie eben mehr als Instrument

der Kundgabe eigenbezogenen
Lebens, mehr als unterstützendes
Element der Selbsterhaltung des Individuums.

Sie ist das Zentrum, die Seinseinheit

verschiedenster Akte, die die alltäglichen

Perspektiven sprengen und eine
umfassendere Schau der Welt ermöglichen.

So verschieden auch diese Inten-
tionalitäten sind, die Person nimmt sich

dabei immer als dieselbe wahr. Wenn
Personsein überdies auch das Verhältnis

zum eigenen Innern umfasst, so eröffnet

sich hier noch einmal ein Universum
für sich. Sprache dient der Kundgabe
und Klärung dieser meiner inneren
Welt, die jederzeit präsent ist und der
Aufmerksamkeit bedarf. Auch in der
Beziehung zur inneren Welt ist Sprache
gefragt. Auch diese innere Welt soll zur
Sprache kommen und damit erfahrbar
werden.

Dieser vielfältige Seinsbezug befreit den

Menschen aus seiner individuellen Ei-

genbezogenheit, in der er die Welt
immer nur als ein Abklatsch seiner selbst
und die Sprache zur Bestätigung dieser

seiner engen, individuellen Perspektive
benützt. Dies meint auch Heidegger,
wenn er sagt, wir sollten uns abgewöhnen,

immer nur das zu hören, was wir
schon verstehen. Es gehe darum, mit
der Sprache Erfahrungen zu machen,
also etwas zur Sprache zu bringen, was
bislang noch nie gesprochen wurde»
(Heidegger, 1979, 160/61). Es geht
nicht darum, etwas das ist, nun noch in

die sprachliche Form zu kleiden,
sondern die Sprache bringt, indem und
während sie gesprochen wird, erst noch
etwas hervor. Aber damit ist nun einiges

vorweggenommen, das noch einmal
schrittweise entwickelt werden soll.

Denn das, was Sprache ihrem Wesen
nach ist, das wird sie erst. Wir sind

unterwegs zur Sprache; es ist ein Weg in

Etappen. Ihre vollendetste Form ist das

Gespräch.

Literaturhinweise
Bollnow O.F. (1977). Die Frage und das Gespräch

in philosophischer Sicht. UNIVERSITAS,
Zeitschrift für Wissenschaft, Kunst und Literatur,

10, 1055-1063.
Bollnow O.F. (1979). Sprache und Erziehung

(3. Auflage). Stuttgart: Kohlhammer.
Buber M. (1962). Werke in drei Bänden.

Erster Band: Schriften zur Philosophie.
Heidelberg: Lambert Schneider.

Buber M. (1962). Das dialogische Prinzip.
Heidelberg: Lambert Schneider.

Goethe J.W. (1977). Die Faust-Dichtungen.
Einführung und Worterklärungen von
E. Beutler. Zürich: Buchclub Ex Libris.

Guardini R. (1954). Briefe über Selbstbildung
(45.-49. Tausend).
Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag.

Heidegger M. (1963). Erläuterungen zu Hölderlins
Dichtung (3. Auflage). Frankfurt am Main:
Klostermann.

Heidegger M. (1971). Was heisst Denken?
(3. Auflage). Tübingen: Niemeyer.

Heidegger M. (1979). Unterwegs zur Sprache
(6. Auflage). Pfullingen: Neske.

Hölderlin F. (1989). Sämtliche Gedichte, erster
Band (2. Auflage). Wiesbaden: Aula.

Kobi E.E. (1985). Personorientierte Modelle
der Heilpädagogik. In: Handbuch der
Sonderpädagogik, Band 1, herausgegeben
von U. Bleidick. Berlin: Marhold.

Kobi E.E. (1993). Grundfragen der Heilpädagogik
(5. Auflage). Bern: Haupt.

Löwith K. (1968). Miteinandersein als Miteinan-
der-Sprechen. In: Hermann Rohrs (Hrsg.).
Bildungsphilosophie Zweiter Band. Frankfurt
am Main: Akademische Verlagsgesellschaft.

Lutz L. (1995). Aphasie: Das Schweigen
verstehen. In: Auszug aus: Fragile. Zeitschrift
der Schweiz. Vereinigung für hirnverletzte
Menschen, 12; abgedruckt in Fachzeitschrift

Heim, Zürich, 315-319.
Scheier M. (1966). Der Formalismus in der Ethik

und die materiale Wertethik
(5. durchgesehene Auflage). Bern: Francke.

Schmid P. (1977). Sprache - verhüllendes oder
klärendes Medium?
Zeitschrift «Schweizer Schule», Heft 12.

Schmid P. (1990). Sprache und Verständigung.
In: Den Dingen auf den Grund gehen.
Aspekte der Lebensgestaltung. Oberegg:
Noah.

Fortsetzung folgt

Fachzeitschrift Heim 5/2001


	Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gespräch. Teil 1

