Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim
Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 72 (2001)

Heft: 5

Artikel: Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gesprach. Teil
1

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-812814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

EMOTIONALE UND PERSONALE

UND GESPRACH*

Von Dr. Peter Schmid; Teil 1

ps. Die Wortwahl in der Uberschrift meines Referates lasst
erahnen, dass mein Beitrag zur Sprachbehindertenpadagogik eine besonde-
re Akzentsetzung erfdhrt und von einer entsprechenden Denkart gepragt
ist. Es ist auch heute noch nicht tblich, das menschliche Gefiihlsleben ins
Zentrum theoretischer Betrachtungen zu stellen. Ebenso scheint der Begriff
der Person fiir langere Zeit ein stiefkindliches Dasein gefristet zu haben und
kommt erst in letzter Zeit wieder zu Ehren. Dennoch sind beide Begriffe
grundlegend fiir das Verstandnis dessen, was hier zur Sprache kommen soll.
Und dies ist die Sprache selbst und eine bestimmte Form davon, namlich das
Gesprach, das sich von andern Formen des sprachlichen Umgangs unter-
scheidet und innerhalb der sprachlichen Kommunikation eine Sonderstel-
lung einnimmt.
Nun fragen Sie sich mit Recht, was denn solch geistig hochfliegende Gedan-
ken tiber das Wesen der menschlichen Person und ihrer geistigen Akte uns
weiterhelfen soll im Verstandnis und in der Behandlung von Sprachstérun-
gen und Sprachbehinderungen. Geht es denn nicht eher um ganz handfeste
Probleme wie etwa die Sprachanbahnung bei Geistigbehinderten, das er-
neute Sprechenlernen bei Menschen, die infolge eines Schlaganfalls die
Sprache verloren haben oder die Kompensation der Stimmorgane bei Men-
schen, die wegen eines Karzinoms ihrer herkdmmlichen Sprechorgane ver-
lustig gegangen sind? Ist hier nicht in erster Linie einmal der Arzt und Neu-
rologe gefragt, insbesondere dann, wenn es sich um organisch bedingte Be-
eintrachtigungen handelt?
Das soll auch nicht bestritten werden. Der medizinisch-biologische Denk-
und Handlungsansatz wird innerhalb der Sonderpadagogik, vornehmlich in
der Sprachheilpddagogik, immer ein wesentlicher Akzent bleiben. Auf der
andern Seite gehért es zur Erkenntnis einer zeitgemassen Heilpddagogik,
dass sich nicht nur der Gegenstand ihrer Betrachtung, sondern die Betrach-
tungsweise selbst dndert. Und dieser Tatsache wollen wir hier Rechnung tra-
gen.

organischen Schadigungen und ihren
Ursachen im Zentrum stand, setzte sich
mit der Zeit die Einsicht durch, dass
Schéadigungen nicht zwingend eine Be-
hinderung zur Folge haben mussen, und
dass das, was schliesslich im Laufe der
Entwicklung daraus wird, etwas sehr viel
Komplexeres darstellt als die zwingende
Folge einer leicht zu eruierenden inne-
ren oder ausseren Ursache. Wahrend
am Anfang aller Augen auf mogliche or-
ganische Defekte gerichtet waren, sah
man mit der Zeit ein, dass es nicht nur
um organisch bedingte Gebresten ging,

Zum anthropologischen
Denkansatz in
der Heilpadagogik

Schadigung - Behinderung -
Behinderungszustand

Wahrend in den Anfangen der Heil-
padagogik, die vom medizinischen Den-
ken gepragt war, stets die Frage nach

* Vortrag, gehalten an der Universitat Bremen
(D), Fachbereich «Erziehungs- und Gesell-
schaftswissenschaften» (Schwerpunkt Sprach-
behindertenpadagogik) am 7. Februar 2001.

W Fachzeitschrift Heim  5/2001

sondern um Menschen, die daran lei-
den, ja dass diese Leidenszustande nicht
allein durch die Behinderung, sondern

GRUNDLAGEN VON SPRACHE

Peter Schmid, Dr. phil. I, Heilpddagoge und
langjahriger Dozent am Heilpadagogischen
Seminar Ziirich, ist heute freier Mitarbeiter an
dieser Institution, Gastdozent an verschiedenen
Universitaten im deutschsprachigen Raum
und freischaffender Geisteswissenschafter.

durch die menschliche Gesellschaft, die
davon selbst betroffen ist und entspre-
chend dazu Stellung nimmt, ihre beson-
dere Ausgestaltung erhélt. Das Resultat
dieses Prozesses, der die monokausale
Defektologie verlasst und zur Prifung
der besonderen Lebensverhaltnisse be-
hinderter und von Behinderung bedroh-
ter Menschen fihrt, nennen wir in An-
lehnung an Kobi den sogenannten Be-
hinderungszustand. Dieser hangt von
folgenden Faktoren ab:

1. vom objektiv feststellbaren Befund
einer Stérung oder Behinderung mit
ihren erfahrungsmdssigen Auswir-
kungen organischer und funktionel-
ler Art;

2. von den gesellschaftlich bedingten
Erwartungshaltungen, —mit denen
Menschen mit Behinderung konfron-
tiert sind;

3. vom subjektiven Erleben des von Be-
hinderung  betroffenen Menschen
selbst;

4. von den mdéglichen Hilfestellungen,
welche das gesellschaftliche Umfeld
anbietet und damit die Probleme des
Behindertseins  entscharft  (Kobi,
1993, 115).

Damit ist ein erster Schritt getan, gleich-
sam vom andern Ende her Betrachtun-
gen anzustellen und zu Erkenntnissen



zu gelangen. Erst vom Behinderungszu-
stand her lasst sich das Ausmass und die
Komplexitat einer wie auch immer ur-
sachlich bedingten Schadigung oder
Storung beurteilen. Wir mussen also ge-
rade einmal den Blick von den dusserlich
sich aufdrangenden Merkmalen weg-
wenden und die grundsatzliche Proble-
matik des Menschseins in bestimmten
Situationen bedenken. Diese Vorleis-
tung mochte ich konsequent und gene-
rell fr alle Arten von Sprachbehinde-
rung tun, woraus dann ersichtlich wird,
weshalb ich in diesem Zusammenhang
so philosophische und literarische The-
men wie Personalitat oder Gesprach ab-
handeln will.

Korperbehinderung angesichts
wachsender Mobilitat -
zum Beispiel

Was ich nun heute in Bezug auf Sprach-
behinderung vorhabe, mochte ich hnen
anhand einer von mir bereits durchge-
spielten Begebenheit aus dem Bereich
der Kérperbehindertenpadagogik exem-
plarisch darlegen.

Vor ein paar Jahren fragte mich eine
grossere heilpadagogische Institution
flr Koérperbehinderte, ob ich im Rahmen
einer Fortbildungsveranstaltung fur das
Personal ein Referat halten wirde. Das
bereits in einem kleinen Leitungsgre-
mium bestimmte Tagungsthema hiess:
«Bewegung». Es versteht sich von
selbst, dass ausser mir noch eine Bewe-
gungtherapeutin eingeladen war. Zu-
dem wurde Wert darauf gelegt, nicht
nur dem Personal, sondern auch der Kli-
entel reichlich Gelegenheit zu geben,
sich zu bewegen und in Bewegung ver-
setzt zu werden.

“ Es gibt nicht nur
die Expansion in
die Breite, es gibt
im Leben auch
die Dimension
der Tiefe. ”

Es ging mir damals sehr ahnlich wie
jetzt: ich bin auch kein Mottotherapeut
oder sonstiger Bewegungsfachmann, ja
auch kein Bewegungsmensch, nicht
sonderlich mobil und auch alles andere
als eine Sportkanone. Ich gab in Bertick-
sichtigung meines anthropologisch fun-
dierten Denkens dem Vortrag folgende
Uberschrift: Leben ist Bewegung — ist
Bewegung das ganze Leben? (FZH, Mai
1996, Seite 320 ff., Teil 1; Juni 1996,
Seite 377 ff., Teil 2).

Die Erkenntnis berticksichtigend, wo-
nach sich Koérperbehinderung als Behin-

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

derungszustand manifestiert und sich
nicht in einer motorischen Beeintrachti-
gung erschopft, die es dann nach allen
Regeln der Kunst zu beseitigen oder
doch abzuschwachen gilt, war es ein
Leichtes, zu zeigen, wie sich ein Zustand
der Bewegungsbeeintrachtigung ver-
schlimmert angesichts der Anbetung all
dessen, was mit kdrperlicher Bewegung
und Mobilitat zu tun hat. Weil sich eben
die Schere zwischen der Mobilitat nicht-
behinderter Menschen und den einge-
schrénkten Bewegungs- und Fortbewe-
gungsmoglichkeiten Korperbehinderter
immer mehr auftut, darin liegt ein nicht
zu unterschatzender Grund, mit korper-
lichen Handicaps zu hadern. Und also
kénnte doch einmal der Hebel am an-
dern Pol angesetzt werden:

Ich hatte damals in diesem Zusammen-

Statt immerwahrend die Mobilitat
der Immobilen zu forcieren, konnte
einmal die Frage aufgeworfen wer-
den, ob so viel Mobilitdt denn
Uberhaupt erwiinscht, sinnvoll und
menschengerecht ist. Nichts gegen
rollstuhlgangige Bahnhofe, Zige,
Theater und andere 6ffentliche Ein-
richtungen. Aber ist denn Mobilitat
nur gut, und je ofter desto besser?
Ist Bewegung das ganze Leben?
QOder eilen wir da Dingen nach, die
uns vom zentralen Lebenssinn
wegflihren?

hang an ein Lebensprinzip der Benedik-
tiner erinnert, welches zum modernen
Lebensgeflhl der Mobilitat in diametra-
lem Gegensatz steht: die Stabilitat. Sta-
bilitas loci heisst: am Ort verbleiben und
verweilen. Sie erweitert sich zur stabili-
tas in congregatione, der Treue zur ein-
mal gewahlten Gemeinschaft. Auf das
Problem der Koérperbehinderung Utber-
tragen heisst dies: es gibt zwei Moglich-
keiten mit der Bewegungsbeeintrachti-
gung fertig zu werden. Man erfindet
Hilfsmittel, welche die Mobilitat verbes-
sern. Oder man richtet sich auf die ein-
geschrankte Mobilitat ein und stosst da-
bei auf profunde Werte, die dieses Feh-
lende mehr als wettmachen oder zum
Mindesten relativieren. Es gibt nicht nur
die Expansion in die Breite, es gibt im
Leben auch die Dimension der Tiefe. —
Wer von etwas nachhaltig und tief be-
wegt worden ist, hat gefunden, wonach
er sucht, und braucht sich nicht mehr
suchenderweise durch die halbe Welt zu
bewegen.

Sprachpadagogik und
Sprachtherapie «von oben her»

In analogem Sinne mochte ich nun ei-
nen Beitrag leisten, die Probleme beein-

trachtigten Sprachvermogens ebenfalls
aus einer umfassenderen Sicht zu be-
leuchten. Und dazu ist eben erforder-
lich, Grundlegendes tber die Sprache
darzulegen, Uber verschiedene Formen
der sprachlichen Verstandigung spre-
chen, Uber die Brlckenfunktion der
Sprache und selbstverstandlich auch
Uber die Notwendigkeit, sich in be-
stimmten Situationen des Sprechens zu
enthalten. Wer weiss, vielleicht bestatigt
sich auch hier einmal mehr, was jeweils

“ In der Sprach-
therapie kann es
nicht einfach dar-
um gehen, einen
bestehenden
Mangel zu

reparieren. ”

Paul Moor immer wieder betonte, dass
wir von Behinderten erst noch zu lernen
haben. Er meinte dies nicht in dem Sin-
ne, dass wir einfach auf alle ihre Beduirf-
nisse eingehen, sondern Behindertsein
zum Anlass nehmen, in einer grundsatz-
lichen Art dartiber nachzudenken, wor-
um es im Leben geht und wie dieser Le-
benssinn zu finden ist, angesichts des-
sen, dass sprachbehinderten Menschen
die gesprochene Lautsprache keine
Selbstverstandlichkeit, weil kein jeder-
zeit verfligbares Instrument mehr ist. Es
kann dann nicht einfach darum gehen,
einen bestehenden Mangel oder erwor-
benen Schaden zu reparieren und so
Menschen mit Sprachbehinderungen
maoglichst ihre sprachliche Kommunika-
tionsfahigkeit dem Ublichen Stand an-
zunadhern, sondern sich ebenso zu fra-
gen, ob unser Verstandnis von Sprache
und Verstandigung aus einer umfassen-
den Sicht zu kurz greift und eine gewis-
se Korrektur zugunsten von Menschen
mit sprachlichen Beeintrdchtigungen er-
fahren musste.

Was den Menschen zum
Menschen macht

Der Stellenwert, welcher der Lautspra-
che als Merkmal menschlichen Seins in
unseren Breiten zukommt, hdangt davon
ab, was fur ein Bild wir uns vom Men-
schen machen. In unzahligen wissen-
schaftlichen Buchern und philosophi-
schen Abhandlungen wird die Sprache
als die herausragende Eigenschaft des
Menschen bezeichnet, mit welcher er
sich gerade vom Tier unterscheidet. Der
Zeitpunkt ihres Auftauchens in der indi-

Fachzeitschrift Heim  5/2001 W



viduellen Entwicklung wird aufmerksam
verfolgt, ihr Ausbleiben mit Angst und
Schrecken wahrgenommen. Wie es
Menschen ergeht, welche ihre Sprache
verloren haben und diese nur mihsam
oder kaum mehr neu aufzubauen in der
Lage sind, brauche ich lhnen nicht be-
sonders zu erwdhnen. All dies hangt da-
mit zusammen, wie Sprache verstanden
und welchen Stellenwert einzelnen ihrer
Ausdrucksformen im gegenwartigen
Dasein zukommt. Deshalb wollen wir
uns zunachst einmal fragen, welches
Bild vom Menschen dahintersteht und
noch gilt, und wo es allenfalls eine Kor-
rektur erfahren masste.

Die Uberschitzung
des Intellekts

Die Fahigkeit zu sprechen wird als un-
mittelbarer Ausdruck des menschlichen
Intellekts, seines Denkvermogens, ver-
standen. Und da der Mensch als animal
rationale definiert ist, so wird eben be-
eintrachtigtes Sprechvermogen als ein-
geschranktes Denkvermogen oder gar
beeintréchtigtes Menschsein interpre-
tiert. Diese angeblich logischen Folge-

“ Der Mensch ist
mehr ein animal
emotionale als
ein animal
rationale.

9

rungen erweisen sich bei naherer Be-
trachtung als Trugschlisse. Naturlich
hangt die Herausbildung der Sprache
auch von intellektuellen Voraussetzun-
gen ab, doch ihre Existenz verdankt sie
andern menschlichen Grundzigen. lhr
Fehlen oder ihre Beeintrachtigung sagt
daher nicht viel tiber das Denkvermégen
aus, kann aber auch tiefgreifendere Pro-
bleme betreffen als rationale Fahigkei-
ten.

Lassen Sie mich dies an zwei Beispielen
verdeutlichen:

Das menschliche Umfeld eines Apha-
sikers gibt seiner Not durch folgende
Klagen Ausdruck: «Er weiss nicht einmal
mehr wie unser Sohn heisst», sagt die
Ehefrau. «Heute morgen hast du doch
deinen Namen gesagt; sag ihn doch
noch einmal — warum willst du das
nicht?» — «Er hort nicht zu, wenn wir
mit ihm reden», argert sich eine andere
Angehérige. Oder eine Krankenschwe-
ster berichtet tber eine aphasische Pati-
entin: «Ich habe sie gefragt: <Mochten
Sie ein Ei?> Sie antwortete: <Ein Ei —und
als ich es ihr brachte, hat sie es nicht ge-
wollt. Sie ist wirklich schwierig.» Im Wis-

B Fachzeitschrift Heim  5/2001

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

sen darum, dass bei Aphasikern zwar
die Sprachprozesse, nicht aber die
Denkprozesse in Mitleidenschaft gezo-
gen sein mussen, erkennen wir die Fehl-
interpretationen der Umgebung ohne
weiteres (Lutz, 315). Wissensinhalte
werden erst manifest durch die Sprache.
Aber Wissen ist noch nicht Denken.
Aphasiker sind auch nicht kommunikati-
onsgestort, und erst recht nicht fehlt es
ihnen am guten Willen. Immerhin wei-
sen die gefallenen Vorwdirfe darauf hin,
dass es hinter oder tber dem Intellekt
noch  andere  Dimensionen  des
Menschseins gibt, die naher zu betrach-
ten sind. Intelligenz hat auch schon das
hoher entwickelte Tier. Der Mensch be-
sitzt davon nur ein quantitatives Mehr,
es handelt sich dabei also nicht um eine
neue, spezifisch menschliche Qualitat.

Ein anderes Beispiel: Begtiterte Eltern ei-
nes autistischen Knaben machten auf
der Suche nach einem Spezialisten bei
unserer Erziehungsberatungsstelle in
Zurich Halt. Sie waren sich darin einig:
«Das Schlimmste ist, dass unser Sohn
einfach nicht spricht. Wissen Sie jeman-
den, der ihn zum Reden bringen kann?»
Zweifellos ist die Sprache das vorder-
grindige, fur alle horbare Element, in
dem sich das Leben &ussert. Niemand
hat den Eltern bis jetzt gesagt, um wel-
che Behinderung es sich handelt, und
worin das zentrale Problem autistischen
Verhaltens besteht. Sie denken, wenn
ihr Sohn nur endlich sprechen wirde, al-
les andere musste sich sozusagen von
selbst ergeben. Aber hier liegt das Pro-
blem im Unterschied zur Aphasie gerade
umgekehrt. Die Stummheit weist auf
eine tiefergreifendere Stérung hin: auf
die eingeengte Beziehung, die sich bis
zur Beziehungslosigkeit steigern kann.
Wo Beziehungen fehlen, besteht auch
kein Anlass zu kommunizieren und zu
sprechen. Der Mensch ist zwar ein We-
sen, das im Unterschied zum Tier der
Sprache méchtig ist. Aber die Bezie-
hungsfahigkeit ist weit wichtiger und
letztlich die Voraussetzung aller Verstan-
digung und jeglicher Sprachform.

Das Gefiihlsleben

Was also macht den Menschen zum
Menschen, wenn nicht sein intellektuel-
les Denkvermdgen, seine Intelligenz?
Wohl etwas, das ihn dazu bewegt, die-
se seine Fahigkeiten sinnvoll einzuset-
zen. Aber dazu muss er erst von etwas
angerihrt werden, woraus ihm das Le-
ben sinnvoll und lohnenswert erscheint.
Der Mensch ist mehr ein animal emotio-
nale als ein animal rationale.

Nun hat es in der Philosophie des
Abendlandes seit je her Tradition, dem
Denken weit grossere Aufmerksamkeit

—

zu schenken als beispielsweise den Ge-
flihlen. Geflihle und Triebe wurden zu-
dem einander gleichgesetzt und im dua-
listischen Denken Kants der Sinnlichkeit

“ Seelisch-geistige
Gefiihle geben
dem Leben
Kontinuitat. ”

zugeordnet als dem Gegenspieler der
Vernunft. Es wirde zu weit fuhren, auf
alle Vorurteile einzugehen, die dem Ge-
fuhlsleben anhaften. Ich mochte mich
lediglich auf jene beschranken, die be-
sonders haufig genannt werden, auf ei-
nem offensichtlichen Irrtum beruhen
und durch eine voreilige Verallgemeine-
rung sich so hartnackig halten kénnen.

Den Geftihlen wird nebst ihrem Stor-
potential vorgeworfen, sie seien ober-
flachlicher, fliichtiger Natur, zudem rein
subjektive Erlebnisqualitaten, die den
Menschen von seinen objektiven Pflich-
ten abhalten wirden. Nun sind diese
Bezichtigungen durchaus von Erfahrun-
gen aus dem Alltag abgeleitet, treffen
aber langst nicht auf alle Gefuhlsqua-
litdten zu, vor allem nicht auf jene, auf
die es uns hier im Zusammenhang mit
den padagogischen Obliegenheiten an-
kommt. Um dies deutlich zu machen,
beschranke ich mich hier auf die Unter-
scheidung von sogenannt sinnlichen
und seelisch-geistigen Gefihlen.

Zu den ersteren zahlen zum Beispiel
Lust und Schmerz, Gefihlsempfindun-
gen, die sich im Zusammenhang mit
Leibzustanden manifestieren; zu den
zweiten etwa Freude, Trauer, Hoffnung.

Auf erstere treffen durchaus die At-
tribute «fliichtig», «verganglich», «ei-
genbezogen» zu. Nicht zu bestreiten ist,
dass sie auf die Prasenz bestimmter dus-
serer Gegenstande, die sie auslosen, an-
gewiesen sind und damit auch Lebens-
ziele durchkreuzen und den Menschen
zur Passivitdt des Konsums verleiten
kénnen. Von der zweiten Kategorie der
Gefiihle lasst sich dies nicht behaupten,
im Gegenteil: Seelisch-geistige Gefihle
geben dem Leben Kontinuitdt, sie ver-
mogen den Menschen in seiner zentra-
len Sphare zu erfillen, dem Leben Sinn
und Richtung zu verleihen und die Men-
schen zu aktivieren, sie zu sozialen Taten
zu bewegen. Ohne tiefe und nachhalti-
ge Gefuhlserlebnisse gibt es keine Ge-
meinschaften, kein Lernen — denn alles
Wissenwollen hebt mit dem Staunen an
- und gewiss auch keine fruchtbare und
erfolgreiche Tatigkeit. Die Fulle der stets
sich neu einstellenden Geftihlserlebnisse
gewadhrleisten jenen Stimmungsunter-
grund, aus welchem sich die Lebensbe-



jahung néhrt, und der die Quelle der
Kraft zur Ausgestaltung aller Fahigkei-
ten ist. Auch die Sprache und die
Sprechfahigkeit entwickeln sich nur auf
diesen emotionalen Grundlagen. Sie
sind lediglich in den spdteren Phasen ih-
rer Entfaltung auch intellektuelle Pro-
dukte. «Wovon das Herz voll ist, davon
redet der Mund» (Matth. 12, 34). Spre-
chen konnen und sprechen wollen ist
grundsatzlich und unter normalen Be-
dingungen in erster Linie also eine Her-
zensangelegenheit, eine Sache der Le-
bensgrundstimmungen und der sie kon-
stituierenden Gefuhlserlebnisse.

Die soziale Dimension

Die Feststellung, wonach es ohne nach-
haltige Geflhlserlebnisse auch keine
Gemeinschaften gibt, nimmt nun etwas
vorweg, das als Voraussetzung der Spra-
che noch einer naheren Betrachtung be-
darf. Es leuchtet zwar unmittelbar ein,
dass Sprache etwas mit Verstandigung
und sozialem Kontakt zu tun hat. Ware
der Mensch nicht ein «zoon politikon»,
also ein Wesen, das nur in der Gemein-
schaft und durch die Gemeinschaft zu
seiner vollen Reife gelangt, so bedurfte

“ Keine Beziehungen
ohne Kommunika-
tionsfahigkeit,
keine Gemeinschaft
ohne (tragfihige)
Beziehungen. ”

er auch der Sprache nicht. Da seine So-
ziabilitdt jedoch weit Uber eine blosse
Kontaktnahme zum Zwecke der Lebens-
erhaltung hinausgeht, erschopft sich
seine Sprache nicht einfach auf be-
stimmte Lautdusserungen und Signale —
auch wenn gewisse Errungenschaften
der heutigen Zivilisation uns dies glau-
ben machen wollen.

Um die Vielfalt und Vielschichtigkeit
der sprachlichen Mdglichkeiten verste-
hen zu koénnen, ist es notwendig, gera-
de die verschiedenen Aspekte von Be-
ziehungen, welche die Menschen mit
ihren Mitmenschen und zur Welt
schlechthin aufnehmen, hier etwas ge-
nauer anzusehen. Dabei kommen wir,
analog zu den Gefiihlsqualitaten, auch
hier nicht darum herum, auf qualitative
Unterschiede des sozialen Bezugs hinzu-
weisen, und dies durch entsprechende
Benennungen zum Ausdruck kommen
zu lassen.

In diesem Zusammenhang unterscheide
ich Kommunikation, Beziehung und Ge-

meinschaft, und zdhle diese drei Arten
nicht von ungefahr in dieser Reihenfolge
auf. Das eine schafft die Voraussetzung
fir das folgende: Keine Beziehungen

“ Aus der Dauer
verlasslicher
Beziehungen wird
auch Begegnung

moglich. ”

ohne Kommunikationsfahigkeit, keine
Gemeinschaft ohne (tragfahige) Bezie-
hungen.

Kommunikation ist demnach in die-
sem Verstandniszusammenhang die ein-
fachste Form der Kontaktaufnahme. Ich
muss mein Gegenlber erst einmal be-
merken und als ein von mir unabhangi-
ges menschliches Wesen realisieren, da-
mit eine Kontaktaufnahme zustande-
kommt. Die vielfaltige Aufnahme von
Kontakten zum Zwecke der Kommuni-
kation und des Austauschs heisst jedoch
noch nicht, dass auch Beziehungen ent-
stehen.

Wir leben bekannterweise heute im
Kommunikationszeitalter. Es ware
aber ein Irrtum zu glauben, mit den
immer perfekteren Kommunikati-
onsgelegenheiten, der jederzeitigen
Erreichbarkeit wiirde auch die Bezie-
hungsfahigkeit oder gar Beziehungs-
willigkeit des Menschen geférdert.
Allzu viel Kommunikation kann der
Beziehungsaufnahme gerade auch
hinderlich werden oder ein probates
Mittel zur Beziehungsflucht werden.
Beziehung ist eben mehr als Infor-
mationsaustausch. Sie setzt Interes-
se, affektive Zuneigung und ein ge-
wisses Aufeinanderangewiesensein
voraus.

Beziehungen sind in der Regel Zweier-
beziehungen. Aber auch da gibt es Un-
terschiede. Zwar ist es winschbar, wenn
Beziehungen letztlich auf der Grundlage
der Partnerschaft gelebt werden, doch
dies ist nicht die Ausgangslage, sondern
das Ziel. Eltern-Kind-Beziehungen, Leh-
rer-Schiler-Beziehungen sind nicht part-
nerschaftlich, sollen es auch nicht sein,
werden von den Kindern als solche so-
gar abgelehnt. Partnerschaftliche, «hori-
zontale» Beziehungen stellen hohe An-
spriiche. Ihnen gehen «vertikale» Bezie-
hungen voraus, ja sie sind sogar ihre un-
erlassliche Bedingung.

Noch einmal etwas anderes als Zweier-
beziehungen ist das Leben in der Grup-

pe.

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

Gruppenfahigkeit setzt zwar wieder-
um die Fahigkeit zur Zweierbeziehung
voraus, erschopft sich aber nicht in einer
Summe von solchen Zweierbeziehun-
gen. Sich in einer Gruppe zurechtfinden,
stellt vor eine neue Situation, die nur in
der Gruppe zu meistern ist. Wenn nun
einzelne Mitglieder einer Gruppe unter-
einander Beziehungen pflegen, so ist
dadurch noch nicht zwingend auch eine
Gemeinschaft entstanden. Unter Ge-
meinschaft verstehe ich ein soziales Ge-
bilde, das tber die persénlichen Zunei-
gungen hinaus solidarisch und verant-
wortungsbewusst sich fir die gemeinsa-
me Gestaltung einer wesentlichen Sphé-
re des Lebens entschlossen hat. Ge-
meinschaft ist auf Kontinuitdt bedacht,
wédhrend Beziehungen sich dndern und
allenfalls auch wechseln kénnen.

Je mehr sich Kommunikation tber Be-
ziehung zur Gemeinschaft entwickelt,
andert sich auch die Art des sozialen Be-
zugs. Er wird enger, naher, verbindlicher
und tragfahiger. Denn aus der Dauer
verlasslicher Beziehungen wird auch Be-
gegnung moglich. Begegnung ist das
Ereignis fur den Menschen, von etwas
angesprochen zu werden, das mehr
oder anders ist als er selbst. Sie findet
aber, wie Martin Buber betont, nicht nur
im zwischenmenschlichen Bezug statt,
sondern auch in der Beziehung zur Na-
tur und zu geistigen Wesenheiten (Bu-
ber, 1962, 146/47).

Der Mensch ist somit ein zur Bezie-
hung fahiges, soziales Wesen. Welcher
Art diese Beziehungen und Bindungen
sind, das drtickt sich auch in der sprach-
lichen Form, in die sie einfliessen, aus.
Angesichts der Not, die sich aus den
Sprachbehinderungen ergibt, mdussen

“ Der Mensch ist
somit ein zur
Beziehung fahiges,
soziales Wesen. ’,

uns daher die verschiedenen Arten des
sprachlichen Ausdrucks und des Sprach-
gebrauchs besonders interessieren.

Personalitat

Die Beziehung des Menschen, der mehr
als Anschluss an Wesen der gleichen Art
sucht, fuhrt uns noch auf einen andern
Begriff, der im Zusammenhang mit der
anthropologischen Erdrterung der Spra-
che von Bedeutung ist: die Person.

Unter Person verstehen wir eine beson-
dere Seinsform, die nur dem Menschen
moglich ist und die sich qualitativ von

Fachzeitschrift Heim  5/2001 W



andern Formen des Seins unterscheidet
und in pragnanter Weise abhebt. Sie ist
gleichurspriinglich wie andere Seinsar-
ten, verschwindet aber im Schwange
des natur- und erfahrungswissenschaft-
lich ausgerichteten Denkens, das auch

“ Dem Menschen
wohnt also die
Sprache schon inne,
bevor er zu sprechen

beginnt. ”

vor der Psychologie und Padagogik nicht
Halt macht, immer wieder aus dem
Blickfeld. Wir mussen uns daher einmal
ganz behutsam an die Wesensform des
Personseins herantasten.

Unter Person nach anthropologischem
Verstandnis verstehen wir ein Wesen,
das in ganz verschiedener Art und Wei-
se mit der Welt in Beziehung tritt. Die
Person ist Ausgangspunkt und Seinsein-
heit verschiedenartigster Akte wie Den-
ken, Fuhlen, Wollen, Lieben usw. (vgl.
Scheler, 1966, 382). Erziehung und The-
rapie erfordert gegentber einem We-
sen, dem wir Personalitdt zuerkennen,
eine grundsatzlich andere Haltung, als
wenn wir uns den Menschen zum Ge-
genstand der Wissenschaft machen.

Nun kann man allerdings einwenden,
das sei doch wohl eine Selbstverstand-
lichkeit. Und dennoch stellen wir im All-
tag immer wieder fest, dass dem Men-
schen dieser Personstatus keineswegs in
letzter Konsequenz zugestanden wird.
So weit wir uns anschicken, Erziehung
und Therapie als eine Tatigkeit zu er-
blicken, mit der wir von uns gesetzte Er-
wartungen und Ziele zu erreichen trach-
ten, und jeden Misserfolg in dieser Hin-
sicht als unerwiinscht und maogliches
Versagen interpretieren, blenden wir
den Menschen als Person aus. Solange
sich unser Bemiihen darin erschopft, Be-
handlungen irgendwelcher Art zu appli-
zieren, betrachten wir die uns anver-
trauten Menschen nicht als gleichge-
stellte Personen, sondern als verfligbare
Objekte. Aber auch dann, wenn wir uns
bemiihen, vor jeglicher Kontaktnahme
mogliche psychische Zusammenhdnge
allgemeiner Art aufzudecken und sie auf
die uns anvertrauten Menschen zu tber-
tragen, sind sie zwar schon beseelte
Wesen, nicht mehr nur formbares Mate-
rial, aber Personen sind sie in unseren
Augen noch immer nicht.

Martin Buber hat einmal die Person
als das «Uberraschungszentrum der
Welt» (Buber, 1962, zitiert nach Kobi,
1985, 275) bezeichnet, was natirlich

M Fachzeitschrift Heim  5/2001

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

heisst, dass nicht wir dartber bestim-
men, wie sich ein Mensch gegentber
der Welt einstellt, sondern einzig er
selbst. Wir kénnen Anregungen geben,
manipulativ  eingreifen  kénnen  wir
nicht. Wir haben in jedem einzelnen
Wesen, wie geartet es auch sein mag,
die Person zu respektieren, sie als eine
besondere Weise des Menschseins zu
begrissen und im beziehungsmassigen
Austausch mit ihr das Lebensverstandnis
einen Schritt weiter voranzubringen.
Noch einmal um einiges schwieriger und
anspruchsvoller muss es sein, im Um-
gang mit behinderten und schwierigen
Mitmenschen, die sich unseren Ambitio-
nen hédufig genug entgegenstellen, den
eigenen, unserem Einfluss entzogenen
existentiellen Kern zuzugestehen.

Sprache ist nun ebenfalls in ihrer
Vielfalt und Tiefgrindigkeit ein Aus-
druck der Personalitat als der menschli-
chen Moglichkeit, «sich zu sich selbst
und zu seinesgleichen in ein Verhéltnis
zu setzen und dieses Verhaltnis seiner-
seits zu transzendieren, d.h. selbst noch
zum Gegenstand seiner Beurteilung zu
machen» (Kobi, 1985, 275). Aus dieser
Sicht ist nun auch die Sprache aus ihren
personalen Wurzeln zu begreifen und
darum in ihren vielféltigen Ausdrucks-
und Verstandigungsmaoglichkeiten zu
wirdigen. Oft orientiert sich unser Ver-
sténdnis von Sprache an den im tagli-
chen Umgang vertrauten Sprachfor-
men.

Die Sprache als Wesens-
zug des Menschseins

Wer also die Sprache als einen spezifisch

menschlichen Wesenzug bezeichnet,

sieht sich zundchst mit zwei Missver-

standnissen konfrontiert, die beide eine

unzuldssige Einengung des Sprachver-

standnisses zur Folge haben:

® Sprache wird mit Lautsprache gleich-
gesetzt

® Sprache wird auf ein Mittel der ge-
genseitigen Information reduziert

Beides flihrt zu voreiligen Schltissen und
bleibt nicht ohne Folgen fur das Ver-
standnis von Menschen mit Behinde-
rung.

Sprache ist nicht gleich
Lautsprache

Weil das akustisch vernehmbare Spre-
chen die tbliche Form der Kundgabe ist,
wird ihr Fehlen relativ rasch bemerkt
und als Mangel empfunden. Eltern kén-
nen es kaum erwarten, bis ihre Spross-
linge mit Sprechen beginnen, das heisst
zunachst einfach, die ersten Laute von
sich geben. Tritt dies in der ublichen

Phase der Entwicklung nicht auf, sind
sie alarmiert. Lautsprache galt lange Zeit
auch in Fachkreisen als die Ausserungs-
form schlechthin, andere Formen der
Verstandigung, die nicht auf stimmlich-
akustischer Basis funktionierten, be-
trachtete man als minderwertig und un-
erwdinscht. Aus diesen Griinden wurden
gehorlose Menschen eben dazu ange-
halten und entsprechend geschult, die
Lautsprache zu erwerben, als ware die
Stimme die Voraussetzung der Sprache.
Selbstverstandlich hat das Erlernen der
im menschlichen Umfeld tblichen Laut-
sprache auch den Sinn, den Kontakt zu
den Hoérenden nicht zu verlieren. Wenn
wir aber grundsatzlich die Sprache als
Merkmal des Menschen bezeichnen, so
griindet diese Feststellung um einiges
tiefer. Sie bedeutet, dass im Menschen
das ursprtingliche Bedurfnis innewohnt,
sich auszudricken, sich mitzuteilen, sich
mit der Welt auseinandersetzen, in wel-
cher Art auch immer, geschehe dies
auch noch so unzureichend. Dem Men-
schen wohnt also die Sprache schon
inne, bevor er zu sprechen beginnt. Und
ist dies Gber die Lautsprache nicht még-
lich, so geschieht es tber andere Kom-
munikationswege. Gehorlose, die man
nicht zum Gebrauch der Lautsprache
anleitet, entwickeln untereinander den-
noch ihre eigene Gebardensprache, die
furs erste der Lautsprache in nichts
nachsteht. Sie bleiben dann zwar
stumm, aber keineswegs sprachlos. Das
der Sprache machtige Wesen, der
Mensch, teilt sich so oder so der Welt
mit und lasst seine Mitmenschen teilha-
ben an dem, was sie bewegt. Das mei-
nen wir mit Sprache als Sprachvermo-
gen im weitesten Sinne.

“ Sprache an sich ist
nicht wirkungslos,
aber wo sie zur
blossen Information
verflacht, greift sie

ins Leere. ”

Nun dirfen wir nicht Ubersehen,
dass auch horfahige Menschen keines-
wegs nur Gber die Lautsprache kommu-
nizieren, sondern ebenso deutlich und
nicht nur nebenher auch Uber andere
Kanéle sich dussern und verstandigen.
Mimik und Gestik kénnen zuweilen in
ihrer Aussagekraft und Echtheit zu ei-
nem dominierenden Ausdrucksmittel
werden und in Konkurrenz zur Lautspra-
che treten. Sie lassen sich eben nicht so
leicht verstellen oder konnen das
tatsichliche Zumutesein nur muihsam
verhtillen. Ich denke mir auch, dass die
Gebarden- und Zeichensprache ent-



wicklungsgeschichtlich éalter ist als die
verbale Sprache, die sich Gber Stimme
und Schrift manifestiert. Sie ist unter
Umstanden auch wieder zu reaktivieren,

“ Sprache dient der
Kundgabe und
Kldrung dieser
meiner inneren
Welt, die jederzeit
prasent ist und der
Aufmerksamkeit

bedarf. ,’

wo die Stimme oder gar die digitale Mit-
teilungsform der akustischen Sprache
und der Schrift unwiederruflich verlo-
rengegangen ist. Es gibt der Ansprech-
maoglichkeiten viele. Ihr Sein oder Nicht-
sein hangt nicht vom Kehlkopf ab, auch
nicht allein vom akustischen Sprachzen-
trum.

Sprache hat mehr
als Informationsfunktion

Noch in einem andern Sinne erfahrt
Sprache eine unzuldssige Einengung ih-
rer Moglichkeiten. Das héngt mit dem
Zeitgeist und der gegenwdrtigen
Lebensart zusammen, die, vereinfacht
ausgedrickt, als Informations- und
Kommunikationsgesellschaft bezeichnet
werden kann:

Wir leben heute in einer auf Kom-
munikation und Information ausgerich-
teten technischen Welt, die es ermog-
licht, tber alles auf dem Erdball im Bild
zu sein und jederzeit und Uberall hin in
Verbindung zu treten. Das fuhrt dazu,
dass sich auch die Sprache vornehmlich
in den Dienst dieses Austauschs stellt,
der aber keineswegs schon mit Bezie-
hung gleichgesetzt werden kann. Infor-
mation erfolgt immer einseitig, ohne
Echo, ohne Antwort und Zeichen einer
Gegenseite. Sprache an sich ist nicht
wirkungslos, aber wo sie zur blossen In-
formation verflacht, greift sie ins Leere.
Der Mensch lasst sich nicht durch Infor-
mation zu irgend etwas bewegen, er
muss auch gefiihlsmassig angesprochen
werden.

Was Sprache vermag, lasst sich auch
nicht auf Kommunikation reduzieren.
Naturlich erfolgt Kommunikation, insbe-
sondere bei den technischen Hilfsmit-
teln, Uber die Sprache. Aber die Sprache
vermag mehr. Auf Perfektion bedachte
Kommunikation kann bewirken, dass
sich die Sprache zurlckbildet auf die
Vermittlung von Neuigkeiten, von Gere-
de und leerem Geschwatz. Kommunika-

KOMMUNIKATION - BEZIEHUNG - GEMEINSCHAFT

tion als ein Sammelbegriff fur alle For-
men des Informationsaustauschs und
der Kontaktnahme sagt noch gar nichts
aus Uber die Substanz und Qualitat des-
sen, was Sprache sein konnte.

Sprache ist Ausdruck
des Personseins

Wenn wir Sprache aus der Perspektive
der Personalitdt des Menschen begrei-
fen wollen, missen wir noch einmal auf
das Wesen der Person zurtickkommen.
Bei Max Scheler lesen wir: «Person ist
die konkrete, selbst wesenhafte Seins-
einheit von Akten verschiedenen We-
sens, die an sich allen wesenhaften Akt-
differenzen...  vorhergeht»  (Scheler,
1966, 382). Unter den Akten, die sich
wesenhaft voneinander unterscheiden,
nennt er unter anderem Wahrnehmung,
Wollen, Fiihlen und unterteilt diese wie-
derum noch in dussere und innere. Die
Person hat also eine ihr eigentumliche
Einstellung zur Welt, die sich von derje-
nigen schlichter Lebewesen, die ledig-
lich ihr Wohlsein und ihre Selbsterhal-
tung im Auge haben, unterscheiden.
Solange also ein Wesen mit der Welt le-
diglich aus der Perspektive ihrer Bedurf-
nisse Kontakt aufnimmt, die Welt also
eigenbezogen interpretiert, ist sie noch
nicht Person. Das Eigentiimliche der Per-
son ist, dass sie gerade aus solcher Ich-
haftigkeit heraustritt und die Welt als
Gegentiber, als das Andere zur Kenntnis
nimmt und zum Gegenstand ihrer viel-
féltigen  Erkenntnisprozesse  werden
lasst. Und wenn wir nun die Sprache
verstehen als Ausdruck solchen Person-
seins, dann ist sie eben mehr als Instru-
ment der Kundgabe eigenbezogenen
Lebens, mehr als unterstitzendes Ele-
ment der Selbsterhaltung des Individu-
ums. Sie ist das Zentrum, die Seinsein-
heit verschiedenster Akte, die die alltag-
lichen Perspektiven sprengen und eine
umfassendere Schau der Welt ermdgli-
chen. So verschieden auch diese Inten-
tionalitaten sind, die Person nimmt sich
dabei immer als dieselbe wahr. Wenn
Personsein Uberdies auch das Verhaltnis
zum eigenen Innern umfasst, so eroff-
net sich hier noch einmal ein Universum
fur sich. Sprache dient der Kundgabe
und Klarung dieser meiner inneren
Welt, die jederzeit prasent ist und der
Aufmerksamkeit bedarf. Auch in der Be-
ziehung zur inneren Welt ist Sprache ge-
fragt. Auch diese innere Welt soll zur
Sprache kommen und damit erfahrbar
werden.

Dieser vielfaltige Seinsbezug befreit den
Menschen aus seiner individuellen Ei-
genbezogenheit, in der er die Welt im-
mer nur als ein Abklatsch seiner selbst
und die Sprache zur Bestatigung dieser

seiner engen, individuellen Perspektive
benltzt. Dies meint auch Heidegger,
wenn er sagt, wir sollten uns abgewoh-
nen, immer nur das zu hoéren, was wir
schon verstehen. Es gehe darum, mit
der Sprache Erfahrungen zu machen,
also etwas zur Sprache zu bringen, was
bislang noch nie gesprochen wurde»
(Heidegger, 1979, 160/61). Es geht
nicht darum, etwas das ist, nun noch in
die sprachliche Form zu kleiden, son-
dern die Sprache bringt, indem und
wahrend sie gesprochen wird, erst noch
etwas hervor. Aber damit ist nun einiges
vorweggenommen, das noch einmal
schrittweise entwickelt werden soll.
Denn das, was Sprache ihrem Wesen
nach ist, das wird sie erst. Wir sind un-
terwegs zur Sprache; es ist ein Weg in
Etappen. lhre vollendetste Form ist das
Gesprach.

Literaturhinweise

Bollnow O.F. (1977). Die Frage und das Gesprach
in philosophischer Sicht. UNIVERSITAS,
Zeitschrift fr Wissenschaft, Kunst und Litera-
tur, 10, 1055-1063.

Bollnow O.F. (1979). Sprache und Erziehung
(3. Auflage). Stuttgart: Kohlhammer.

Buber M. (1962). Werke in drei Bénden.

Erster Band: Schriften zur Philosophie.
Heidelberg: Lambert Schneider.

Buber M. (1962). Das dialogische Prinzip.
Heidelberg: Lambert Schneider.

Goethe J.W. (1977). Die Faust-Dichtungen.
Einfihrung und Worterkldrungen von
E. Beutler. Zurich: Buchclub Ex Libris.

Guardini R. (1954). Briefe tiber Selbstbildung
(45.-49. Tausend).

Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag.

Heidegger M. (1963). Erlduterungen zu Hélderlins
Dichtung (3. Auflage). Frankfurt am Main:
Klostermann.

Heidegger M. (1971). Was heisst Denken?

(3. Auflage). Tubingen: Niemeyer.

Heidegger M. (1979). Unterwegs zur Sprache
(6. Auflage). Pfullingen: Neske.

Holderlin F. (1989). Sémtliche Gedichte, erster
Band (2. Auflage). Wiesbaden: Aula.

Kobi E.E. (1985). Personorientierte Modelle
der Heilpddagogik. In: Handbuch der
Sonderpadagogik, Band 1, herausgegeben
von U. Bleidick. Berlin: Marhold.

Kobi E.E. (1993). Grundfragen der Heilpddagogik
(5. Auflage). Bern: Haupt.

Lowith K. (1968). Miteinandersein als Miteinan-
der-Sprechen. In: Hermann Rohrs (Hrsg.).
Bildungsphilosophie Zweiter Band. Frankfurt
am Main: Akademische Verlagsgesellschaft.

Lutz L. (1995). Aphasie: Das Schweigen
verstehen. In: Auszug aus: Fragile. Zeitschrift
der Schweiz. Vereinigung fur hirnverletzte
Menschen, 12; abgedruckt in Fachzeitschrift
Heim, Zurich, 315-319.

Scheler M. (1966). Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik
(5. durchgesehene Auflage). Bern: Francke.

Schmid P. (1977). Sprache — verhillendes oder
kldrendes Medium?

Zeitschrift «Schweizer Schule», Heft 12.

Schmid P. (1990). Sprache und Verstandigung.
In: Den Dingen auf den Grund gehen.
Aspekte der Lebensgestaltung. Oberegg:
Noah. [ ]

Fortsetzung folgt

Fachzeitschrift Heim  5/2001 W



	Emotionale und personale Grundlagen von Sprache und Gespräch. Teil 1

