
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 70 (1999)

Heft: 7-8

Artikel: Fachtagung des Fachverbandes Kinder und Jugendliche des
Heimverbandes Schweiz : die multikulturelle Gesellschaft : ein Denk-
und Handlungsmodell für die interkulturelle Auseinandersetzung

Autor: Schnetzler, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREMD SEIN

Fachtagung des Fachverbandes Kinder und Jugendliche des Heimverbandes Schweiz

DIE MULTIKULTURELLE
GESELLSCHAFT
Ein Denk- und Handlungsmodell für die interkulturelle Auseinandersetzung

Von Rita Schnetzler

Die Gesellschaften westeuropäischer Länder befinden sich

in einer Krisenphase. Dies führt, wie Hans-Ulrich Kneubühler von der
Universitären Hochschule Luzern an der Fachtagung des Fachverbandes Kinder

und Jugendliche vom 19. Mai in Zürich erläuterte, zu einem verstärkten
Bedürfnis nach Identität, die unter anderem durch Abgrenzung vom «Fremden»

erreicht werden kann. Kulturelle Differenzen können Irritationen auslösen,

entgegnete Verena Tobler, Dozentin an der Schule für Soziale Arbeit in

Zürich. Wir müssen «fremdes» Verhalten von Immigrantinnen und

Immigranten vor deren kulturellem Hintergrund verstehen und den Menschen

aus anderen Kulturen vermitteln, wie sie ihre Handlungsziele in unserer Kultur

erreichen können.

Die letztjährige Tagung des Fachver¬

bandes Kinder und Jugendliche zum
Thema «Gewalt rund ums Heim -
Gewalt im Heim» hatte rund 200
Teilnehmerinnen und Teilnehmer nach Zürich

gelockt. Die diesjährige Tagung fand in

bescheidenerem Rahmen statt: Etwa 60
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter aus der
institutionalisierten Erziehung im Kinder-
und Jugendalter nahmen an der Tagung
vom 19. Mai im Casino Zürichhorn teil.
Möglicherweise sei man bei der Themenwahl

zu sehr von den Urbanen Verhältnissen

ausgegangen, vermutete Markus
Eisenring, Präsident des Fachverbandes
Kinder und Jugendliche. Dass das Thema
«Die multikulturelle Gesellschaft - kein
Garten Eden» in städtischen Heimen
höchst aktuell ist, weiss er als Leiter der

Jugendsiedlung Heizenholz in Zürich aus

eigener Erfahrung: Etwa zwei Drittel der

Jugendlichen in der Jugendsiedlung
Heizenholz sind ausländischer Herkunft.

«Fremde(s)»

Kinder und Jugendliche aus
Immigrantenfamilien bringen «fremde»
Lebensgewohnheiten, Werte und Normen ins

Heim. Manche dieser kulturellen Eigenheiten

bedingen organisatorische
Anpassungen, zum Beispiel in der Heimküche,
im Turnunterricht oder bei der Organisation

von Schullagern. Andere führen zu
Konflikten und stellen die Betreuungspersonen

und Lehrkräfte vor neue
Herausforderungen. Verena Tobler, Dozentin
im Fachbereich «Interkulturelle Koexistenz

und Integration» an der Schule für
Soziale Arbeit in Zürich, stellte in ihrem

Beitrag zur Fachtagung ein «Denk- und
Handlungsmodell» für den Umgang mit
kulturell bedingten «Irritationen» vor.
Vorher erläuterte Hans-Ulrich
Kneubühler von der Universitären Hochschule

Luzern, wie Fremdenfeindlichkeit salonfähig

oder, in seinen Worten, «das Fremde

zu einem Thema der Politik» werden
kann:

Rund 20 Prozent der Schweizer
Bevölkerung sind so genannt «Fremde». In

anderen westeuropäischen Ländern sind es

wesentlich weniger, in kleinen Staaten
wie Luxemburg und Monaco sind es

mehr. In all diesen Ländern hat der
Ausländeranteil an der Bevölkerung in den
letzten beiden Jahrzehnten mehr oder

weniger deutlich zugenommen. Und all
diese Länder haben gemäss Kneubühler
ähnliche Probleme mit den «Fremden».
«Was ist das Fremde?» und: «Unter
welchen Bedingungskonstellationen kann es

so problematisiert werden, dass es
öffentlich und damit zu einem Thema der
Politik wird?», lauten für den Soziologen
die relevanten Fragen, denen er in

seinem Referat nachging.
Eigentlich gibt es sie nicht, «die

schweizerische Gesellschaft». Erst indem
wir definieren, wer dazu gehört und wer
nicht, schaffen wir Eindeutigkeit. Mit der

Abgrenzung von den «Fremden», die
nicht dazugehören, stärken wir also
unsere Identität.

Sozialer Wandel

Das Bedürfnis nach Identität wird grösser,

wenn Vertrautes ins Wanken gerät.
Genau dies ist heute gemäss Kneubühler

in den OECD-Staaten der Fall: Nach einer
langen stabilen Phase in den 50er und
60er Jahren, geprägt von ungebremstem
Wirtschaftswachstum und gefestigt vom
Ost-West-Gegensatz, wurden spätestens
mit dem Fall der Berliner Mauer die nicht
beabsichtigten Folgen der wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Entwicklung
unübersehbar: Umweltbelastung,
Arbeitslosigkeit, steigende Kranken- und
Sozialversicherungsbeiträge, Steuern
und Abgaben machen deutlich, dass es

so nicht weitergehen kann.
Das hat, so Kneubühler, einen durchaus

positiven Aspekt: Die Zukunft ist
offen, also gestaltbar. Krisenphasen
gehören ebenso wie stabile Phasen zum
sozialen Wandel. Der Verlust der für
verlässlich gehaltenen Deutungskonfigurationen

und Werte weckt aber das

Bedürfnis nach Stabilisierung, die wie
erwähnt unter anderem durch die Betonung

von Unterschieden rassischer,

ethnologischer oder religiöser Art erreicht
werden kann. - Die Abgrenzung vom
«Fremden» wird zu einem Thema der
Politik.

Diese Entwicklung wird gemäss
Kneubühler noch einige Zeit anhalten:
Weiterhin werden Menschen aus strukturell

benachteiligten Regionen in die
Industrieländer einwandern und hier
potenziell als Fremde stigmatisiert werden.
Kneubühler warnte vor einer falsch
verstandenen Multikulturalität: Wenn
Immigrantinnen und Immigranten kulturelle
und religiöse Eigenheiten integral
aufrechterhalten, haben sie geringere Chancen

auf dem Arbeitsmarkt; die Trennung
des Arbeitsmarktes für Einheimische und
Immigranten wird verschärft. Wenn

Klassengrenzen mit ethnischen Grenzen
zusammenfallen, kommt es zu
Fundamentalkonflikten. Dagegen sieht Kneubühler
in der Akkulturation, der gegenseitigen
Übernahme von bereichernden fremden
Kulturelementen, eine Chance für die
sich wandelnde Gesellschaft. Voraussetzungen

dafür seien:

- universalistische Wert-Positionen
(Menschenwürde als unveräusserbarer Wert)

- politische Partizipation

- Oberwindung der strukturellen
Benachteiligung von Ausländern auf dem
Arbeitsmarkt.

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



FREMD SEIN

Die diesjährige Fachtagung des Fachverbandes Kinder und Jugendliche fand mit rund 60
Teilnehmenden in - im Vergleich zum Vorjahr - bescheidenem Rahmen statt, aber mit engagierten
Referenten aus Luzern und Zürich: Hans-Ulrich Kneubühler (Universitäre Hochschule Luzern) und
Verena Tobler (Schule für Soziale Arbeit, Zürich).

Kultur
zur Sicherung der Existenz

Auch Verena Tobler ist Soziologin. Dass

ihr Verständnis von Kultur und
Kulturkonflikten von jenem Kneubühlers
abweiche, liege, so Tobler, möglicherweise
an ihrem zweiten Spezialgebiet, der
Ethnologie: «Nur wer einen vollen Bauch

hat, kann es sich leisten, Kultur auf die

identitätsstiftende Funktion zu reduzieren.»

In anderen Gesellschaften habe die

Kultur primär die Aufgabe, sicherzustellen,

dass die Mitglieder dieser Gesellschaft

«zusammen die Bäuche voll

kriegen». Etwas wissenschaftlicher
ausgedrückt: Die Kultur schafft die Voraussetzungen

dafür, dass eine Gesellschaft ihre

Funktionen erfüllen kann.

Die wichtigsten gesellschaftlichen
Kernfunktionen sind gemäss Tobler:

- Produktion und Kooperation

- Schutz und Sicherheit

- Verteilung und Solidarität

- Erziehung und Ausbildung.

Moderne, bürgerliche Gesellschaften wie
die schweizerische haben die erste dieser
Funktionen globalisiert: Produktion und

Kooperation kennen keine Grenzen.

Dagegen werden die anderen drei
Kernfunktionen national organisiert; die
Mehrheit der Produktionskräfte und
Abnehmer auf dem globalen Markt sind

also von den Massnahmen zur Sicherstellung

von Sicherheit, Solidarität und Erziehung

ausgeschlossen, welche die
Gesellschaften in den Industrieländern mit im

globalen Markt erwirtschafteten Geldern
finanzieren. Durch Fernsehen und Tourismus

erhalten die Menschen aus armen
Landregionen ein Bild vom Leben in den

Grossstädten und Industrieländern. Das

Bedürfnis, am Wohlstand teilzuhaben,
treibt manche unter ihnen zur Landflucht
und/oder zur Auswanderung.

Traditionale und moderne
Gesellschaft

In traditionalen Gesellschaften werden
die Kernfunktionen über Verwandt¬

schafts-, Generationen- und Geschlechterrollen

sichergestellt: Männer und
Frauen übernehmen komplementäre
Rollen in der Grundversorgung. Schutz
und Sicherheit ist Aufgabe der Männer;
die Frauen haben das Recht auf Schutz
und im Gegenzug die Pflicht, sich im
öffentlichen Raum den Männern unterzuordnen.

Familien- und verwandtschaftliche

Banden verpflichten zur Solidarität.

Erziehung heisst zu einem wichtigen Teil

Vorbereitung der Kinder auf das Erfüllen
ihrer Geschlechterrolle und auf das

Wahrnehmen ihrer Verantwortung
gegenüber Eltern, Familie und Verwandtschaft.

Das Erfüllen der Rolle wird in

traditionalen Kulturen mit Ehre belohnt.
Regelverletzungen gelten als Schande.

Kernbereich moderner Gesellschaften
ist die Erwerbs- und Lohnarbeit. Über sie

werden Sicherheit, Solidarität und Erziehung

finanziert. Über sie definiert der
Einzelne aber auch seine Rolle in der
Gesellschaft. Das Erfüllen der Berufsrolle
wird mit Geld und mit Prestige belohnt.
Auch Ehre und Schande sind in modernen

Gesellschaften an Berufs- und
Erwerbsrolle geknüpft: Wir erlangen Ehre,

indem wir eine hohe berufliche Stellung
erreichen und unsere berufliche Rolle

erfüllen; wer die Berufsehre verletzt, wird
geächtet.

Interkulturelle «Irritationen»

Kultur verbindet, wie Tobler betonte,
nicht Nationen, sondern lokale
beziehungsweise regionale Gemeinschaften:
Nicht nur in Industrieländern, sondern
auch in den Grossstädten zahlreicher
Zweit- und Drittweltländer treffen
moderne und traditionale Kultur aufeinander.

Dabei kann es, wie Verena Tobler das

ausdrückte, zu «Irritationen» kommen:
Kulturelle Differenzen können Ärger und

Wut auslösen. Besonders ausgeprägt
zeigte sich dies an der Fachtagung am
Beispiel der Rolle der Frau in traditionalen
Gesellschaften, die von vielen emanzipierten

Frauen als Bedrohung für die

errungene Gleichberechtigung
wahrgenommen wird. Als «nüchterne Betrachterin»

erläuterte Verena Tobler, dass sich

die «Gender-Assymetrie» im Laufe der

Menschheitsgeschichte herausgebildet
und durch die Erfindung von Waffen und

Werkzeugen vergrössert habe. In den
modernen Gesellschaften hat die Pille

dazu geführt, dass die Frauen weniger an

die Natur und ihre Ernährerinnenrolle
gebunden sind und deshalb im Berufs- und
Erwerbsleben eine gleichberechtigtere
Rolle einnehmen können. So wichtig ihr

persönlich diese Errungenschaft sei, so

wenig sehe sie darin einen Grund, Frauen

abzuwerten, die diesen Schritt noch

nicht gemacht haben, sagte Tobler: Als

Herrin des Hauses erfülle die Frau in tra-

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



FREMD SEIN

ditionalen Gesellschaften eine wichtige
Funktion, die neben Pflichten auch Rechte

und Anerkennung mit sich bringe.
Doch was, wenn Männer aus traditiona-

len Gesellschaften in der Schweiz zum
Beispiel den im Sozialbereich tätigen Frauen so

begegnen, wie es ihren eigenen Rollenbildern

entspricht? Sollen wir uns abwerten
lassen? Sollen wir aufgeben, was wir uns
mühsam erkämpft haben?

Transkulturelle Gemeinsamkeiten

«Um Konflikte lösen zu können, muss ich

alles verstehen», so Tobler. Aber: «Um
Konflikte lösen und verhindern zu können, darf
ich nicht alles akzeptieren.» Im Bereich der
Kernkultur sei eine Binnenorientierung
nötig. Damit eine konkrete Gesellschaft

« Was ist das
Fremde?

ihre Kernfunktionen erfüllen könne, müss-

ten sich ihre Mitglieder in diesem Bereich

an gemeinsamen Werten orientieren. Bei

uns sind dies Erwerbs- und Lohnarbeit.
Wie aber kann erreicht werden, dass

Immigrantinnen und Immigranten sich im

Kernbereich assimilieren? - Verena Tobler

schlägt vor, bei den transkulturellen
Gemeinsamkeiten anzusetzen:

Menschen aller Kulturen

- haben Grundbedürfnisse (z.B. Hunger,
Bedürfnis nach Geborgenheit...)

- sind fähig zu Gefühlen wie Liebe, Wut,
Eifersucht

- streben nach Wertschätzung (die jedoch
in verschiedenen Kulturen unterschiedlich

erworben wird).

In allen Gesellschaften werden

- die Kernfunktionen über die Kernkultur
sichergestellt

- Werte und Norme entsprechend defi¬

niert

- die Mitglieder entsprechend sozialisiert
und sanktioniert.

Und die meisten Mitglieder all dieser
Gesellschaften

- identifizieren sich mit der Kultur ihrer
Gesellschaft

- haben die kulturellen Werte internali-
siert

- vermeiden, bestrafen oder verleugnen
Regelverletzungen.

Die Handlungsziele verstehen

Die transkulturellen Gemeinsamkeiten sind
ein wichtiger Baustein im «Denk- und
Handlungsmodell», das Verena Tobler an
der Tagung anhand eines Fallbeispieles
erläuterte:

In einem ersten Schritt geht es darum,
die Situation zu analysieren:

1. Irritationen: Was ist es genau, was uns
irritiert? (z.B.: Vater schlägt Tochter)

2. Grundwerte in der Schweiz: Welche
in unserer Gesellschaft geltenden
Werte und Normen sind verletzt? (z.B.

gewaltfreie Erziehung)
3. Grundwerte der anderen Kultur: An

welcher Kernkultur orientiert sich das

Gegenüber? (z.B. Ehre der Tochter)
4. Handlungsziele verstehen: Welches

sind die transkulturellen Gemeinsamkeiten?

(z.B. Sorge um das Kind)
5. Richtziele im konkreten Fall: Welche

unter Punkt 2 genannten Elemente
der Kernkultur haben für das
Zusammenleben in der Schweiz erste Priorität

und sollten vom Gegenüber prio-
ritär gelernt werden?

Lernziele: Wenn all diese Fragen geklärt
sind, geht es darum, das Gegenüber zum
geforderten Lernschritt zu motivieren.
Dabei gilt es Abwertung und Kränkung
zu vermeiden, denn sie provozieren
Widerstand, allenfalls sogar Gewalt. Verena
Tobler schlug stattdessen «weissen Zauber»

(im Unterschied zum «schwarzen

Zauber») vor: sich mit den Potenzialen
und dem Entwicklungsstreben des

Gegenübers verbünden. Konkret kann dies

zum Beispiel heissen, dem Vater, der seine

Tochter schlägt, weil er um ihre
Jungfräulichkeit fürchtet, verständlich zu
machen, dass sich die Zukunftschancen seiner

Tochter in der Schweiz nicht durch

Jungfräulichkeit, sondern durch eine

gute Ausbildung erhöhen.

«Geben und nehmen»

Doch Integration heisst nicht nur Assimilation.

«Integration ist ein vielschichtiger
Prozess», betonte Tobler: Neben der
Assimilation im Bereich der Kernkultur
(Übernahme von Kernkultur) heisst
kulturelle Integration auch Akkulturation
(gegenseitige Anerkennung und Lernen
voneinander), Kulturerhaltung (Vielfalt
der Lebensstile) und Kulturumbau
(Veränderung der Kernkultur). Und neben
der kulturellen Integration braucht es für
das Zusammenleben soziale, personale
und politische Integration.

Am anschliessenden «Round table»-
Gespräch beteiligten sich neben Markus
Elsenring als Gesprächsleiter, Verena
Tobler und Rolf Franke (Schulpsychologischer

Dienst, St. Gallen) mit Biljana Käser

(Lehrerin, Münsingen) aus Kroatien und

Ayten Güngör (Heilpädagogin/Lehrerin
an der Gehörlosenschule in Zürich) aus
der Türkei auch zwei Fachkräfte
ausländischer Herkunft. Sie habe sich vor über
20 Jahren bewusst entschieden, in die
Schweiz zu kommen, erzählte Biljana
Käser. Sie habe sich stark genug gefühlt,

um ihre Fähigkeiten in der Schweiz spielen

zu lassen. Das sei bei vielen
Immigrantinnen und Immigranten anders:
Geringe Schulbildung, geringe
Deutschkenntnisse, ein tiefer sozialer Status, aber
auch Rückkehrpläne erschweren die
Integration. Diese Menschen brauchen die

Unterstützung und das Entgegenkommen

ihrer Umgebung, um sich integrieren

und in dieser Gesellschaft wohl
fühlen zu können: «Integration heisst
geben und nehmen», findet Biljana Käser.

Ayten Güngör berichtete vom Fall

eines Betreuerteams, das für ein achtzehnjähriges

türkisches Mädchen die
Volljährigkeit einfordern wollte. «Die türkische

Familie empfindet das als

Einmischung. Das schafft Probleme», erklärte
sie. Verena Tobler teilt diese Auffassung.
Grundsätzlich warnte sie davor,
Menschen in narzisstische Defizite zu treiben.
Internalisierte Normen und Werte seien

ernst zu nehmen. Auch Biljana Käser

mahnte zur Vorsicht. Manchmal fehle es

im sozialen Bereich etwas an der
Bereitschaft, sich zu informieren. Um Gewalt
zu verhindern, empfahl sie, bei

Aufnahmegesprächen immer Kulturvermittler
beizuziehen (nicht Familienangehörige).

Um die nötige interkulturelle Kompetenz

zu erwerben, brauchen die
Angehörigen sozialer Berufe gezielte
Fortbildung; sie müssen die Möglichkeit
haben, in Inter- und Supervisionen auch
über eigene Ängste und Vorurteile zu

sprechen. «Das wird nicht kostenneutral
zu realisieren sein, spart aber Folgekosten,

die möglicherweise wesentlich
höher wären», stellte Rolf Franke fest.
Auch Ausländerinnen und Ausländer
sollten die Möglichkeit haben, sich für
soziale Berufe auszubilden und als
Fachkräfte im sozialen Bereich zu arbeiten,
fügte Biljana Käser an. Das Interesse sei

vorhanden, aber die Hürden seien für

Nur wer einen
vollen Bauch hat,
kann es sich leisten,
Kultur auf die iden-
titätsstiftende
Funktion zu
reduzieren.

viele zu hoch. - Eine Quotenregelung
der Ausbildungsstätten könnte verhindern,

dass die fachliche Auseinandersetzung

mit Fragen des interkulturellen
Zusammenlebens im Sozialbereich weiterhin

fast ausschliesslich unter einheimischen

Fachkräften stattfinden muss.
Gerade Fachkräfte ausländischer Herkunft
könnten zu dieser Diskussion und zur
Qualität der interkulturellen Arbeit im

Sozialbereich viel beitragen.

Fachzeitschrift Heim 7/8/99


	Fachtagung des Fachverbandes Kinder und Jugendliche des Heimverbandes Schweiz : die multikulturelle Gesellschaft : ein Denk- und Handlungsmodell für die interkulturelle Auseinandersetzung

