
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 70 (1999)

Heft: 7-8

Artikel: Leben mit bildender Kunst : bildende Kunst - ein Stiefkind kultureller
Betätigung

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST IM HEIM

Leben mit bildender Kunst:

BILDENDE KUNST -
EIN STIEFKIND KULTURELLER
BETÄTIGUNG
Von Dr. phil. Peter Schmid

Was hat Kunst mit Sozialarbeit zu tun? Gibt es in den

Heimen nicht dringlichere Aufgaben als sich um den Wandschmuck zu
kümmern? Natürlich mag Kunst im Heimalltag vordergründig nicht von besonderer

Notwendigkeit sein. Bedenkt man aber, wie viele Bewohner und

Angestellte sich täglich in den Gebäuden aufhalten, so ist es nicht gleichgültig,
was sie in den Räumen umgibt. Sie könnten sogar daran interessiert sein, ihr
Wohn- und Arbeitsumfeld zur Freude aller mit künstlerisch wertvollen
Bildern zu bereichern. Wer aber wagt es, die Auslese zu treffen, vermag das

Gute vom bloss Effektvollen, das künstlerisch Wertvolle vom geschmäckleri-
schen Kitsch zu unterscheiden? Dieser Beitrag soll anregen und ermutigen,
es selber zu versuchen und sich bildende Kunst zur täglichen Begleiterin des

Lebens zu machen. Er handelt von den subjektiven Voraussetzungen des

Kunstgenusses. Nur in der regelmässigen Beschäftigung mit bildender Kunst

wachsen Selbstvertrauen und Sicherheit, sich mit dem eigenen Herzen dem

aufzuschliessen, was spontan und nachhaltig anzusprechen vermag. Zudem

haben sich in den letzten Jahren vor allem Alters- und Pflegeheime zu
beliebten «Galerien» mit Ausstellungen lokaler Kunstschaffender entwickelt.

Die bildende Kunst fristet in unserem
Leben ein eher stiefmütterliches

Dasein. Da hat es die Musik unvergleichlich
viel besser. Fast in jedem Haus finden
sich Musikinstrumente, Musikunterricht
wird durch die Öffentlichkeit subventioniert,

Musikschulen erhielten einen

eigentlichen Aufschwung, und Stereoanlagen

gehören im wörtlichen und
übertragenen Sinne zum guten Ton.

Etwas weniger komfortabel, aber
immer noch vergleichsweise ehrenvoll ist

der Rang, welcher der Literatur
zugesprochen wird. Schliesslich lernen alle

Menschen in unseren Breiten lesen. Der

früher übliche Brauch, klassische Balladen

auswendig zu lernen, ist zwar
längst gestorben. Doch mindestens
solange die jungen Leute in die Schule
gehen, und je länger sie dies tun, desto
öfter kommen sie mit anspruchsvoller
Literatur in Berührung. Auch Bücher finden
sich in jedem Haushalt als eine Art
Startkapital, zu dem im Laufe der Zeit weitere

hinzukommen. Was es sich lohnt, zu

kaufen, kann man in den jeweiligen
Bestsellerlisten von Wochenzeitschriften
nachschlagen.

Wie aber verhält es sich mit der
bildenden Kunst? Ja, sie steht in vielen
bedeutenden Kunstsammlungen zur
Besichtigung offen. Aber der Anteil der Be¬

völkerung, der diese Museen besucht,
ist verschwindend klein. Wo gibt es

sonst noch Gelegenheit, mit bildender
Kunst in Berührung zu kommen? In

öffentlichen Gebäuden, in Wohnheimen,
in Schulhäusern, in lokalen Galerien -

aber dann hat es sich. Und wenn wir
auch hier noch einen Blick in die

Wohnungen der Menschen werfen, dann ist
das Resultat, selbst dort, wo Musik und
Bücher durchaus anzutreffen sind, in

überwiegender Zahl doch recht kläglich.
Jene Leute, die sich auf das Sammeln

von Kunstwerken ausrichten und ihr
Heim mit einer vielfältigen Auswahl von
Bildern geschmückt haben, wundern
sich zuweilen darüber, dass die überwiegende

Mehrzahl ihrer Gäste, die ihre
Räumlichkeiten betreten, diese Bilder

gar nicht wahrnehmen.
Man kann diesen Menschen keinen

Vorwurf machen. Wer sich mit Musik
beschäftigt, hört und vernimmt die
lieblichen Töne. Wer Bücher liest, erkundigt
sich hin und wieder auch bei Freunden
über ihre Lieblingslektüre. Wer aber
beschäftigt sich schon ausdauernd und
regelmässig mit Bildern? Einen Grund
dafür, dass dies nur vereinzelt der Fall

ist, sieht Willi Schohaus, ehemaliger
Seminardirektor von Kreuzlingen und
Kunstförderer, in «einem merkwürdigen

Vorurteil, einer schlimmen Verbindung,
und zwar oft im Gegensatz zur Einstellung

derselben Menschen zur Musik
und zur schönen Literatur.» Er fährt fort:
«Jedermann ist sich ja darüber klar, dass

nur derjenige im Reiche der Dichtung
eine persönliche Heimat findet, der liest,
liest und wieder liest. Ebenso selbstverständlich

ist allen Menschen die Einsicht,
dass es nur einen Weg zur Teilhabe an
den Schöpfungen der Musik gibt:
Hören, hören und wieder hören. Eine

entsprechende Erkenntnis fehlt_ aber
weitherum gegenüber den Werken der
bildenden Kunst.» Ich möchte, mit
seinen Worten, vorwegnehmend sagen,
dass auch die bildenden Künste ihre
Geheimnisse nur demjenigen offenbaren,
der sich liebevoll um sie müht. Schauen,
schauen und wieder schauen, das ist

das A und O allen Kunstgenusses. Die

überwiegende Zahl der Menschen ist

rasch fertig mit der Kunst. Gefällt sie, so
ist es recht, gefällt sie nicht, dann
besteht kein Anlass, sich weiter damit
auseinanderzusetzen.

« Die bildende Kunst
fristet in unserem
Leben ein eher
stiefmütterliches
Dasein.

Demgegenüber soll hier nun gezeigt
werden, dass es durchaus möglich ist

und sich vor allem lohnt, einen Einstieg
in die Welt der bildenden Kunst zu
wagen. Es sei auch als Anregung und

Ermunterung für Leiter und Sachwalter

von Institutionen gedacht, in denen
dauernd oder über längere Zeit
Menschen ihr Leben verbringen. Ich bin kein

Kunstsachverständiger und habe
einfach aufgrund meiner eigenen Leidenschaft

für die Kunst einige Erfahrungen
und Gedanken dazu gemacht.

Über die Hingabe zum Schönen

Wer Kunst seinen Mitmenschen
nahebringen will, versucht dies oft über
einen Weg, der eigentlich in einem gewis-

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



N ST

KUNST IM HEIM

Martha Braun (*1935) Blaue Iris (Aquarell, 63x41 cm). Otto Meier (1909-1991): Fuchs. (Öl auf Holz, 123x88 cm).

sen Gegensatz zur bildlichen Darstellung

steht. Kunst muss zunächst zum
Gegenstand der Erkenntnis, also auf
intellektuellem Weg verständlich gemacht
werden. Damit aber ist der Zugang zur
Welt des Schönen längst nicht garantiert.

Schon Nicolai Hartmann weist darauf

hin, «dass ästhetische Hingabe eine

von Grund auf andere ist als die der
philosophischen Erkenntnis». Das hindert
ihn aber nicht daran, ein Buch über
Ästhetik zu schreiben. In unserer
abendländischen Tradition haben eben Be-

wusstseinsprozesse eine lange Tradition.
So gibt es schon seit je her auch eine

philosophische Disziplin, die sich mit der
Kunst befasst und «Ästhetik» genannt
wird. Wir müssen uns also auf einem
uns vertrauten, aber für das Künstlerische

unspezifischen Weg dieser Kunst
zu nähern versuchen.

Die Ästhetik befasst sich mit zwei
Dingen, und das wollen wir vorab auch

tun: nämlich mit dem Schönen und mit
der menschlichen Hingabe zum Schönen.

Nun können wir uns aber nur mit
etwas befassen, von dem vorausgesetzt
wird, dass es das gibt: den Wert des

Schönen und die eigentümliche Art der
ästhetischen Schau, diesem spezifischen
Wertempfinden und der Hingegebenheit

an diesen Wert. Was aber ist das
Schöne? Und wie gelangen wir dazu,
dass dieses Schöne zu einem wesentlichen

Inhalt unseres Lebens wird?

Was ist schön?

Über Geschmack lässt sich bekanntlich
streiten. Was die einen schön finden,
empfinden andere als hässlich oder dritte

stehen ihm unter Umständen gleichgültig

gegenüber. Es gibt keine Gesetze
des Schönen, die so allgemeingültig und

zwingend sind wie diejenigen der Logik.
Dass es aber Schönes gibt, das ist
unbestritten, mag der individuelle
Geschmack noch so verschieden sein.
Schönheitserlebnisse haben wohl alle
Menschen in irgendwelchen Situatio¬

nen. Am naheliegendsten und den meisten

zugänglich ist das Naturschöne.
Eine ländliche Gegend, die Aussicht von
einem Berggipfel, die entfaltete Blüte
einer Orchidee, die sich spiegelnde
Landschaft in einem See. Und schön ist die
Natur nicht nur bei Sonnenschein und
klarblauem Himmel. Auch Gewitterstimmungen

haben ihre Schönheit, der Wald
im Mondschein, die dunkle, klare Ster-

« Der Anteil der
Bevölkerung, der
diese Museen
besucht, ist
verschwindend
klein.,99

nennacht. Das Schöne beschränkt sich

nicht auf das Liebliche, Harmonische.
Und wenn Rilke sagt, das Schöne sei des

Schrecklichen Anfang, den wir gerade
noch ertragen, so gibt uns dies eine

Ahnung von der Dimension dessen, was in

der Kunst dem Schönen alles zugeordnet

ist.
Das Schöne lässt sich nicht definieren,

ja als Schönes nicht einmal
beschreiben. Je schöner wir etwas empfinden,

desto unbeschreiblicher ist es. Das

liegt daran, dass «schön» keine
Eigenschaft ist, sondern ein Wert. Werte sind
in ganz verschiedenen Gestalten und
Situationen unmittelbar erfahrbar. Nicht
dem Verstand, sondern im Fühlen, mit
dem Herzen, und dennoch als eine
Wirklichkeit. Was ist Wirklichkeit in

unserem Leben? Nicht nur das Greifbare
und Feststellbare, sondern alles, was in

unserem Leben wirkt, sich auswirkt:
Also auch ein bedeutungsvoller Traum,
die Utopie einer besseren Welt, oder
eben auch der Anblick eines
Kunstwerks. Und was sind die Auswirkungen?
Ein Kunstwerk beglückt, ergreift, nimmt
uns gefangen, versetzt uns in Staunen.
Das ist die Folge des schönen Erlebnisses,

aber wiederum nicht das Schöne

selbst. Auch andere Werterlebnisse können

beglücken und ergreifen, sie brauchen

deswegen nicht auch von ästhetischem

Reiz zu sein.
Ist Schönheit das Erlebnis von etwas

Vollkommenem? Da kommen wir der
Sache schon etwas näher. Mindestens
für das, was wir im Kunstwerk als schön

empfinden, trifft es in gewissem Sinne

zu. In einem Kunstwerk wird etwas in

vollkommener Weise dargestellt. Aber
diese Vollkommenheit ist nicht einfach
Perfektion oder Genauigkeit der
Wiedergabe, sondern mehr. Es kommt
etwas in seinem Wesen zur Darstellung,
und dann ist es nicht einfach ein Abbild,
eine Reproduktion realer Dinge. Das

Dargestellte ist sozusagen ein Konzentrat

der vorfindbaren Realität. Es hebt
sich von den gewöhnlichen Dingen ab,
weil es den Wesenskern zur Darstellung
bringt.

Rilke sagt: «Das Ding ist bestimmt.
Das Kunst-Ding muss noch bestimmter
sein, von allem Zufall fortgenommen,
jeder Unklarheit entrückt, der Zeit enthoben

und dem Raum gegeben ist es
dauernd geworden, fähig zur Ewigkeit.»

Sinnlich und doch nicht Abbild
Das Vollkommene ist wohl allen künstlerischen

Werken, auch denjenigen der
Literatur, eigen. Auch die Dichtung
verdichtet die Wirklichkeit, bringt die Dinge
auf den Punkt, schweift nicht ab ins

Zufällige und Redselige. Dichterische Sprache

ist höchste Präzision mit eindringlicher

Wirkung auf die Zuhörenden. „Er
war ein Dichter und hasste das
Ungefähre» schreibt Rilke in seinen Aufzeichnungen

des Malte Laurids Brigge. Auch
Bilder und Plastiken sind in dieser Weise
treffend, trefflich, betroffen machend.

Es gibt auch Vollkommenes ausserhalb

der vertrauten Dinge. Das Aquarell
«Melonenboot» des Künstlers Alfons
Wyss ist weder Boot noch Melonenschnitz

allein. Es widergibt das Boothafte

in seiner leicht beschwingten Bewe-

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



KUNST IM HEIM

gung und trieft zugleich in seiner saftigen

Süsse, wie wir es von Wassermelonen

des Südens mit ihrem dunkelroten
Fleisch und den grossen Kernen
gewohnt sind. Wir bekommen nicht
genug vom schönen Anblick eines
vielleicht ebenso durch Zufall der Sicht wie
durch Geübtheit des Pinsels entstandenen

Werkes.
Gerade an diesem Beispiel werden

uns beim Anblick von etwas Schönem,
über das Vollkommene hinaus, zwei

« Die bildenden
Künste offenbaren
ihre Geheimnisse
nur demjenigen,
der sich liebevoll
um sie müht.

wichtige Feststellungen Nicolai
Hartmanns bewusst. Wörtlich schreibt er in

seiner Ästhetik: «Nicht dass das Erscheinen

ein Vollkommenes ist, macht das

Wesen des Schönen aus, sondern dass

es erscheint, und zwar: 1. Dass es sinnlich

erscheint und 2. Dass es gleichgültig
gegen Realität und Irrealität erscheint.»
Im ästhetischen Genuss fragen wir nicht
mehr, ob es für das Dargestellte faktisch
irgendwo ein Abbild gibt. Und dennoch
ist das Werk nicht einfach eine Vorstellung,

sondern ein mit den Sinnen
vielseitig wahrnehmbares Etwas. Die Wahl
des Materials oder die angewandte
Maltechnik sind dabei ganz wesentlich
beteiligt. So fühlen wir uns von bestimmten

Bildern oder Plastiken immer wieder

angezogen nicht nur durch das, was sie

darstellen, sondern durch die Kühnheit,
Gekonntheit und Eigenwilligkeit der
angewandten Mittel und Materialien. Die

Aquarelle Cezannes strahlen mehr

durch die weissen Auslassungen als

durch die bemalten Flächen eine
unvergleichliche Duftigkeit aus. Einmalig sind
die Lichtwirkungen der Gemälde von
Rembrandt, Segantinis Strichtechnik
und Verwendung reiner Farben, die
dann im Gesamteindruck jene
unvergleichliche Körperlichkeit des farblichen
Eindrucks vermittelt. Wir nehmen

gleichzeitig mit dem Inhalt immer auch
diese unverwechselbare Sinnlichkeit des

Werks wahr. Sinnlichkeit setzt nicht
voraus, dass der Stoff, aus dem die Werke
sind, mit demjenigen des Modells
übereinstimmen muss. Marmor, Bronceguss,
Holz können einer Plastik ebenso maximale

Sinnlichkeit und Anmut verleihen.
Die Wahl des Materials ist nicht von
ungefähr. Es gehört mit dazu und straft
das Vorurteil des Geistigen als eines
Immateriellen Lügen. «Wer den Lehm
verachtet, knetet den Wind», hat einmal
St. Exupery gesagt. Er wies damit auf
die Tatsache hin, dass sich Geistiges uns
immer nur in sinnlich wahrnehmbaren
Formen offenbart, durch sie hindurch,
meinetwegen, aber nicht für sich allein.

Der Gegenstand des Kunstgenusses
ist nach Hartmann zweiteilig. Er besteht
in einem sinnlich-dinglichen Gebilde im

Vordergrund und der Idee als Hintergrund.

Dieses Gebilde ist nicht von der
höheren Schau abgetrennt, sondern
ermöglicht sie eigentlich erst. Es vereinigt
Geist und Materie, Idee und stoffliche
Wirklichkeit und hebt den tradierten
abendländischen Dualismus auf. Friedrich

Schiller hat in seinem Essay «Über
ästhetische Erziehung» den Geist der

griechischen Antike gepriesen, weil in

ihm diese Trennung noch nicht bestand.
Was er dazu sagt, kann man generell für
die bildende Kunst als charakteristisch
ansehen: «So hoch die Vernunft auch

stieg, so zog sie doch immer die Materie
liebend nach, und so fein und scharf sie

auch trennte, so verstümmelte sie nie».

Das Erlebnis des Schönen bedingt sogar
ausdrücklich diese Nähe zum Sinnlichen.
«Der Maler», meint auch Nicolai
Hartmann - und ich glaube dies gilt auch für
den Bildhauer - hat guten Grund «beim
Sinnlichen zu bleiben.... Es ist als

versündigte er sich mit der Entfernung vom
Sichtbaren.»

Was ist eine ästhetische
Haltung?

Wie findet man nun aber Zugang zu
bildender Kunst? Wie gelingt es uns, den

Wert des Schönen in all der künstlerischen

Vielfalt zu erleben? Einfache
Antwort: Durch Unvoreingenommenheit.
Das ist nicht ohne weiteres möglich und

gelingt den Kindern wahrscheinlich besser

als den Erwachsenen: Sich den

Dingen, auch den Kunstdingen vorurteilslos

zu nähern. Wir müssen dazu von der
üblichen Einstellung, die wir im Lebensalltag

einnehmen, wegkommen, sie vor

« Es gibt keine
Gesetze des
Schönen, die so
allgemeingültig
und zwingend sind
wie diejenigen der
Logik,

allem nicht auf die Kunst übertragen.
Und da sind es vor allem drei Barrieren,
die den Zugang zur Kunst von
vorneherein verbauen:
1. die vordergründige Frage nach dem

Nutzen
2. das Kriterium des Könnens im natur¬

getreuen Abbild
3. die Frage, was ein Kunstwerk

darstellt

Paul Stöckli (1906-1991)... (Collage mit Kreide, Dispersion und Zeitungs- Leiko Ikemura (*1951): O Gott, o Gott (Kohlezeichnung),

papier auf Karton, 250x150 cm).

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



KUNST IM HEIM

...und diese beiden Bilder werden nach dem Umzug der Geschäftsstelle an die Lindenstrasse in der neuen Redaktionsstube der «Fachzeitschrift Heim»
hängen. Foto Erika Ritter

Die Frage nach dem Nutzen

In den guten Stuben der Schweizer
Familien, die sich eigentlich von ihrem
Wohlstand aus gesehen durchaus hin
und wieder ein Bild leisten könnten,
finden wir bekanntlich nur spärlich
Wandschmuck, geschweige denn Plastiken.
Man könnte dies auf den einfachen
Nenner bringen, dass offenbar viele
Menschen mit Kunst «nichts anfangen»
können. Aber dieser Grund ist eigentlich
schon die falsche Voraussetzung. Man
soll mit Kunst ja nichts anfangen, sie ist

nicht Mittel für einen bestimmten
Zweck, sondern Selbstzweck, ein Teil

unseres Lebens, das sich nicht erst
dadurch legitimiert, dass es für etwas nütz-

« Das Schöne
lässt sich nicht
definieren.

lieh ist. Wenn nun aber etwas keinen
Nutzen bringt, heisst dann die
vorschnelle Folgerung, so ist das überflüssig,

reiner Luxus. Nun kann man dies in

gewisser Hinsicht nicht einmal bestreiten,

doch es führt zu Missverständnissen.

Verstehen wir «überflüssig» im Sin¬

ne von «verzichtbar» und «absolut nicht
notwendig», und den Luxus als das dem
Leben bloss zur Zierde noch Aufgesetzte,

dann stimmt es nicht. Allerdings
kann man sagen, dass Kunst etwas ist,
das aus dem geistigen Überfluss und
inneren Reichtum der Menschen geboren
wird, wo man sich den Luxus leistet,
neben oder trotz den Mühen der
Lebenserhaltung noch etwas anderes zu pflegen.

Aber das will nicht heissen, dass
dieses Andere weniger wichtig ist, es ist

möglicherweise viel wesentlicher als die

Dinge zur Lebenserhaltung, auch wenn
diese vordringlich zu befriedigen sind
und das Andere erst im nachhinein ins

Auge gefasst werden kann. Selbst wenn
Bilder zu einem hohen Marktwert
gehandelt werden, so ist ihr wirklicher
Wert nicht ihr Preis. Das war auch dem
bedeutenden deutschen Kunsthändler
Norbert Ketterer bewusst, wenn er sagte:

«Bilder sind keine Aktien an der
Wand, sondern Quellen der Lebensfreude.»

Nun leisten sich aber Menschen, die
der Kunst nicht zugetan sind, über ihre

lebensnotwendigen Güter hinaus auch

Dinge, die man als äusseren Luxus
bezeichnen könnte. Sie gehen zum
Beispiel auf Weltreisen oder kaufen sich ein
teures Automobil. Solche sehr vergäng¬

lichen Dinge werden einem Bild, das

man bei einmaliger Anschaffung sein

ganzes Leben lang geniessen könnte,
vorgezogen. Der fehlende Nutzen, so

glaube ich, ist darum mehr ein Vorwand
als ein Argument, und dass man mit
einem Kunstwerk so wenig anfangen
kann, liegt an der fehlenden ästhetischen

Einstellung, die nicht einfach da
ist, sondern durch immerwährende
Beschäftigung mit Kunst erst eingeübt
werden muss.

Kunst und Kunstfertigkeit
Ein zweites Hindernis, das den Zugang
zum Kunstgenuss verbaut, ist die Frage
des Könnens. Da steht zum Beispiel
jemand vor einem Bild von Paul Klee und

sagt: Das kann ich auch! Oder: So malen

Kindergartenschüler! Einmal
abgesehen davon, dass dies ein grosser
Irrtum ist, sehen diese Menschen die Qualität

der Kunst in der perfekten
Reproduktion. Höchste Kunst ist für sie die

möglichst getreue Abbildung, die maximale

Virtuosität. Was nicht einer
photographisch genauen Reproduktion
entspricht, halten sie für unzulänglich oder
sie schreiben es mangelndem Können
zu. Nun gibt es unter der Massenware
auf Leinwand durchaus Könner, die sich

Fachzeitschrift Heim 7/8/99



KUNST IM HEIM

auf Meereswellen oder Cumuluswolken
spezialisiert haben und die Wiedergabe
von Naturerscheinungen perfekt beherrschen.

Sie überlassen möglicherweise
dann das Malen der restlichen Land-

« Perfektes Können
hat nicht
automatisch Substanz,
sondern kann im
hohlen Virtuosen-
tum stecken
bleiben. 99

schaft andern Spezialisten. Ein Kunstwerk,

das immer Ganzheit und
Geschlossenheit verkörpert, ist dies aber
nicht. Vor allem fehlt ihm ein innerer,
zeitloser Gehalt, der nicht durch
Effekthascherei herbeigezaubert werden
kann.

Da findet sich durchaus auch eine
Parallele zur Musik: Es gibt ungemein
virtuose Geiger, welche die schwierigsten

Passagen in Paganini-Stücken
problemlos hinlegen und deswegen
bestaunt werden. Und daneben wäre
denkbar, dass eine Violinschülerin eine
Beethovensonate ohne Perfektion, aber
mit grosser Hingabe spielt und etwas
von der Beseeltheit dieser Musik
ausdrückt, wie es dem professionellen Könner

nicht gelingt.
Ich rede damit nicht dem Dilettantentum

das Wort. Dilettantische Freizeitmalerei

wird nicht dank der
Unbeschwertheit schon schöpferisch. Aber
perfektes Können hat nicht automatisch
Substanz, sondern kann im hohlen Vir-
tuosentum stecken bleiben.

Kunst und Darstellung
Eine weitere Hürde, die den Zugang
mindestens zur ungegenständlichen
Kunst verbaut, ist die Frage: Was stellt
das Bild dar? Wenn eine bekannte
Landschaft oder ein Portrait zu beurteilen ist,

so wird diese Frage von selbst
beantwortet. Aber wenn es um abstrakte
Kunst geht, um Kompositionen von
Form und Farbe allein, dann kann diese

Frage nicht gestellt werden. Es ist aber

für den Kunstgenuss zunächst auch

nicht die erste und vordringlichste Frage,

nicht einmal bei gegenständlicher
Kunst. Man stellt übrigens nur der
bildenden Kunstform diese Frage. Wer
Musik hört, fragt ja auch nicht, was sie

darstellt. Wir hören Musik und vernehmen

darin etwas, das mehr ist als die

Wiedergabe von Tönen. Wir lesen einen

literarischen Text, ein Gedicht, worin

zwar etwas beschrieben wird. Aber was
es zur Dichtung macht, kommt zur Be¬

schreibung erst noch hinzu. Also müssen

wir uns den Werken der Malerei und
der Bildhauerei zunächst einmal
unvoreingenommen nähern, sie betrachten,
sich ihren Eindrücken öffnen und
eigentlich auch dort diese Offenheit und

Empfänglichkeit bewahren. Die
vorschnelle Deutung bringt den Genuss zu
einem vorzeitigen Abschluss. Wahre
Kunst enthält immer mehr, als wir in

einem bestimmten Augenblick zu fassen

vermögen. Sie enthält immer «Unabge-
goltenes», um einen Begriff von Ernst
Bloch zu verwenden. Und Goethe hat
sich sogar einmal dahin geäussert, dass

der Kunstbetrachter oder der Leser von
Literatur im Werk noch etwas entdeckt,
das nicht einmal dem Schöpfer des

Werks in dessen Ausarbeitung schon
bewusst war.

Zur Einstellung
gegenüber der Kunst

Die Haltung, die wir gegenüber
Kunstwerken einzunehmen haben, lässt sich

nun indirekt aus den drei behandelten
Fragen ableiten. Sie ist erstens - und da

fällt mir keine andere Formulierung ein
als jene von Immanuel Kant - «interesseloses

Wohlgefallen». Es gibt eine Freude,

bei der die Frage nach dem Wozu
verstummt. Es gibt ein Staunen, das

nicht in Neugier zu entarten braucht. Es

gibt ein Schauen und Betrachten, das

ruht und den Gegenstand nicht zu
zergliedern beabsichtigt. Interesselos ist es

« Im Kunstgenuss
findet Bewegung
statt.

in Bezug auf die eigenen Wünsche und

Begierden, ja es lässt diese verstummen,
weil das ergriffene Herz für den
Moment nichts weiteres bedarf.

In ästhetischer Haltung gilt das Staunen

nicht einfach dem virtuosen Können,

das den Nichtkönner beeindruckt.
Es ist übrigens auch nicht so, dass man,
um Kunst zu geniessen und zu verstehen,

gleich viel können müsste. Was
beeindruckt, ist die Prägnanz und
Unverwechselbarkeit des künstlerischen
Ausdrucks. Und das trifft sowohl auf
Radierungen Rembrandts, Cezannes Aquarelle,

Adolf Dietrichs Gemälde wie Hans
Krüsis Serviettenskizzen zu. Die Einfachheit,

Schlichtheit, auf das Wesentliche
reduzierte Darstellung ist keineswegs
etwas Simples, Unreflektiertes, sondern
das Ergebnis langer Auseinandersetzung,

die Begrenzung auf das Wesentliche,

das was noch übrig bleibt, wenn
alles Unwesentliche abstrahiert,
weggestrichen ist (was dann freilich zum

falschen Schluss führt, solche künstlerischen

Darstellungen seien leicht durch

irgendwen zu reproduzieren.) Die Fähigkeit

für solche Wesensschau ist der
zweite Aspekt der ästhetischen Haltung.

In ästhetischer Haltung fragen wir
zunächst oder überhaupt nicht, was das

Werk darstellt. Wir sind vorerst einfach

von der Kraft und Faszination seiner

Ausstrahlung erfasst. Das kann uns ge-

« Es gibt eine
Freude,
bei der die Frage
nach dem Wozu
verstummt. 99

nau so auch bei abstrakten Kunstwerken

passieren. Man kann nicht sagen,
was es ist, oder woran es liegt, aber

man bekommt nicht genug vom Schauen,

man kauft es vielleicht, dass man es

immer in seiner Nähe hat. Ästhetische

Haltung ist ein Offensein gegenüber
allem, was einem ansprechen will. Natürlich

wäre es eine Überforderung, vom
einzelnen Menschen zu erwarten, dass

ihm jegliche Kunst gefällt und jeder
Künstler zusagt. Man hat da seine
Vorlieben, die einem den Zugang zum
Wundersamen besser ermöglichen. Das

schliesst aber nicht aus, stets
unvoreingenommen sich immer wieder auch mit
ungewohnten künstlerischen Aussageformen

zu befassen, auf dass einem

neue Einsichten eröffnet werden.
Im Kunstgenuss findet Begegnung

statt. Begegnung als das Ereignis, von
etwas angesprochen zu werden, das

mehr und anders ist als wir selber schon
sind. Und aus solcher Begegnung gehen
wir nicht mehr als die alten hervor. Wir
sind selber neu, wir sehen vieles anders
als vorher. Ob wir jemals für Künstlerisches

so sensibel werden wie der Dichter

Rainer Maria Rilke, muss offen gelas-

« Ist Schönheit
das Erlebnis
von etwas
Vollkommenem? 99

sen werden. Hingerissen durch die

Betrachtung eines «Archaischen Torsos»,
eines zertrümmerten Fragments des

griechischen Gottes Apollo, hält er fest:
«Denn da ist keine Stelle, die dich nicht
sieht. Du musst dein Leben ändern.»

Anschrift des Autors:
Peter Schmid, Dr. phil.,
Kawazen 13, 8536 Hüttwilen,
Tel. + Fax 052-74712 38

Fachzeitschrift Heim 7/8/99


	Leben mit bildender Kunst : bildende Kunst - ein Stiefkind kultureller Betätigung

