
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 69 (1998)

Heft: 10

Artikel: Das Werk von Jean Gebser : bewusstseinsgeschichtliche und
pädagogische Aspekte

Autor: Bärtschi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SYMPOSIUM IN RIGA

DAS WERK
VON JEAN GEBSER
Bewusstseinsgeschichtliche und pädagogische Aspekte

Von Christian Bärtschi

1996, im Pestalozzi-Jahr, fand an der Universität Lettlands in

Riga ein Pestalozzi-Symposium statt. Zu diesem Anlass hatte ein Schweizer

Freundeskreis die Übersetzung und Herausgabe wichtiger Pestalozzi-Schriften

in lettischer Sprache finanziert. Im Frühling 1998 konnte den lettischen
Studentinnen ein weiterer Denker erschlossen werden: Jean Gebser. Das

Buch, das diesmal übersetzt und gedruckt wurde, trägt den Titel «Einbruch

der Zeit»; es enthält einführende Schriften in die Gedankenwelt Jean

Gebsers. Es wurde 1995 von Dr. Rudolf Hämmerli im Novalis Verlag
herausgegeben. Nachfolgender Text ist der Einführungsvortrag ins Werk Jean

Gebsers, unter besonderer Berücksichtigung seiner Bedeutung für die

Pädagogik und Entwicklungspsychologie.

Ende März 1996 fand hier in Riga ein

Pestalozzi-Symposium statt. Anlass
dazu war der 250. Todestag des

Pädagogen. Ein Band mit ausgewählten, in

die lettische Sprache übersetzten
Pestalozzi-Texten konnte damals den Studenten,

der Öffentlichkeit übergeben werden.

Ich durfte bei dieser Gelegenheit zu
Ihnen zum Thema «Pestalozzi und die
besonderen Kinder» («Fachzeitschrift
Heim», Oktober 1996) sprechen. Ich

versuchte aufzuzeigen, dass der 1799
geschriebene Stanserbrief pädagogische
Ansätze enthält, die bis heute ihre
Gültigkeit bewahrt haben, ja heute, in einer
Zeit grosser pädagogischer Desorientiertheit,

vielleicht aktueller denn je sind.
Ich sprach von Pestalozzis 3-Stufen-Mo-
dell, das er, im Zusammenleben mit
einer grossen Schar verwahrloster Kinder,
praktizierte:
1. Weitherzigkeit. Ermögliche deinen

Kindern, weitherzig zu sein, indem
du ihre Bedürfnisse - auf leiblicher,
seelischer und geistiger Ebene -
befriedigst.

2. Fertigkeiten. Bringe ihnen viele Fer¬

tigkeiten bei, damit sie selbstsicherer
werden, Vertrauen zu sich und der
Umwelt aufbauen können
(Selbstkompetenz).

3. Worte. Er sprach von den «gefährli¬
chen Zeichen des Guten und Bösen»,
den Worten. Er warnte vor inhaltsleeren

Belehrungen; er wollte nicht,
dass der Lehrer zum Prediger werde.
Und wenn Worte, dann nur im

Zusammenhang mit wirklichen, erlebten,

erlebbaren Vorgängen des

Alltags. Die Worte sollten nicht zu leeren

Floskeln verkommen...

Pestalozzi wollte mit diesen Ausführungen

eine gewisse Ordnung/Reihenfolge/
Stufung aufzeigen, die im erzieherischen

Umgang mit Kindern wichtig ist.

Zuerst also schwerpunktmässig das

Herz, dann die Hand und schliesslich der

Kopf. Pestalozzi wusste, wovon er
sprach. Er war sowohl pädagogischer
Praktiker wie auch Denker und Schriftsteller.

Das Werk Jean Gebsers:
Grundfragen
Jean Gebser, von dem wir heute
sprechen, lebte rund 150 Jahre nach Pestalozzi.

Er lebte im 20. Jahrhundert, war
also unser Zeitgenosse. Das Buch, das

diesmal in Ihre Sprache übersetzt wurde,

trägt den Titel Einbruch der Zeit.
Auch es enthält eine Auswahl von Texten

von Jean Gebser, die von Dr. R.

Hämmerli ausgewählt wurden. Diese

Texte scheinen zunächst von einer ganz
anderen Thematik zu handeln, als was
uns bei Pestalozzi entgegentrat. Und
doch: Wir werden sehen, dass auch
Gebsers Gedankengänge sehr wohl
etwas mit pädagogischen Fragestellungen
zu tun haben, sofern man den Begriff
der Pädagogik nicht allzusehr
einschränkt.

Zugegeben: Jean Gebser war kein

Pädagoge - im üblichen, wörtlichen,
engen Sinn. Er war Philosoph, Kulturphilosoph,

Schriftsteller, Dichter - Bewusst-
seinsforscher. Über Pädagogik hat er
sich kaum geäussert; allerdings gibt er
im Zusammenhang mit der Frage der
menschlichen Bewusstwerdung den

Hinweis, dass die von der Menschheit
durchschrittenen Bewusstseinsstufen

mit den Entwicklungsstadien im Kindesalter

verglichen werden könnten. Ich

werde darauf zurückkommen.
Gebsers universelles Denken könnte

auch die Schule nachhaltig befruchten.
Sein Werk scheint mir wie kaum ein
anderes geeignet, dem Lehrer Orientierung

und Ausrichtung zu geben. Denn -
ich möchte es als existentielle Frage
unseres Berufsstandes formulieren:
Wonach soll sich die Pädagogik des zu Ende

gehenden 20. Jahrhunderts ausrichten?
Wenn Pestalozzi seine Abendstunde

mit der Frage: «Der Mensch in seinem
Wesen, was ist er?» einleitet, so können
wir bei Gebser ähnliche, zentrale
Fragestellungen vorfinden: Was ist der
Mensch? Wie ist der Mensch zu dem
geworden, was er heute ist? Welche

Möglichkeiten schlummern in ihm?
Es sind dies nicht etwa bloss rhetorische

oder schulphilosophische
Fragestellungen, sondern existentielle. Die

Beantwortung dieser Fragen hat etwas
mit Sinngebung und Sinnfindung zu tun

- letztlich mit Vertrauen, mit Urver-

trauen, wie Gebser es bezeichnet. In

seinem letzten Vortrag - Urangst und Ur-

vertrauen -, wenige Wochen vor seinem
Tod, nennt er die drei menschlichen
Grundfragen. Sie lauten:

Wo komme ich her?
Wer bin ich?
Wo gehe ich hin?

Jean Gebser, geboren 1905 in

Posen, gestorben 1973 in Bern.

Kulturphilosoph und Dichter, Deuter
der wissenschaftlichen Ergebnisse
der Gegenwart. Gebsers
Untersuchungen sind vor allem der Manifestation

des menschlichen Bewusst-
seins in den verschiedenen
geschichtlichen Epochen gewidmet:
Sein Postulat der menschlichen Be-

wusstseinsmutationen ermöglicht
ein neues Menschen- und
Weltverständnis. Seit 1939 lebte Gebser in

der Schweiz, seit 1955 und bis zu
seinem Tode in Bern.

Wichtigste Werke:
Abendländische Wandlung (1943)
Ursprung und Gegenwart (1949:
Bd. I; 1953: Bd. II)

Asien lächelt anders (1968)

Fachzeitschrift Fleim 10/98



SYMPOSIUM IN RIGA

Es sind dies Fragen, die sich heute nicht
nur der reife Mensch stellt, sondern
auch unsere Kinder und Jugendlichen
tragen sie - ob bewusst oder unbewusst

- mit sich herum.
Die Fragestellungen: Wo kommen

wir her (als Menschheit und als einzelne)
und wo gehen wir hin? sind
Grundfragestellungen in Gebsers Werk. Und diese

Fragen stellt er in Bezug auf die
Entfaltung des menschlichen Bewusstseins.
Das heute vorherrschende Bewusstsein

zum Beispiel - Gebser nennt es das

mental-rationale - lässt sich durchaus
nicht mit mittelalterlichen und viel weniger

noch mit griechischen, ägyptischen
oder noch weiter zurückliegenden Be-

wusstseinsformen gleichsetzen. Durch
seine kulturhistorischen Studien an einer
Überfülle von authentischem Material,
das er einer strengen wissenschaftlichen
Sichtung unterzieht, kann er die vergangenen

menschlichen Bewusstheitszu-
stände folgendermassen bezeichnen:

archaisch vergangene
magisch Bewusstseinsformen
mythisch

mental gegenwärtig vorherrschende
Bewusstseinsform

integral zukünftige Bewusstseinsform

Die Übergänge von einem Bewusst-
seinszustand zum anderen nennt
Gebser Mutationen. Die letzte Mutation,

von der mythischen zur mentalen
Bewusstseinsstruktur, erfolgte ungefähr
ums Jahr 500 v. Chr. - sie ist unter
anderem durch das Erwachen des Ich-
Bewusstseins charakterisiert. Bewusst-
seinsmutationen vollziehen sich unter
dem Aspekt der Krise, häufig
einhergehend mit Weltuntergangsängsten. In

unserem Jahrhundert, in dem die mentale

Bewusstseinsform einseitig defi-
zient rational geworden ist, kündet sich

eine neue Mutation an: diejenige zum
integralen Bewusstsein. Das integrale
Bewusstsein hat unter anderem etwas
mit dem Transparentwerden der Zeit zu
tun.

Jede neue Bewusstseinsschicht baut
auf der alten auf, grenzt sich gegen diese

ab, ohne sie jedoch zu zerstören. Die

vergangene defiziente (das heisst in
erster Linie: einseitige) Bewusstseinsform
versinkt in unbewusste Tiefen. Sie wird

vergessen.
Die zur blossen ratio verkümmerte,

gegenwärtig vorherrschende (defiziente)

mentale Bewusstseinsstruktur
verführt den Menschen, nur noch das

Quantitative - was messbar, wägbar,
teilbar ist - als Realität anzuerkennen.
Der tieferen Bewusstseinsschichten ist

sich der heutige Mensch in der Regel
nicht mehr klar bewusst; man könnte
von einer kollektiven Verdrängung
sprechen. Dadurch beraubt sich der Mensch

seiner seelischen Wurzeln. Folge davon
ist, dass das heute erreichte Ich-Be-

wusstsein zu blosser Egoität und damit
zu einem einseitigen Egoismus
verkommt. Die Konsequenzen sind in unserer

heutigen Zivilisation überdeutlich
erkennbar. - Allerdings ist nicht zu über-

« Wonach soll sich
die Pädagogik des
zu Ende gehenden
20. Jahrhunderts
ausrichten

sehen, dass sich gerade in unserer Zeit
diese «vergessenen» Bewusstseinsschichten

zurückmelden. Ich denke dabei

zum Beispiel an die ganze «New-
age-Bewegung», den Esoterik-Boom,
die neuen (religiösen) Fundamentalismen,

aber auch an die weltweiten
(verzweifelten) Versuche der vorwiegend
jungen Generation, mit Hilfe von Drogen

wieder zu Erlebnissen zu kommen,
die die Grenze des bloss Rationalen
eindeutig sprengen.

Und in der Tat: Ganzheitliches
Menschsein würde bedeuten, dass wir
uns unserer tieferen, verborgenen
Bewusstseinsschichten wieder gewahr
würden, dass wir unsere archaischen,
magischen und mythischen Anteile wieder

auf legitime, das heisst gedankenklare

Weise ins Bewusstsein aufnehmen
würden. Bewusstmachung aber bedeutet:

Integration der tieferen Schichten
und damit Anerkennung der ihnen
zustehenden Wirksamkeit. Dazu zwei Zitate

von Gebser:

«Eine Lebensgestaltung ist nur dann
möglich, wenn wir uns klar darüber
Rechenschaft ablegen, wie wir als einzelne
bewusstseinsmässig strukturiert sind»
(VII, 370).

«Diese Strukturen miteinander und
ihrem jeweiligen Bewusstseinsgrad
entsprechend zu leben, dürfte zu einer
Annäherung an ein ganzheitliches
Leben befähigen» (II, 370).

Gebser lässt keinen Zweifel offen: der

Sprung in die Zukunft, ins Integrale,
kann nur glücken, wenn es dem heutigen

Menschen gelingt, diese Ganzheit
wieder neu in sich zu finden. Wir müssen

uns, wie Gebser sagt, wieder «in

unsere Ordnung» bringen - sozusagen
als Vorbereitung für den sich ankündigenden

Mutationssprung.

Bewusstseinsdimensionen
Gebsers philosophisches Hauptwerk
Ursprung und Gegenwart ist unter anderem

eine breite, ausführliche Darstel¬

lung der Bewusstseinsschichten, die den
Menschen konstituieren, verbunden mit
dem Versuch, daraus die Perspektiven
für die heutige Zeit und für die Zukunft
unserer Kultur aufzuzeigen. Es gibt von
diesem Hauptwerk so etwas wie eine

Kurzfassung. Es ist sein Aufsatz
Menschenbild und Lebensgestaltung,
entstanden im Jahre 1965. Dieser Aufsatz
ist auch im vorliegenden, in die lettische
Sprache übersetzten Band Einbruch der
Zeit enthalten. Unter der Fragestellung:
Was ist der Mensch? beschreibt Gebser
die vierfache bewusstseinsmässige
Strukturierung des Menschen, der wir
«unsere Lebens- und Reaktionsfähigkeit»

verdanken.

1. Archaisches Bewusstsein

Das archaische, bzw. das Ursprungsbe-
wusstsein ist jene älteste Struktur in uns,
die auch mit dem Paradieszustand
verglichen werden könnte. In den
Ursprungsmythen (Paradiesmythen) finden
sich Hinweise auf diese ursprüngliche
Seinsschicht. Ovid beschreibt diesen
Zustand als das «goldene Zeitalter»
(«Metamorphosen.»). Der archaische Mensch
ist noch «eingeschlossen und undifferenziert

und ungeschieden vom
Kosmos, vom All, von Gott...» (VI, 361). Im

taoistischen Werk Dschuang Dsi heisst

es: «Die wahrhaften Menschen der
früheren Zeiten schliefen traumlos».
Denn noch ist das reflektierende
Bewusstsein, das «Spiegelbewusstsein»,
nicht erwacht. Eine weitere chinesische
Äusserung besagt, dass die Menschen
der Vorzeit die Farben blau und grün
noch nicht unterscheiden konnten. Was
heisst das? Blau ist Farbe des Himmels,

grün die Farbe der Erde. Himmel und
Erde waren noch ungetrennt, stellten
für den damaligen Menschen eine Einheit

dar. - Gebser macht in diesem
Zusammenhang immer wieder darauf
aufmerksam, dass heute gebräuchliche
Begriffe wie «primitiv» für die Charakterisierung

dieser menschlichen Daseinsform

natürlich zu kurz greifen und bloss

von einer mental-rationalen Überheblichkeit

zeugen.

2. Magisches Bewusstsein

Mit dem Übergang zum magischen
Bewusstsein beginnt der Mensch, der Welt
in einer zwar immer noch schlafhaften
Weise gegenüberzutreten. In diesem
vitalen, noch ungeteilten Wurzelbereich
sind die Dinge immer alle gleichzeitig
vorhanden. Sie fallen dem Menschen zu

- was wir heute als «Zufall» bezeichnen,
hat seine Wurzeln in diesem Bereich. Im

magischen Erleben steht jeder Teil für
das Ganze (pars pro toto). Was ich erlebe,

ist gegenwärtig - nur gegenwärtig

Fachzeitschrift Heim 10/98



SYMPOSIUM IN RIGA

ist, was ich erlebe. Alles wirkt auf alles;
es herrscht Gegenwärtigkeit und
Gleichzeitigkeit. Noch kennt der Mensch nicht,
was wir mental exaktes, kausales Denken

nennen.
Der magische Mensch ist der

vornehmlich empfangende und hörende
Mensch (Zentralorgan: Ohr). Noch ist
der Mensch gewissermassen Ich-los. Er

ge-horcht, ist hörig - Begriffe, die
(zumindest in der deutschen Sprache) mit
dem Ohr, dem Hören zu tun haben.
Abbildungen aus dieser Zeit zeigen den
Menschen noch mundlos. Er versucht

tt Das mentale
Denken verändert
das Verhältnis
von Mensch zu
Mensch.

nun aber auch schon, der ihn umgebenden

Natur gegenüberzutreten, sich aus
ihrer Umarmung zu lösen - und sie

langsam zu beherrschen. Er bedient sich

dabei des Zaubers, des Rituals. Er

entwickelt Macht - Macht, die auch
missbraucht werden kann. Und auch heute:
Wo Macht ausgeübt wird, zwingen wir
den Mitmenschen, sein Ich-Bewusstsein

weitgehend auszuschalten, er soll
gehorchen, wird hörig und damit abhängig.

Es bedeutet dies ein Rückfall in eine
heute unzeitgemässe defiziente magische

Struktur. Überall dort, wo heute
der Mensch auf seine Biologie verkürzt
wird, besteht die Gefahr, dass
unmenschliche Wertsyteme bzw.
Machtstrukturen aufgebaut werden (vgl.
Rassismus- und Sexismusprobleme).

Der magische Mensch lebt eindimensional,

vorperspektivisch, räum- und
zeitlos. Sein Tun ist in dem Sinne
magisch, als es ihm gewissermassen schlafend

gelingt. Die ersten Versuche, sich

seiner Umwelt entgegenzustellen,
finden sich im Ritual. Das Jagdritual zum
Beispiel spielt dabei eine wichtige Rolle.

Ich zeichne ein Tier in den Sand - banne
es dadurch und bemächtige mich seiner.

- Die sozialen Bezüge findet der magische

Mensch in der Stammeswelt, im
Clan.

3. Mythisches Bewusstsein

Der Übergang zur mythischen Struktur
ist gekennzeichnet durch das Erwachen
der Seele und mit ihr der ganzen
dazugehörenden Bilderwelt. Aber das
Bewusstsein ist noch träumend: der
individuelle Traum und die Mythen der Völker
als Kollektivträume der Menschheit.

Es ist auch ein Erwachen zur Polarität,

und Polarität bedeutet Spannung,

bewusstseins- und lebensfördernde
Spannung. Das erwachende reflexive
Bewusstsein erlaubt es dem Menschen,
nun am kosmischen und rhythmisch-naturhaften

Zeitablauf teilzuhaben. Noch
ist keine volle Raumvorstellung vorhanden,

kein perspektivisches Raumdenken
möglich, da der Mensch gewissermassen

noch in einer Zweidimensionalität
lebt.

Für den mythischen Menschen ist
auch das physisch Nichtanwesende
anwesend. Er erlebt zwar eine polare Welt,
aber es ist eine Welt der Ergänzungen:
Licht-Finsternis, Tag-Nacht, Sonne-
Mond, Leben-Tod, Mann-Frau. Das Yin-
Yang-Prinzip der Chinesen ist ein
Beispiel für diese Erlebnisart. Grün und
Blau werden jetzt als gesondert
empfunden, aber nicht als Gegensätze,
sondern als polare (sinnvolle) Entsprechungen.

Dem Bild, dem bildhaften Wahrnehmen

kommt zentrale Bedeutung zu: es

ist der Mythos. In den Mysterien verehrt
der mythische Mensch die Götter.

Das Erleben des mythischen
Menschen ist noch Wir-haft; mit der Familie,
den Ahnen fühlt er sich eins. In

ausgeprägten Ahnenkulten träumt er seine

eigene Existenz über die sichtbare Spanne
seines Daseins hinaus.

4. Mentales Bewusstsein

Durch die Mutation zum mentalen
Bewusstsein erwachte der Mensch gleichsam

zum Tagesbewusstsein. Dieser

Übergang, der die Menschheit in eine
Krise stürzte und der mit
Weltuntergangsstimmungen einherging, spielte
sich weltweit ab. Für die europäische
Kultur vollzog sich dieser Wandel in

exemplarischer Weise in Griechenland. Er

konsolidierte sich um das Jahr 500
v. Chr.

Der Wir-hafte Mensch mutierte zum
Ich-Menschen. Gebser weist auf die
Tatsache hin, dass in der Odyssee dieses Ich

erstmals bewusst und voller Stolz
ausgesprochen wurde: Ich bin Odysseus
(8. Gesang). Wenn früher erzählt,
berichtet wurde, wird jetzt gesprochen,
von Mensch zu Mensch. Es entsteht der

Dialog, denn wo das Ich erwacht,
erwacht auch das Du (Buber: «Ich werde
am Du.»).

Es entstehen erste philosophische
und wissenschaftliche Texte. Häufig sind
sie als Dialoge konzipiert. Gebser nennt
in diesem Zusammenhang die Namen

von Zarathustra, Lao-tse, Buddha, So-

krates, Piaton und andere.
Das mentale Denken verändert das

Verhältnis von Mensch zu Mensch.

Gleichzeitig eröffnet sich ihm aber auch
die Dreidimensionalität des Raumes, die

dann, unter anderem durch die «Ent¬

deckung» der Perspektive, in der
Renaissance erst ihre volle Ausgestaltung
findet (Petrarca, Giotto, Leonardo). Der

Fluchtpunkt wird zum Gegenbild des
einen Standpunktes. Die Welt ist nun
nicht mehr Traumbild oder Mythos,
sondern sinnenfällige Tatsache. Nicht von
ungefähr bezeichnet Gebser das Auge
als Zentralorgan der mentalen Weltsicht.

Und heute? Gebser stellt eindringlich dar,
dass das, was die mentale Struktur
darstellte, sich in den letzten Jahrhunderten
ins Masslose vereinseitigt hat. Das mentale

Bewusstsein hat sich in ein bloss

noch rationales verengt. Die rationale
Welterfassung ist die defiziente Form der
mentalen Struktur. Ratio heisst nicht nur
Vernunft, sondern bedeutet auch teilen,
zerstückeln, verengen. Die Welt wird
gemessen und vermessen. Der Gedanke
der Ganzheitlichkeit ist verloren gegangen,

die Welt ist dual geworden: entwe-
der-oder, hell oder dunkel, gut oder
böse, Individualität oder Gemeinschaft,
Leben oder Tod. «Alles Messen, was
messbar ist, und alles messbar machen,
was es noch nicht ist» (Galilei) - das ist

die Parole der Neuzeit. Qualitatives Denken

wurde durch einen bloss noch
quantitativen Nützlichkeitsaspekt abgelöst.
Die Folge davon: Machbarkeitswahn,
einseitige Technisierung, Atomisierung
(bis in die persönlichen Beziehungen),
Verlust der Mitte, letztlich: Sinnverlust,
mit allen seinen verheerenden Folgen.
Dieser Sinnverlust, am auffälligsten bei

der Jugend, hat aber auch die Erwachsenenwelt

im Griff.

5. Integrales Bewusstsein

Gebser ist ein Denker unserer Zeit. Seine

bewusstseinsgeschichtlichen
Untersuchungen zielen letztlich auf unsere
Gegenwart, auf das zu Ende gehende 20.
Jahrhundert. Aus seiner Sicht nähert

it Das mentale
Bewusstsein hat
sich in ein bloss
noch rationales
verengt.

sich auch heute wieder eine bewusst-
seinsgeschichtliche Epoche ihrem Ende.

Die Zeit, in der die Welt auf bloss
mental-rationale Art gesehen und erfasst
worden ist, ist hinfällig geworden. Die

Hinweise, dass unsere traditionellen
(rationalen) Denkmodelle nicht mehr
ausreichen, um diesem Neuen, das sich als

Umbruch, als neue Mutation ankündigt,
schöpferisch zu begegnen, ja ihm zum

Fachzeitschrift Heim 10/98



SYMPOSIUM IN RIGA

Durchbruch zu verhelfen, mehren sich.
Dieses Neue - Gebser spricht von der
«not-wendenden» Wiederentdeckung
des Geistigen - fordert von uns eine

neue Haltung der Offenheit und
Bereitschaft. Ansätze zu diesem neuen be-

wusstseinsgeschichtlichen Sprung sieht
Gebser auf fast allen Lebensgebieten: in
der Kunst, in der Literatur, in den exakten

Wissenschaften, in der Philosophie.
Gebser bezeichnet diese neu sich

ankündigende Bewusstseinsdimension
als integrales Bewusstsein. Er lässt auch
keine Zweifel darüber offen, dass von
uns - wenn wir diese weltgeschichtliche
Umbruchssituation bestehen wollen -
eine bewusste und aktive Teilnahme an
diesem Prozess gefordert wird. Wenn
wir sie nicht zu leisten gewillt sind,
«wird das neue Bild vom Menschen ein
Wunschtraum bleiben, der dann kein
Erwachen kennen wird, weil ohne sie (das
heisst ohne unsere aktive Teilnahme) die
Welt und Menschheit zum Tode verurteilt

sind» (VI, 375).
Und welches sind die Forderungen,

die Gebser konkret an den heutigen
Menschen stellt?

Wir müssen uns, so Gebser, selber in
Ordnung bringen - in unsere Ordnung
bringen. Es geht um die Integration all

dessen, was uns bewusstseinsmässig
konstituiert. Nur durch die Anerkennung

unserer Bewusstseinsdimensionen
und das bewusste Verfügen über sie

werden wir ganz. Wir dürfen weder das

Magische noch das Mythische oder
Mentale in uns verleugnen. Aber wir
müssen lernen, damit vollwach bzw.
vollbewusst umzugehen.

Dass der Versuch, sich diesen neuen
Erfordernissen zu stellen auch
Konsequenzen für den pädagogischen Bereich
hat, ist offensichtlich. Im letzten Teil

meiner Ausführungen möchte ich dazu
noch ein paar Gedanken äussern.

Die pädagogische Relevanz
Gebserscher
Bewusstseinsstrukturen
Wie wir alle wissen, gibt es gewisse
pädagogische Grundfragen. Eine von
ihnen lautet: Wie bringen wir als Lehrer
bestimmte Lerninhalte an das Kind? Wie
müssen wir sie «verpacken», damit sie

für das Kind bekömmlich sind? Erfordert
das Alter des Kindes eine bestimmte,
ihm angepasste Vermittlungsart?

Solche Fragen, fürchte ich, fänden
nicht die Zustimmung Gebsers. Wer so
fragt, fragt aus einem (defizienten)
rationalen, erfolgsorientierten Verständnis
heraus. Ich denke, die Fragestellung
müsste anders lauten: In welcher Weise,
jenseits von allem gängelnden Eingriff,
nimmt das Kind, der heranwachsende
Mensch Lern- bzw. Weltinhalte auf?

Wie steht es in einem bestimmten Alter
als aktives, neugieriges Wesen der Welt
gegenüber? Wie lebt es sich in diese

hiesige Welt ein - in eine Welt der Natur,

der Kultur und Zivilisation, in eine
Welt der Menschen? Wie erlebt es die
Welt?

Ein Sonntagsspaziergang...
Ich lade Sie ein, in Gedanken eine Familie

auf ihrem zugegebenermassen etwas
idyllischen Sonntagsspaziergang zu
begleiten: Vater, Mutter, drei Kinder im Alter

von 4, 9 und 15 Jahren. Ein schöner,
sonniger Frühlingstag - am Waldrand
eine Ruhebank, die zum Verweilen
einlädt. Beobachten wir nun die drei Kinder.

Wir werden feststellen, dass sie sich

völlig unterschiedlich verhalten. Das

jüngste springt und hüpft herum, kann
keinen Augenblick stillsitzen. Es ergreift,
was ihm unter die Finger kommt: welke
Blätter, Tannzapfen, Steine. Holzstücke
verwandeln sich in seinen Händen zu
Tieren (mein Hündchen) oder in Gegenstände

seiner Erfahrungswelt (mein
Auto). Aber allzulange wird es sein
Interesse nicht auf eine Sache konzentrieren

können. Es ist ständig in Bewegung;
wenn es hinfällt, rappelt es sich wieder
hoch. Ja, man könnte sagen: Es ist

Bewegung, sein ganzes Wesen ist Bewegung.

- Völlig anders verhält sich das

10-jährige: Es freut sich auf die
Geschichte, die die Mutter oder der Vater
ihm versprochen haben. Und wenn das
Märchen beginnt, hängt es an den
Lippen der erzählenden Person. Sein Herz

klopft schneller, wenn der Held in
Gefahr ist, es atmet erleichtert, wenn dieser

sich retten kann... Es lebt im Bild, im
bildhaften Wort der Erzählung mit,
nimmt emotionalen (seelischen) Anteil
am Geschehen. - Und das älteste Kind?
Es hat sich ein Plätzchen ausgesucht,
abseits von den Eltern und Geschwistern.

Im Schatten eines Baumes träumt
es vor sich hin, liest vielleicht in seinem
Lieblingsbuch oder hört sich via Kopfhörer

seine Lieblingsmelodien an. Es will
nicht gestört werden, weder von den
Eltern noch von den Geschwistern. Ja, die
Tatsache, dass es an diesem Ausflug
überhaupt teilnimmt, ist nicht
selbstverständlich. Abgrenzung ist eines der
Stichwörter in diesem Alter.

Entwicklungspsychologische
Gesichtspunkte zum
menschlichen Lebenslauf

In der Kinder- und Jugendpsychologie
der letzten Jahrzehnte taucht immer
wieder die Frage auf, auf welche Weise
sich die Entwicklung des Individuums
vom Säugling zum mündigen Menschen
vollziehe. Während v.a. amerikanische

und russische, vom Behaviorismus bzw.
von der Reflexologie herkommende
Autoren eine von inneren Faktoren gesteuerte,

kontinuierliche und phasenweise
Entwicklung leugnen, sind die europäischen

Forscher eher Vertreter eines
gestuften Entwicklungsvorgangs. Sie

gehen von einer mehr oder weniger
typischen und zeitlich beschreibbaren
Abfolge von Entwicklungsphasen aus. Jede

dieser Phasen stellt eine neue Bewusst-
seins-Dimension dar, wie der
Heranwachsende die Welt sieht, erlebt,
erobert und ihr entgegentritt. Vertreter
dieser Richtung sind unter anderem
Sigmund Freud mit seiner psychoanalyti-

« Wir dürfen weder
das Magische noch
das Mythische
oder Mentale in
uns verleugnen.

sehen Sicht, Rudolf Steiner mit seiner
Lehre der phasenweisen Abfolge von
«Geburten» (physischer Leib / Lebensleib

/ Seelenleib / Ich-Leib) sowie der
1980 verstorbene Schweizer Entwick-
lungspychologe Jean Piaget. Es sei hier

nur erwähnt, dass sowohl R. Steiner wie
auch E. Erikson beschreiben, wie sich der
Mensch über sein Kindes- und Jugendalter

hinaus ständig weiterentwickelt
und dass der gesamte menschliche
Lebenslauf unter einem Entwicklungsaspekt

gesehen werden kann.
Jean Gebser geht davon aus, dass

sich in der Individualentwicklung die
Menschheitsentwicklung widerspiegelt.
Er ruft dazu auf, dass jeder einzelne in

sich den Weg überblickt, den die
Menschheit als ganze zu gehen hatte.
Und so wie er in der Menschheitsentwicklung

verschiedene Bewusstseins-
phasen unterscheidet, so kann man dies
auch in Bezug auf die Individualentwicklung

tun.
Dazu Gebser: «Das Einzelleben

untersteht im kleinen ähnlichen Vollzugsgesetzen

wie das menschheitliche. Auch
der Weg des einzelnen Menschen ist ein
Weg der zunehmenden Bewusstwer-
dung. Er führt aus der Ichlosigkeit über
die Ichhaftigkeit zur Ichfreiheit. Wer diesen

Weg verfehlt, der hat, wenigstens
heute und als Europäer, sein Leben
verfehlt. Ein jeder von uns muss zwischen
dem 28. und 35. Lebensjahr sein Ich

gewinnen, muss das realisieren, was man
als Ichfreiheit bezeichnen kann... Es sei

damit nur allgemein auf den uralt
bekannten Siebener-Rhythmus verwiesen,
um den schon Solon und damit Piaton

gewusst haben und den die moderne
Medizin wiederentdeckt hat, da sich ja
alle Zellen unseres Körpers nach sieben

Fachzeitschrift Heim 10/98



SYMPOSIUM IN RIGA

Jahren vollständig neu bilden...» (V/1,

255).
Und an anderer Stelle: «Das Kindesalter

entspricht durchaus der magischen
Struktur, das spätere dann der
mythischen...» (VI, 365).

Übrigens weist auch Piaget darauf
hin, dass «die [Entwicklungs-] Stadien
stets in der gleichen Reihenfolge auftreten»',

auch wenn seinem Entwicklungsmodell,

da aus einem anderen Blickwinkel

konzipiert, nicht ein 7-Jahres-Zyklus
zugrundeliegt. Im weiteren betont er -
auch hier in Übereinstimmung mit
Gebsers Vorstellung eines notwendigen
bzw. lückenlosen Durchlaufens der
einzelnen Bewusstwerdungs-Stufen -, dass
das Nichtbeachten dieser Entwicklungsgesetze,

wie dies in einer heute häufig
orientierungslosen Pädagogik
geschieht, dem kindlichen Entwicklungsverlauf

zuwiderläuft: «Erinnert sei daran,

dass ein Kind jedes Mal, wenn man
ihm verfrüht etwas beibringt, das es

auch selber hätte entdecken können,
daran gehindert wird, es eigenständig
zu finden und infolgedessen vollständig
zu verstehen.»2

Bewusstseinsstrukturen
in der Individualentwicklung
Wir können nun, bei aller gebotenen
Vorsicht, versuchen, aus Gebsers
fragmentarischen Andeutungen einen
stufenweisen Entwicklungsvorgang für das
Kinder- und Jugendalter skizzieren. Es

muss betont werden, dass es sich dabei

um einen Versuch handelt, der aber, wie
uns scheint, von grosser pädagogischer
Relevanz sein könnte - im Sinne einer

Orientierung, im Sinne einer
Sichtbarmachung dessen, was dem Eieranwachsenden

in einem bestimmten Alter, auf
einer bestimmten Bewusstseinsstufe

entspricht3.
Die archaische Bewusstseinsstruktur

gilt wohl für das Kind vor und unmittelbar

nach der Geburt. Sein Bewusstsein
ist noch vorräumlich und vorzeitlich, es

entspricht demjenigen des Tiefschlafes.
Mit seinem Leib wächst es in den Raum
hinein. Noch sind keine Dimensionen
erlebbar, denn es bildet mit seiner Mutter
eine Identität, ein psychophysische
Ganzheit. Es ist allbezogen; eine
überpersönliche, kosmische Weisheit regelt
die Lebensabläufe, den Aufbau seines
Leibes und die Ausgestaltung seiner

Organe. Noch ist es nicht ganz diesseitig,

1 Jean Piaget, Meine Theorie der geistigen
Entwicklung, in: Geist und Psyche, Fischer TB

42258, Frankfurt 1983, S. 43.
2 a.a.O., S. 49
3 Ich beziehe mich dabei auf einen Aufsatz

von Franz Dodel: Jean Gebser und die Schule.
Erschienen in «Gegenwart» Nr. 6,
Februar / März 1983.

«hiesig»; Himmel und Erde sind noch

ungetrennt.
Die magische Struktur kann in etwa

dem ersten Jahrsiebent bzw. der
Vorschulzeit zugeordnet werden. Raum-
und Zeitempfinden sind eindimensional,
es erlebt seine Umwelt räum- und zeitlos.

Raum hat insofern eine Bedeutung,
als er den unmittelbaren Umraum des
Kindes darstellt. Dieser allerdings wird
erkundet und konzentrisch erweitert. Es

fehlt ihm aber noch die Tiefe. Alles ist

Gegenwart, ist Hier und Jetzt. Es gibt
noch kein wirkliches Gestern und kein

Morgen. Der Schlaf nimmt einen grossen

Teil seines Daseins ein. Im Vordergrund

steht die Entwicklung des
Vitalbereichs. Die Körperfunktionen werden
langsam in einen bestimmten Rhythmus
gebracht. Noch Ichlos, lebt es eingebettet

in seine Umgebung. Eingeflochten in

seine Sippe, erlebt es dort Wärme und
Geborgenheit. Die sich entwickelnde
Sprache hat zunächst magischen und
bannenden Charakter («Heile, heile

säge...»); es nimmt sie vor allem als

Klang und Rhythmus auf. Das Ohr ist
zunächst zentrales Sinnesorgan; es

nimmt die Welt, die Umgebung weitgehend

durchs Gehör auf - nicht von
ungefähr hat jedes Volk einen so reichen
Schatz an Wiegen- und Kinderliedern.
Schon Pestalozzi wusste davon; in

seinem Aufsatz «Über den Sinn des

Gehörs in Hinsicht auf Menschenbildung

durch Ton und Sprache» (Krit.
Ausgabe Bd. 16) spricht er von der

Wichtigkeit des Gehörs für die Entwicklung

des Kindes. Das Kind horcht und

ge-horcht, was unter anderem in seiner
fast unermüdlichen Nachahmung zum
Ausdruck kommt. Der Tageslauf ist

rhythmisch gegliedert: Essen, Trinken,
zu Bett gehen. Alles wird zum Ritual.
Die Puppe, das Stofftier sind seine
Beschützer, seine magischen Helfer. Sie

leben; es führt mit ihnen Gespräche, es

teilt mit ihnen Freude und Leid.

Die mythische Struktur dürfte dem
zweiten Jahrsiebent entsprechen, also

dem Alter zwischen 7 und 14 Jahren.
Natürlich dürfen wir uns nicht sklavisch

an diese Zahlen halten - sie sind nur
Orientierungshilfen für die Beobachtung. In

dieser Phase erwacht die subjekthafte
Seele, die Welt wird mit dem Herz, dem
Gemüt wahr- und aufgenommen. Be-

wusst wird nun auch ein Gegenüber
erkannt: hier bin ich, dort ist die Welt. Das

Kind erlebt die Welt nun zweidimensional,

aber immer noch unperspektivisch
(s. Kinderzeichnungen). Es hat zwar
einen Umraum, aber der dreidimensionale

Raum als solcher ist noch nicht
erschlossen, noch herrscht der
«Goldgrund» vor. Das Kind erlebt sich in die
naturhaften Zeitabläufe eingebettet:
Tag und Nacht, die Jahreszeiten werden

nun bewusst erlebt. Die mündliche
Erzählung, Mythen und Märchen werden
jetzt gierig aufgenommen (eingesogen!),

in imaginativen Bildern erlebt das

Kind die Polaritäten von Gut und Böse,
Hell und Dunkel, Leben und Tod. Noch
vollzieht sich sein Leben in grossen,
überschaubaren Kreisen, was unter
anderem in der Geometrie vieler Kinderspiele

zum Ausdruck kommt (Kreisspiele).

Eingebettet in die Familie, lebt es

noch stark in einem Wir-Gefühl; wenn
es «wir» sagt, meint es sich und seine
Familie oder die Schulklasse. Es steht der
Welt und den Menschen noch vertrauensvoll

gegenüber; an der klaren und
gerechten Haltung der Eltern und Erzieher

(Rudolf Steiner spricht in diesem
Zusammenhang von «liebevoller
Autorität») kann es langsam seiner eigenen
seelischen Autonomie entgegenwachsen.

In der ersten Schulzeit lebt das Kind

vorwiegend in einer mythischen
Bewusstseinsstruktur. Es nimmt die
Weltinhalte noch weit mehr in Bildern denn
in intellektuellen Formeln auf. In Mythen
und Erzählungen findet es diejenigen
Inhalte, die sein erwachendes Seelisches
nähren. Im Märchen, aufgespalten in

verschiedene Personen, tritt dem Kind
sein eigenes Menschsein bildhaft vor
Augen. Seine noch nicht voll bewusst
gestellten Fragen nach dem Woher?
Wohin? Wozu? erfahren hier Antworten,

die keimhaft den Grund zu seinem
Lebenssinn als Erwachsener legen. Die
Märchen bieten ihm Identifikationsmöglichkeiten;

das Problem von Gut und
Böse etwa, wie es dies selber dunkel in

seinem Innern spürt, wird hier anhand
von archetypischen Bildern nacherlebt.
Wohl dehalb sagt Herder, dass im
Gemüt eines Kindes, dem nie Märchen
erzählt worden seien, «ein Stück Feld»

brachliege, das auch in «späteren Jahren

nicht mehr bebaut» werden könne.
Und Bruno Bettelheim hebt in seinem
1975 erschienen Buch «Kinder brauchen

Märchen» hervor, dass Märchen in

«hervorragender Weise» der Selbstfin-
dung dienen, den ganzen Menschen
ansprechen und die Ich-Entwicklung
fördern. - Ich denke, dass gerade für die

Pädagogik des ersten Schulalters diese

Einsichten, die auch aus Gebsers
Gedanken resultieren, von fundamentaler
Wichtigkeit sind und dazu führen müssen,

wieder vermehrt und bewusst
einen bildhaften Erlebnisunterricht zu

pflegen.
Mit der Pubertät, mit dem Eintritt ins

dritte Jahrsiebent (14. bis 21. Lebensjahr)

beginnt die Phase der mentalen
Struktur. Das rationale, logische Denken
wird bestimmend. Die moderne Ent-

wicklungsspychologie lehrt uns, dass

das «abstrakte Argumentieren» bzw.

Fachzeitschrift Heim 10/98



SYMPOSIUM I N R G A

das «formale Denken» (Piaget) gegen
das Pubertätsalter hin einsetzt. Auch
die Fähigkeit, mechanisch-physikalische
Kausalbeziehungen sicher zu erfassen,

beginnt erst in diesem Alter4. Die Dreidi-
mensionalität des Raumes wird nun be-

wusst wahrgenommen, erobert und
perspektivisch dargestellt (geometrischtechnisches

Zeichnen). Die Zeit wird als

Abstraktum gemessen und hat vor allem

quantitativen Charakter. Das polare Erleben

weicht der Gegensätzlichkeit, wird
zum sich ausschliessenden Entweder-
Oder. Auge und Gehirn werden nun zu
den Zentralorganen, mit denen die Welt
zu erfassen gesucht wird. An Stelle der
Phänomene kann jetzt die Vorstellung
treten. Das Handeln ist auf einen
bestimmten Zweck und auf ein Ziel
ausgerichtet; Probleme sind da, um gelöst zu
werden. Der junge Mensch kann nun
auch abstrahieren; so kann zum Beispiel
die Gottesvorstellung zum abstrakten
Begriff werden. Die Welt zerreisst in ein

Gegenüber von Subjekt und Objekt. Der
Heranwachsende beginnt sich von den

engen Familienbanden zu lösen; das

eigene Ich wird ansatzweise entdeckt. Der

junge Mensch ist auf dem Weg zur
äusseren und inneren Selbständigkeit.

4 H. Nickel, Entwicklungspsychologie des Kindes-
und Jugendalters, Bd. 2, Bern, 1975, S. 242

Zusammenfassend
lässt sich sagen:

• In der magischen Bewusstseinsstruk-
tur (Vorschuialter) empfindet das

Kind: Die Welt ist nachahmungswert.

Das Kind wird zum unermüdlichen

«Macher».

• In der mythischen Bewusstseinsstruk-
tur (erste Schulzeit) erlebt das Kind:
Die Welt ist gestaltens-wert. Das

Kind wird zum phantasievollen
«Gestalter».

• In der mentalen Bewusstseinsstruktur
(Vorpubertät, Pubertät) reflektiert der
Jugendliche: Die Welt ist denkenswert.

Der Jugendliche wird zum
kritischen «Denker».

Mit der Mündigkeit ist auch der Teil dessen,

was wir Fremderziehung nennen
könnten, zu Ende. Was nun beginnen
muss, sofern der Mensch sich nicht mit
dem bisher Erreichten zufriedengibt -
und jedes Stehenbleiben bedeutet
bekanntlich Rückschritt -, ist die Selbsterziehung.

Der erwachsene Mensch ist

nun in einem existentiell vertieften Sinn

für sich selbst verantwortlich. Er wählt
nun bewusst aus, was seiner inneren
Entwicklung förderlich ist. Dass es dabei
auch um die Offenheit in Bezug auf

Wahrnehmungsprozesse gehen könnte,
die über das dem Alltagsbewusstsein
Gewohnte hinausgehen, dürfte vor dem

Hintergrund der Gebser'schen Konzeption

klar sein. Und das muss meiner
Meinung nach folgendes bedeuten:

• Unser Verhältnis zur Wirklichkeit ist ein

bewusstseinsmässiges. Wirklichkeit ist
ein Akt unseres Bewusstseins.

• Bewusstseinsmässig stehen wir als
Menschen in einem lebenslangen Ent-

wicklungprozess. Gebser weitet das

evolutive Denken, das in der Biologie
längst zur Selbstverständlichkeit
geworden ist, auf den Menschen aus:
dieser ist ein sich selbst bewusstwer-
dendes Wesen.

0 Entwicklung ist nur möglich, wenn wir
das Geistige als Kraft der Verwandlung
in unser Leben integrieren. Das Geistige

wird transparent und offenbar im
Überwinden des Nur-Magischen, Nur-

Mythischen, Nur-Mentalen. Das Geistige

ist die Kraft der Integration aller Be-

wusstseinsstufen zur Ganzheit des
Menschen.

0 Pädagogisch handeln bedeutet, den
heranwachsenden Menschen auf
seinen Bewusstseinsschritten zu begleiten
und ihm die dazu jeweils erforderliche
«Nahrung» zu bieten

Welche Qualität?
Suchen Sie ein Managementsystem, das die Qualitätsentwicklung und -Sicherung auch wirklich
ins Zentrum stellt und gleichzeitig zertifizierbar ist? ID*** ermöglicht Ihnen und Ihren Mitarbeitenden

eine umfassende Auseinandersetzung mit Qualitätsfragen, und erlaubt die Wirtschaftlichkeit

und Qualitätsstandards auszuweisen. ID*** hat folgende Pluspunkte:

• speziell für Organisationen im Non-Profit-Bereich entwickelt
• Qualitätsnachweis gemäss KVG und BSV

• spürbare und laufende Qualitätsverbesserung

• konsequente Ausrichtung auf die Bedürfnisse der Klientinnen und Klienten

• überschaubares, pragmatisches Vorgehen, klare Preispolitik
• fokussiert auf das Wesentliche

• Einbezug der Anspruchsgruppen
• Lernerlebnis mit den Betroffenen

• Möglichkeit der Zertifizierung durch Bureau Veritas Quality International

Weitere Informationen und Unterlagen erhalten Sie bei der ID Fabrik in 2515 Prêles,
Tel. 032 315 25 85, Fax 032 315 25 63, email: ID_Fabrik@bluewin.ch

Fachzeitschrift Heim 10/98


	Das Werk von Jean Gebser : bewusstseinsgeschichtliche und pädagogische Aspekte

