Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim
Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 69 (1998)

Heft: 10

Artikel: Das Werk von Jean Gebser : bewusstseinsgeschichtliche und
padagogische Aspekte

Autor: Bartschi, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-812742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-812742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WERK

SYMPOSIUM IN RIGA

VON JEAN GEBSER

Bewusstseinsgeschichtliche und padagogische Aspekte

Von Christian Bartschi

1996, im Pestalozzi-Jahr, fand an der Universitat Lettlands in

Riga ein Pestalozzi-Symposium statt. Zu diesem Anlass hatte ein Schweizer

Freundeskreis die Ubersetzung und Herausgabe wichtiger Pestalozzi-Schrif-

ten in lettischer Sprache finanziert. Im Friihling 1998 konnte den lettischen

Studentinnen ein weiterer Denker erschlossen werden: Jean Gebser. Das

Buch, das diesmal libersetzt und gedruckt wurde, tragt den Titel «Einbruch

der Zeit»; es enthalt einfiihrende Schriften in die Gedankenwelt Jean

Gebsers. Es wurde 1995 von Dr. Rudolf Himmerli im Novalis Verlag heraus-

gegeben. Nachfolgender Text ist der Einfiihrungsvortrag ins Werk Jean

Gebsers, unter besonderer Beriicksichtigung seiner Bedeutung fir die

Padagogik und Entwicklungspsychologie.

nde Mérz 1996 fand hier in Riga ein

Pestalozzi-Symposium statt. Anlass
dazu war der 250. Todestag des Pad-
agogen. Ein Band mit ausgewahlten, in
die lettische Sprache Ubersetzten Pesta-
lozzi-Texten konnte damals den Studen-
ten, der Offentlichkeit tibergeben wer-
den.

Ich durfte bei dieser Gelegenheit zu
lhnen zum Thema «Pestalozzi und die
besonderen Kinder» («Fachzeitschrift
Heim», Oktober 1996) sprechen. Ich
versuchte aufzuzeigen, dass der 1799
geschriebene Stanserbrief padagogische
Ansatze enthalt, die bis heute ihre Guil-
tigkeit bewahrt haben, ja heute, in einer
Zeit grosser padagogischer Desorien-
tiertheit, vielleicht aktueller denn je sind.
Ich sprach von Pestalozzis 3-Stufen-Mo-
dell, das er, im Zusammenleben mit ei-
ner grossen Schar verwahrloster Kinder,
praktizierte:

1. Weitherzigkeit. Ermogliche deinen
Kindern, weitherzig zu sein, indem
du ihre Bedurfnisse — auf leiblicher,
seelischer und geistiger Ebene — be-
friedigst.

2. Fertigkeiten. Bringe ihnen viele Fer-
tigkeiten bei, damit sie selbstsicherer
werden, Vertrauen zu sich und der
Umwelt aufbauen konnen (Selbst-
kompetenz).

3. Worte. Er sprach von den «gefahrli-
chen Zeichen des Guten und Boésen»,
den Worten. Er warnte vor inhalts-
leeren Belehrungen; er wollte nicht,
dass der Lehrer zum Prediger werde.
Und wenn Worte, dann nur im Zu-
sammenhang mit wirklichen, erleb-
ten, erlebbaren Vorgéngen des All-
tags. Die Worte sollten nicht zu lee-
ren Floskeln verkommen...

M Fachzeitschrift Heim  10/98

Pestalozzi wollte mit diesen Ausflhrun-
gen eine gewisse Ordnung/Reihenfolge/
Stufung aufzeigen, die im erzieheri-
schen Umgang mit Kindern wichtig ist.
Zuerst also schwerpunktmassig das
Herz, dann die Hand und schliesslich der
Kopf. Pestalozzi wusste, wovon er
sprach. Er war sowohl padagogischer
Praktiker wie auch Denker und Schrift-
steller.

Das Werk Jean Gebsers:
Grundfragen

Jean Gebser, von dem wir heute spre-
chen, lebte rund 150 Jahre nach Pesta-
lozzi. Er lebte im 20. Jahrhundert, war
also unser Zeitgenosse. Das Buch, das
diesmal in Ihre Sprache Ubersetzt wur-
de, tragt den Titel Einbruch der Zeit.
Auch es enthdlt eine Auswahl von Tex-
ten von Jean Gebser, die von Dr. R.
Hémmerli ausgewahlt wurden. Diese
Texte scheinen zunéchst von einer ganz
anderen Thematik zu handeln, als was
uns bei Pestalozzi entgegentrat. Und
doch: Wir werden sehen, dass auch
Gebsers Gedankengange sehr wohl et-
was mit padagogischen Fragestellungen
zu tun haben, sofern man den Begriff
der Padagogik nicht allzusehr ein-
schrankt.

Zugegeben: Jean Gebser war kein
Padagoge —im Ublichen, wortlichen, en-
gen Sinn. Er war Philosoph, Kulturphilo-
soph, Schriftsteller, Dichter — Bewusst-
seinsforscher. Uber Pé&dagogik hat er
sich kaum gedussert; allerdings gibt er
im Zusammenhang mit der Frage der
menschlichen  Bewusstwerdung  den
Hinweis, dass die von der Menschheit
durchschrittenen  Bewusstseinsstufen

mit den Entwicklungsstadien im Kindes-
alter verglichen werden konnten. Ich
werde darauf zurickkommen.

Gebsers universelles Denken konnte
auch die Schule nachhaltig befruchten.
Sein Werk scheint mir wie kaum ein an-
deres geeignet, dem Lehrer Orientie-
rung und Ausrichtung zu geben. Denn —
ich mochte es als existentielle Frage un-
seres Berufsstandes formulieren: Wo-
nach soll sich die Padagogik des zu Ende
gehenden 20. Jahrhunderts ausrichten?

Wenn Pestalozzi seine Abendstunde
mit der Frage: «Der Mensch in seinem
Wesen, was ist er?» einleitet, so kénnen
wir bei Gebser ahnliche, zentrale Fra-
gestellungen vorfinden: Was ist der
Mensch? Wie ist der Mensch zu dem
geworden, was er heute ist? Welche
Maoglichkeiten schlummern in ihm?

Es sind dies nicht etwa bloss rhetori-
sche oder schulphilosophische Fra-
gestellungen, sondern existentielle. Die
Beantwortung dieser Fragen hat etwas
mit Sinngebung und Sinnfindung zu tun
— letztlich mit Vertrauen, mit Urver-
trauen, wie Gebser es bezeichnet. In sei-
nem letzten Vortrag — Urangst und Ur-
vertrauen —, wenige \Wochen vor seinem
Tod, nennt er die drei menschlichen
Grundfragen. Sie lauten:

Wo komme ich her?
Wer bin ich?
Wo gehe ich hin?

Jean Gebser, geboren 1905 in Po-
sen, gestorben 1973 in Bern. Kul-
turphilosoph und Dichter, Deuter
der wissenschaftlichen Ergebnisse
der Gegenwart. Gebsers Untersu-
chungen sind vor allem der Manife-
station des menschlichen Bewusst-
seins in den verschiedenen ge-
schichtlichen Epochen gewidmet:
Sein Postulat der menschlichen Be-
wusstseinsmutationen  ermaoglicht
ein neues Menschen- und Weltver-
standnis. Seit 1939 lebte Gebser in
der Schweiz, seit 1955 und bis zu
seinem Tode in Bern.

Wichtigste Werke:

Abendlandische Wandlung (1943)
Ursprung und Gegenwart (1949:
Bd.l; 1953: Bd. II)

Asien lachelt anders (1968)




Es sind dies Fragen, die sich heute nicht
nur der reife Mensch stellt, sondern
auch unsere Kinder und Jugendlichen
tragen sie — ob bewusst oder unbewusst
— mit sich herum.

Die Fragestellungen: Wo kommen
wir her (als Menschheit und als einzelne)
und wo gehen wir hin? sind Grundfra-
gestellungen in Gebsers Werk. Und die-
se Fragen stellt er in Bezug auf die Ent-
faltung des menschlichen Bewusstseins.
Das heute vorherrschende Bewusstsein
zum Beispiel — Gebser nennt es das
mental-rationale — lasst sich durchaus
nicht mit mittelalterlichen und viel weni-
ger noch mit griechischen, agyptischen
oder noch weiter zuriickliegenden Be-
wusstseinsformen  gleichsetzen. Durch
seine kulturhistorischen Studien an einer
Uberfiille von authentischem Material,
das er einer strengen wissenschaftlichen
Sichtung unterzieht, kann er die vergan-
genen menschlichen Bewusstheitszu-
stande folgendermassen bezeichnen:

archaisch = vergangene

magisch Bewusstseinsformen

mythisch

mental = gegenwartig vorherrschende
Bewusstseinsform

integral = zukinftige Bewusstseinsform

Die Ubergdnge von einem Bewusst-
seinszustand zum anderen nennt
Gebser Mutationen. Die letzte Muta-
tion, von der mythischen zur mentalen
Bewusstseinsstruktur, erfolgte ungefahr
ums Jahr 500 v. Chr. — sie ist unter an-
derem durch das Erwachen des Ich-
Bewusstseins charakterisiert. Bewusst-
seinsmutationen vollziehen sich unter
dem Aspekt der Krise, haufig einher-
gehend mit Weltuntergangsdngsten. In
unserem Jahrhundert, in dem die men-
tale Bewusstseinsform einseitig defi-
zient rational geworden ist, kiindet sich
eine neue Mutation an: diejenige zum
integralen Bewusstsein. Das integrale
Bewusstsein hat unter anderem etwas
mit dem Transparentwerden der Zeit zu
tun.

Jede neue Bewusstseinsschicht baut
auf der alten auf, grenzt sich gegen die-
se ab, ohne sie jedoch zu zerstéren. Die
vergangene defiziente (das heisst in er-
ster Linie: einseitige) Bewusstseinsform
versinkt in unbewusste Tiefen. Sie wird
vergessen.

Die zur blossen ratio verkimmerte,
gegenwartig vorherrschende (defizien-
te) mentale Bewusstseinsstruktur ver-
fihrt den Menschen, nur noch das
Quantitative — was messbar, wagbar,
teilbar ist — als Realitat anzuerkennen.
Der tieferen Bewusstseinsschichten ist
sich der heutige Mensch in der Regel
nicht mehr klar bewusst; man kénnte
von einer kollektiven Verdrangung spre-
chen. Dadurch beraubt sich der Mensch

SYMPOSIUM IN RIGA

seiner seelischen Wurzeln. Folge davon
ist, dass das heute erreichte Ich-Be-
wusstsein zu blosser Egoitat und damit
zu einem einseitigen Egoismus ver-
kommt. Die Konsequenzen sind in unse-
rer heutigen Zivilisation Uberdeutlich er-
kennbar. — Allerdings ist nicht zu tUber-

“ Wonach soll sich
die Padagogik des
zu Ende gehenden
20. Jahrhunderts
ausrichten?

b/

sehen, dass sich gerade in unserer Zeit
diese  «vergessenen»  Bewusstseins-
schichten zurtickmelden. Ich denke da-
bei zum Beispiel an die ganze «New-
age-Bewegung», den Esoterik-Boom,
die neuen (religidsen) Fundamentalis-
men, aber auch an die weltweiten (ver-
zweifelten) Versuche der vorwiegend
jungen Generation, mit Hilfe von Dro-
gen wieder zu Erlebnissen zu kommen,
die die Grenze des bloss Rationalen ein-
deutig sprengen.

Und in der Tat: Ganzheitliches
Menschsein wiirde bedeuten, dass wir
uns unserer tieferen, verborgenen Be-
wusstseinsschichten  wieder  gewahr
wurden, dass wir unsere archaischen,
magischen und mythischen Anteile wie-
der auf legitime, das heisst gedanken-
klare Weise ins Bewusstsein aufnehmen
wiurden. Bewusstmachung aber bedeu-
tet: Integration der tieferen Schichten
und damit Anerkennung der ihnen zu-
stehenden Wirksamkeit. Dazu zwei Zita-
te von Gebser:

«Eine Lebensgestaltung ist nur dann
maglich, wenn wir uns klar dartiber Re-
chenschaft ablegen, wie wir als einzelne
bewusstseinsmaéssig  strukturiert sind»
(Vil, 370).

«Diese  Strukturen miteinander und
ihrem jeweiligen Bewusstseinsgrad ent-
sprechend zu leben, dirfte zu einer
Anndherung an ein ganzheitliches Le-
ben betfahigen» (I, 370).

Gebser lasst keinen Zweifel offen: der
Sprung in die Zukunft, ins Integrale,
kann nur glicken, wenn es dem heuti-
gen Menschen gelingt, diese Ganzheit
wieder neu in sich zu finden. Wir mus-
sen uns, wie Gebser sagt, wieder «in
unsere Ordnung» bringen — sozusagen
als Vorbereitung fur den sich ankindi-
genden Mutationssprung.

Bewusstseinsdimensionen

Gebsers philosophisches Hauptwerk Ur-
sprung und Gegenwart ist unter ande-
rem eine breite, ausfuhrliche Darstel-

_%

lung der Bewusstseinsschichten, die den
Menschen konstituieren, verbunden mit
dem Versuch, daraus die Perspektiven
fur die heutige Zeit und fur die Zukunft
unserer Kultur aufzuzeigen. Es gibt von
diesem Hauptwerk so etwas wie eine
Kurzfassung. Es ist sein Aufsatz Men-
schenbild und Lebensgestaltung, ent-
standen im Jahre 1965. Dieser Aufsatz
ist auch im vorliegenden, in die lettische
Sprache Ubersetzten Band Einbruch der
Zeit enthalten. Unter der Fragestellung:
Was ist der Mensch? beschreibt Gebser
die vierfache  bewusstseinsmassige
Strukturierung des Menschen, der wir
«unsere Lebens- und Reaktionsfahig-
keit» verdanken.

1. Archaisches Bewusstsein

Das archaische, bzw. das Ursprungsbe-
wusstsein ist jene alteste Struktur in uns,
die auch mit dem Paradieszustand verg-
lichen werden kénnte. In den Ur-
sprungsmythen (Paradiesmythen) finden
sich Hinweise auf diese urspriingliche
Seinsschicht. Ovid beschreibt diesen Zu-
stand als das «goldene Zeitalter» («Me-
tamorphosen»). Der archaische Mensch
ist noch «eingeschlossen und undiffe-
renziert und ungeschieden vom Kos-
mos, vom All, von Gott...» (VI, 361). Im
taoistischen Werk Dschuang Dsi heisst
es: «Die wahrhaften Menschen der
friiheren Zeiten schliefen traumlos».
Denn noch ist das reflektierende Be-
wusstsein, das «Spiegelbewusstsein»,
nicht erwacht. Eine weitere chinesische
Ausserung besagt, dass die Menschen
der Vorzeit die Farben blau und grin
noch nicht unterscheiden konnten. Was
heisst das? Blau ist Farbe des Himmels,
grin die Farbe der Erde. Himmel und
Erde waren noch ungetrennt, stellten
fir den damaligen Menschen eine Ein-
heit dar. — Gebser macht in diesem Zu-
sammenhang immer wieder darauf auf-
merksam, dass heute gebrauchliche Be-
griffe wie «primitiv» fir die Charakteri-
sierung dieser menschlichen Daseins-
form naturlich zu kurz greifen und bloss
von einer mental-rationalen Uberheb-
lichkeit zeugen.

2. Magisches Bewusstsein

Mit dem Ubergang zum magischen Be-
wusstsein beginnt der Mensch, der Welt
in einer zwar immer noch schlafhaften
Weise gegentiberzutreten. In diesem vi-
talen, noch ungeteilten Wurzelbereich
sind die Dinge immer alle gleichzeitig
vorhanden. Sie fallen dem Menschen zu
—was wir heute als «Zufall» bezeichnen,
hat seine Wurzeln in diesem Bereich. Im
magischen Erleben steht jeder Teil fir
das Ganze (pars pro toto). Was ich erle-
be, ist gegenwartig — nur gegenwartig

Fachzeitschrift Heim  10/98 W



ist, was ich erlebe. Alles wirkt auf alles;
es herrscht Gegenwartigkeit und Gleich-
zeitigkeit. Noch kennt der Mensch nicht,
was wir mental exaktes, kausales Den-
ken nennen.

Der magische Mensch ist der vor-
nehmlich empfangende und horende
Mensch (Zentralorgan: Ohr). Noch ist
der Mensch gewissermassen Ich-los. Er
ge-horcht, ist horig — Begriffe, die (zu-
mindest in der deutschen Sprache) mit
dem Ohr, dem Héren zu tun haben. Ab-
bildungen aus dieser Zeit zeigen den
Menschen noch mundlos. Er versucht

“ Das mentale
Denken verandert
das Verhaltnis
von Mensch zu
Mensch.”

nun aber auch schon, der ihn umgeben-
den Natur gegentiberzutreten, sich aus
ihrer Umarmung zu I6sen — und sie
langsam zu beherrschen. Er bedient sich
dabei des Zaubers, des Rituals. Er ent-
wickelt Macht — Macht, die auch miss-
braucht werden kann. Und auch heute:
Wo Macht ausgelbt wird, zwingen wir
den Mitmenschen, sein Ich-Bewusstsein
weitgehend auszuschalten, er soll ge-
horchen, wird hérig und damit abhén-
gig. Es bedeutet dies ein Rickfall in eine
heute unzeitgemadsse defiziente magi-
sche Struktur. Uberall dort, wo heute
der Mensch auf seine Biologie verkurzt
wird, besteht die Gefahr, dass un-
menschliche Wertsyteme bzw. Macht-
strukturen aufgebaut werden (vgl. Ras-
sismus- und Sexismusprobleme).

Der magische Mensch lebt eindimen-
sional, vorperspektivisch, raum- und
zeitlos. Sein Tun ist in dem Sinne ma-
gisch, als es ihm gewissermassen schla-
fend gelingt. Die ersten Versuche, sich
seiner Umwelt entgegenzustellen, fin-
den sich im Ritual. Das Jagdritual zum
Beispiel spielt dabei eine wichtige Rolle.
Ich zeichne ein Tier in den Sand — banne
es dadurch und bemachtige mich seiner.
— Die sozialen Bezlige findet der magi-
sche Mensch in der Stammeswelt, im
Clan.

3. Mythisches Bewusstsein

Der Ubergang zur mythischen Struktur
ist gekennzeichnet durch das Erwachen
der Seele und mit ihr der ganzen dazu-
gehorenden Bilderwelt. Aber das Be-
wusstsein ist noch traumend: der indivi-
duelle Traum und die Mythen der Vélker
als Kollektivtraume der Menschheit.

Es ist auch ein Erwachen zur Pola-
ritdt, und Polaritdt bedeutet Spannung,

B Fachzeitschrift Heim  10/98

SYMPOSIUM IN RIGA

bewusstseins-  und  lebensfordernde
Spannung. Das erwachende reflexive
Bewusstsein erlaubt es dem Menschen,
nun am kosmischen und rhythmisch-na-
turhaften Zeitablauf teilzuhaben. Noch
ist keine volle Raumvorstellung vorhan-
den, kein perspektivisches Raumdenken
maoglich, da der Mensch gewissermas-
sen noch in einer Zweidimensionalitat
lebt.

Flr den mythischen Menschen st
auch das physisch Nichtanwesende an-
wesend. Er erlebt zwar eine polare Welt,
aber es ist eine Welt der Erganzungen:
Licht-Finsternis,  Tag-Nacht,  Sonne-
Mond, Leben-Tod, Mann-Frau. Das Yin-
Yang-Prinzip der Chinesen ist ein Bei-
spiel fur diese Erlebnisart. Grin und
Blau werden jetzt als gesondert emp-
funden, aber nicht als Gegensétze, son-
dern als polare (sinnvolle) Entsprechun-
gen.

Dem Bild, dem bildhaften Wahrneh-
men kommt zentrale Bedeutung zu: es
ist der Mythos. In den Mysterien verehrt
der mythische Mensch die Gotter.

Das Erleben des mythischen Men-
schen ist noch Wir-haft; mit der Familie,
den Ahnen fuhlt er sich eins. In ausge-
pragten Ahnenkulten traumt er seine ei-
gene Existenz Uber die sichtbare Spanne
seines Daseins hinaus.

4, Mentales Bewusstsein

Durch die Mutation zum mentalen Be-
wusstsein erwachte der Mensch gleich-
sam zum Tagesbewusstsein. Dieser
Ubergang, der die Menschheit in eine
Krise stlrzte und der mit Weltunter-
gangsstimmungen einherging, spielte
sich weltweit ab. Flr die européische
Kultur vollzog sich dieser Wandel in ex-
emplarischer Weise in Griechenland. Er
konsolidierte sich um das Jahr 500
v.Chr.

Der Wir-hafte Mensch mutierte zum
Ich-Menschen. Gebser weist auf die Tat-
sache hin, dass in der Odyssee dieses Ich
erstmals bewusst und voller Stolz ausge-
sprochen wurde: Ich bin Odysseus
(8.Gesang). Wenn fruher erzahlt, be-
richtet wurde, wird jetzt gesprochen,
von Mensch zu Mensch. Es entsteht der
Dialog, denn wo das Ich erwacht, er-
wacht auch das Du (Buber: «lch werde
am Du.»).

Es entstehen erste philosophische
und wissenschaftliche Texte. Haufig sind
sie als Dialoge konzipiert. Gebser nennt
in diesem Zusammenhang die Namen
von Zarathustra, Lao-tse, Buddha, So-
krates, Platon und andere.

Das mentale Denken verandert das
Verhaltnis von Mensch zu Mensch.
Gleichzeitig er6ffnet sich ihm aber auch
die Dreidimensionalitat des Raumes, die
dann, unter anderem durch die «Ent-

=

deckung» der Perspektive, in der Re-
naissance erst ihre volle Ausgestaltung
findet (Petrarca, Giotto, Leonardo). Der
Fluchtpunkt wird zum Gegenbild des ei-
nen Standpunktes. Die Welt ist nun
nicht mehr Traumbild oder Mythos, son-
dern sinnenfdllige Tatsache. Nicht von
ungefahr bezeichnet Gebser das Auge
als Zentralorgan der mentalen Welt-
sicht.

Und heute? Gebser stellt eindringlich dar,
dass das, was die mentale Struktur dar-
stellte, sich in den letzten Jahrhunderten
ins Masslose vereinseitigt hat. Das men-
tale Bewusstsein hat sich in ein bloss
noch rationales verengt. Die rationale
Welterfassung ist die defiziente Form der
mentalen Struktur. Ratio heisst nicht nur
Vernunft, sondern bedeutet auch teilen,
zerstlickeln, verengen. Die Welt wird ge-
messen und vermessen. Der Gedanke
der Ganzheitlichkeit ist verloren gegan-
gen, die Welt ist dual geworden: entwe-
der-oder, hell oder dunkel, gut oder
bése, Individualitit oder Gemeinschaft,
Leben oder Tod. «Alles Messen, was
messbar ist, und alles messbar machen,
was es noch nicht ist» (Galilei) — das ist
die Parole der Neuzeit. Qualitatives Den-
ken wurde durch einen bloss noch quan-
titativen  NUtzlichkeitsaspekt —abgelost.
Die Folge davon: Machbarkeitswahn,
einseitige Technisierung, Atomisierung
(bis in die personlichen Beziehungen),
Verlust der Mitte, letztlich: Sinnverlust,
mit allen seinen verheerenden Folgen.
Dieser Sinnverlust, am auffalligsten bei
der Jugend, hat aber auch die Erwachse-
nenwelt im Griff.

5. Integrales Bewusstsein

Gebser ist ein Denker unserer Zeit. Seine
bewusstseinsgeschichtlichen  Untersu-
chungen zielen letztlich auf unsere Ge-
genwart, auf das zu Ende gehende 20.
Jahrhundert. Aus seiner Sicht ndhert

“ Das mentale
Bewusstsein hat
sich in ein bloss
noch rationales

verengt. ”

sich auch heute wieder eine bewusst-
seinsgeschichtliche Epoche ihrem Ende.
Die Zeit, in der die Welt auf bloss men-
tal-rationale Art gesehen und erfasst
worden ist, ist hinféllig geworden. Die
Hinweise, dass unsere traditionellen (ra-
tionalen) Denkmodelle nicht mehr aus-
reichen, um diesem Neuen, das sich als
Umbruch, als neue Mutation ankindigt,
schopferisch zu begegnen, ja ihm zum



Durchbruch zu verhelfen, mehren sich.
Dieses Neue — Gebser spricht von der
«not-wendenden»  Wiederentdeckung
des Geistigen — fordert von uns eine
neue Haltung der Offenheit und Bereit-
schaft. Ansatze zu diesem neuen be-
wusstseinsgeschichtlichen Sprung sieht
Gebser auf fast allen Lebensgebieten: in
der Kunst, in der Literatur, in den exak-
ten Wissenschaften, in der Philosophie.
Gebser bezeichnet diese neu sich
ankindigende Bewusstseinsdimension
als integrales Bewusstsein. Er lasst auch
keine Zweifel dartber offen, dass von
uns —wenn wir diese weltgeschichtliche
Umbruchssituation bestehen wollen —
eine bewusste und aktive Teilnahme an
diesem Prozess gefordert wird. Wenn
wir sie nicht zu leisten gewillt sind,
«wird das neue Bild vom Menschen ein
Wunschtraum bleiben, der dann kein Er-
wachen kennen wird, weil ohne sie (das
heisst ohne unsere aktive Teilnahme) die
Welt und Menschheit zum Tode verur-
teilt sind» (VI, 375).

Und welches sind die Forderungen,
die Gebser konkret an den heutigen
Menschen stellt?

Wir missen uns, so Gebser, selber in
Ordnung bringen — in unsere Ordnung
bringen. Es geht um die Integration all
dessen, was uns bewusstseinsmassig
konstituiert. Nur durch die Anerken-
nung unserer Bewusstseinsdimensionen
und das bewusste Verfligen Uber sie
werden wir ganz. Wir dirfen weder das
Magische noch das Mythische oder
Mentale in uns verleugnen. Aber wir
mussen lernen, damit vollwach bzw.
vollbewusst umzugehen.

Dass der Versuch, sich diesen neuen
Erfordernissen zu stellen auch Konse-
quenzen fir den padagogischen Bereich
hat, ist offensichtlich. Im letzten Teil
meiner Ausfiihrungen méchte ich dazu
noch ein paar Gedanken &dussern.

Die padagogische Relevanz
Gebserscher
Bewusstseinsstrukturen

Wie wir alle wissen, gibt es gewisse
padagogische Grundfragen. Eine von ih-
nen lautet: Wie bringen wir als Lehrer
bestimmte Lerninhalte an das Kind? Wie
mussen wir sie «verpacken», damit sie
fur das Kind bekémmlich sind? Erfordert
das Alter des Kindes eine bestimmte,
ihm angepasste Vermittlungsart?

Solche Fragen, flrchte ich, fanden
nicht die Zustimmung Gebsers. Wer so
fragt, fragt aus einem (defizienten) ra-
tionalen, erfolgsorientierten Verstandnis
heraus. Ich denke, die Fragestellung
misste anders lauten: In welcher Weise,
jenseits von allem gangelnden Eingriff,
nimmt das Kind, der heranwachsende
Mensch Lern- bzw. Weltinhalte auf?

SYMPOSIUM IN RIGA

Wie steht es in einem bestimmten Alter
als aktives, neugieriges Wesen der Welt
gegentiber? Wie lebt es sich in diese
hiesige Welt ein — in eine Welt der Na-
tur, der Kultur und Zivilisation, in eine
Welt der Menschen? Wie erlebt es die
Welt?

Ein Sonntagsspaziergang...

Ich lade Sie ein, in Gedanken eine Fami-
lie auf ihrem zugegebenermassen etwas
idyllischen Sonntagsspaziergang zu be-
gleiten: Vater, Mutter, drei Kinder im Al-
ter von 4, 9 und 15 Jahren. Ein schoner,
sonniger Frihlingstag — am Waldrand
eine Ruhebank, die zum Verweilen ein-
ladt. Beobachten wir nun die drei Kin-
der. Wir werden feststellen, dass sie sich
vollig unterschiedlich verhalten. Das
jingste springt und hupft herum, kann
keinen Augenblick stillsitzen. Es ergreift,
was ihm unter die Finger kommt: welke
Blatter, Tannzapfen, Steine. Holzstlicke
verwandeln sich in seinen Handen zu
Tieren (mein Hiindchen) oder in Gegen-
stande seiner Erfahrungswelt (mein
Auto). Aber allzulange wird es sein In-
teresse nicht auf eine Sache konzentrie-
ren kénnen. Es ist standig in Bewegung;
wenn es hinfdllt, rappelt es sich wieder
hoch. Ja, man kénnte sagen: Es ist Be-
wegung, sein ganzes Wesen ist Bewe-
gung. — Vollig anders verhélt sich das
10-jahrige: Es freut sich auf die Ge-
schichte, die die Mutter oder der Vater
ihm versprochen haben. Und wenn das
Marchen beginnt, hangt es an den Lip-
pen der erzéhlenden Person. Sein Herz
klopft schneller, wenn der Held in Ge-
fahr ist, es atmet erleichtert, wenn die-
ser sich retten kann ... Es lebt im Bild, im
bildhaften Wort der Erzdhlung mit,
nimmt emotionalen (seelischen) Anteil
am Geschehen. — Und das alteste Kind?
Es hat sich ein Platzchen ausgesucht,
abseits von den Eltern und Geschwi-
stern. Im Schatten eines Baumes traumt
es vor sich hin, liest vielleicht in seinem
Lieblingsbuch oder hort sich via Kopfho-
rer seine Lieblingsmelodien an. Es will
nicht gestort werden, weder von den El-
tern noch von den Geschwistern. Ja, die
Tatsache, dass es an diesem Ausflug
Uberhaupt teilnimmt, ist nicht selbstver-
standlich. Abgrenzung ist eines der
Stichworter in diesem Alter.

Entwicklungspsychologische
Gesichtspunkte zum
menschlichen Lebenslauf

In der Kinder- und Jugendpsychologie
der letzten Jahrzehnte taucht immer
wieder die Frage auf, auf welche Weise
sich die Entwicklung des Individuums
vom Saugling zum mundigen Menschen
vollziehe. Wéhrend v.a. amerikanische

—

und russische, vom Behaviorismus bzw.
von der Reflexologie herkommende Au-
toren eine von inneren Faktoren gesteu-
erte, kontinuierliche und phasenweise
Entwicklung leugnen, sind die europai-
schen Forscher eher Vertreter eines ge-
stuften Entwicklungsvorgangs. Sie ge-
hen von einer mehr oder weniger typi-
schen und zeitlich beschreibbaren Ab-
folge von Entwicklungsphasen aus. Jede
dieser Phasen stellt eine neue Bewusst-
seins-Dimension dar, wie der Heran-
wachsende die Welt sieht, erlebt, er-
obert und ihr entgegentritt. Vertreter
dieser Richtung sind unter anderem Sig-
mund Freud mit seiner psychoanalyti-

“ Wir diirfen weder
das Magische noch
das Mythische
oder Mentale in
uns verleugnen.”

schen Sicht, Rudolf Steiner mit seiner
Lehre der phasenweisen Abfolge von
«Geburten» (physischer Leib / Lebens-
leib / Seelenleib / Ich-Leib) sowie der
1980 verstorbene Schweizer Entwick-
lungspychologe Jean Piaget. Es sei hier
nur erwahnt, dass sowohl R. Steiner wie
auch E. Erikson beschreiben, wie sich der
Mensch Uber sein Kindes- und Jugend-
alter hinaus standig weiterentwickelt
und dass der gesamte menschliche Le-
benslauf unter einem Entwicklungs-
aspekt gesehen werden kann.

Jean Gebser geht davon aus, dass
sich in der Individualentwicklung die
Menschheitsentwicklung widerspiegelt.
Er ruft dazu auf, dass jeder einzelne in
sich den Weg uberblickt, den die
Menschheit als ganze zu gehen hatte.
Und so wie er in der Menschheitsent-
wicklung verschiedene Bewusstseins-
phasen unterscheidet, so kann man dies
auch in Bezug auf die Individualentwick-
lung tun.

Dazu Gebser: «Das Einzelleben un-
tersteht im kleinen ahnlichen Vollzugs-
gesetzen wie das menschheitliche. Auch
der Weg des einzelnen Menschen ist ein
Weg der zunehmenden Bewusstwer-
dung. Er fuhrt aus der Ichlosigkeit (ber
die Ichhaftigkeit zur Ichfreiheit. Wer die-
sen Weg verfehlt, der hat, wenigstens
heute und als Europaer, sein Leben ver-
fehlt. Ein jeder von uns muss zwischen
dem 28. und 35. Lebensjahr sein Ich ge-
winnen, muss das realisieren, was man
als Ichfreiheit bezeichnen kann... Es sei
damit nur allgemein auf den uralt be-
kannten Siebener-Rhythmus verwiesen,
um den schon Solon und damit Platon
gewusst haben und den die moderne
Medizin wiederentdeckt hat, da sich ja
alle Zellen unseres Korpers nach sieben

Fachzeitschrift Heim  10/98 M



Jahren vollstandig neu bilden...» (V/,
255).

Und an anderer Stelle: «Das Kindes-
alter entspricht durchaus der magischen
Struktur, das spatere dann der mythi-
schen...» (VI, 365).

Ubrigens weist auch Piaget darauf
hin, dass «die [Entwicklungs-] Stadien
stets in der gleichen Reihenfolge auftre-
ten»', auch wenn seinem Entwicklungs-
modell, da aus einem anderen Blickwin-
kel konzipiert, nicht ein 7-Jahres-Zyklus
zugrundeliegt. Im weiteren betont er —
auch hier in Ubereinstimmung mit
Gebsers Vorstellung eines notwendigen
bzw. ltuckenlosen Durchlaufens der ein-
zelnen Bewusstwerdungs-Stufen —, dass
das Nichtbeachten dieser Entwicklungs-
gesetze, wie dies in einer heute haufig
orientierungslosen  Padagogik  ge-
schieht, dem kindlichen Entwicklungs-
verlauf zuwiderlduft: «Erinnert sei dar-
an, dass ein Kind jedes Mal, wenn man
ihm verfriht etwas beibringt, das es
auch selber hatte entdecken konnen,
daran gehindert wird, es eigenstandig
zu finden und infolgedessen vollstandig
zu verstehen.»?

Bewusstseinsstrukturen
in der Individualentwicklung

Wir konnen nun, bei aller gebotenen
Vorsicht, versuchen, aus Gebsers frag-
mentarischen Andeutungen einen stu-
fenweisen Entwicklungsvorgang fir das
Kinder- und Jugendalter skizzieren. Es
muss betont werden, dass es sich dabei
um einen Versuch handelt, der aber, wie
uns scheint, von grosser padagogischer
Relevanz sein konnte — im Sinne einer
Orientierung, im Sinne einer Sichtbar-
machung dessen, was dem Heranwach-
senden in einem bestimmten Alter, auf
einer bestimmten Bewusstseinsstufe
entspricht®.

Die archaische Bewusstseinsstruktur
gilt wohl fur das Kind vor und unmittel-
bar nach der Geburt. Sein Bewusstsein
ist noch vorraumlich und vorzeitlich, es
entspricht demjenigen des Tiefschlafes.
Mit seinem Leib wachst es in den Raum
hinein. Noch sind keine Dimensionen er-
lebbar, denn es bildet mit seiner Mutter
eine Identitdt, ein psychophysische
Ganzheit. Es ist allbezogen; eine Uber-
personliche, kosmische Weisheit regelt
die Lebensabldufe, den Aufbau seines
Leibes und die Ausgestaltung seiner Or-
gane. Noch ist es nicht ganz diesseitig,

' Jean Piaget, Meine Theorie der geistigen
Entwicklung, in: Geist und Psyche, Fischer TB
42258, Frankfurt 1983, S. 43.

2a.a.0,S.49

* Ich beziehe mich dabei auf einen Aufsatz
von Franz Dodel: Jean Gebser und die Schule.
Erschienen in «Gegenwart» Nr. 6,

Februar / Marz 1983.

B Fachzeitschrift Heim  10/98

«hiesig»; Himmel und Erde sind noch
ungetrennt.

Die magische Struktur kann in etwa
dem ersten Jahrsiebent bzw. der Vor-
schulzeit zugeordnet werden. Raum-
und Zeitempfinden sind eindimensional,
es erlebt seine Umwelt raum- und zeit-
los. Raum hat insofern eine Bedeutung,
als er den unmittelbaren Umraum des
Kindes darstellt. Dieser allerdings wird
erkundet und konzentrisch erweitert. Es
fehlt ihm aber noch die Tiefe. Alles ist
Gegenwart, ist Hier und Jetzt. Es gibt
noch kein wirkliches Gestern und kein
Morgen. Der Schlaf nimmt einen gros-
sen Teil seines Daseins ein. Im Vorder-
grund steht die Entwicklung des Vital-
bereichs. Die Kérperfunktionen werden
langsam in einen bestimmten Rhythmus
gebracht. Noch Ichlos, lebt es eingebet-
tet in seine Umgebung. Eingeflochten in
seine Sippe, erlebt es dort Warme und
Geborgenheit. Die sich entwickelnde
Sprache hat zunachst magischen und
bannenden Charakter («Heile, heile
sdge...»); es nimmt sie vor allem als
Klang und Rhythmus auf. Das Ohr ist
zunachst zentrales Sinnesorgan; es
nimmt die Welt, die Umgebung weitge-
hend durchs Gehor auf — nicht von un-
geféhr hat jedes Volk einen so reichen
Schatz an Wiegen- und Kinderliedern.
Schon Pestalozzi wusste davon; in sei-
nem Aufsatz «Uber den Sinn des
Gehors in Hinsicht auf Menschenbil-
dung durch Ton und Sprache» (Krit.
Ausgabe Bd. 16) spricht er von der
Wichtigkeit des Gehors fur die Entwick-
lung des Kindes. Das Kind horcht und
ge-horcht, was unter anderem in seiner
fast unermudlichen Nachahmung zum
Ausdruck kommt. Der Tageslauf ist
rhythmisch gegliedert: Essen, Trinken,
zu Bett gehen. Alles wird zum Ritual.
Die Puppe, das Stofftier sind seine Be-
schutzer, seine magischen Helfer. Sie le-
ben; es fuhrt mit ihnen Gesprache, es
teilt mit ihnen Freude und Leid.

Die mythische Struktur durfte dem
zweiten Jahrsiebent entsprechen, also
dem Alter zwischen 7 und 14 Jahren.
Naturlich dtrfen wir uns nicht sklavisch
an diese Zahlen halten — sie sind nur Ori-
entierungshilfen fur die Beobachtung. In
dieser Phase erwacht die subjekthafte
Seele, die Welt wird mit dem Herz, dem
GemUt wahr- und aufgenommen. Be-
wusst wird nun auch ein Gegenuber er-
kannt: hier bin ich, dort ist die Welt. Das
Kind erlebt die Welt nun zweidimensio-
nal, aber immer noch unperspektivisch
(s. Kinderzeichnungen). Es hat zwar ei-
nen Umraum, aber der dreidimensiona-
le Raum als solcher ist noch nicht er-
schlossen, noch herrscht der «Gold-
grund» vor. Das Kind erlebt sich in die
naturhaften Zeitablaufe eingebettet:
Tag und Nacht, die Jahreszeiten werden

nun bewusst erlebt. Die mundliche Er-
zahlung, Mythen und Marchen werden
jetzt gierig aufgenommen (eingeso-
gen!), in imaginativen Bildern erlebt das
Kind die Polaritaten von Gut und Bose,
Hell und Dunkel, Leben und Tod. Noch
vollzieht sich sein Leben in grossen,
Uiberschaubaren Kreisen, was unter an-
derem in der Geometrie vieler Kinder-
spiele zum Ausdruck kommt (Kreisspie-
le). Eingebettet in die Familie, lebt es
noch stark in einem Wir-Gefthl; wenn
es «wir» sagt, meint es sich und seine
Familie oder die Schulklasse. Es steht der
Welt und den Menschen noch vertrau-
ensvoll gegentber; an der klaren und
gerechten Haltung der Eltern und Erzie-
her (Rudolf Steiner spricht in diesem Zu-
sammenhang von «liebevoller Auto-
ritat») kann es langsam seiner eigenen
seelischen Autonomie entgegenwach-
sen.

In der ersten Schulzeit lebt das Kind
vorwiegend in einer mythischen Be-
wusstseinsstruktur. Es nimmt die Welt-
inhalte noch weit mehr in Bildern denn
in intellektuellen Formeln auf. In Mythen
und Erzahlungen findet es diejenigen In-
halte, die sein erwachendes Seelisches
nahren. Im Marchen, aufgespalten in
verschiedene Personen, tritt dem Kind
sein eigenes Menschsein bildhaft vor
Augen. Seine noch nicht voll bewusst
gestellten Fragen nach dem Woher?
Wohin? Wozu? erfahren hier Antwor-
ten, die keimhaft den Grund zu seinem
Lebenssinn als Erwachsener legen. Die
Marchen bieten ihm Identifikationsmog-
lichkeiten; das Problem von Gut und
Bose etwa, wie es dies selber dunkel in
seinem Innern spurt, wird hier anhand
von archetypischen Bildern nacherlebt.
Wohl dehalb sagt Herder, dass im
GemUt eines Kindes, dem nie Marchen
erzahlt worden seien, «ein Stlick Feld»
brachliege, das auch in «spateren Jah-
ren nicht mehr bebaut» werden kénne.
Und Bruno Bettelheim hebt in seinem
1975 erschienen Buch «Kinder brau-
chen Marchen» hervor, dass Marchen in
«hervorragender Weise» der Selbstfin-
dung dienen, den ganzen Menschen
ansprechen und die [ch-Entwicklung
fordern. — Ich denke, dass gerade fur die
Padagogik des ersten Schulalters diese
Einsichten, die auch aus Gebsers Ge-
danken resultieren, von fundamentaler
Wichtigkeit sind und dazu fihren mus-
sen, wieder vermehrt und bewusst ei-
nen bildhaften Erlebnisunterricht zu
pflegen.

Mit der Pubertat, mit dem Eintritt ins
dritte Jahrsiebent (14. bis 21. Lebens-
jahr) beginnt die Phase der mentalen
Struktur. Das rationale, logische Denken
wird bestimmend. Die moderne Ent-
wicklungsspychologie lehrt uns, dass
das «abstrakte Argumentieren» bzw.



das «formale Denken» (Piaget) gegen
das Pubertatsalter hin einsetzt. Auch
die Fahigkeit, mechanisch-physikalische
Kausalbeziehungen sicher zu erfassen,
beginnt erst in diesem Alter*. Die Dreidi-
mensionalitdt des Raumes wird nun be-
wusst wahrgenommen, erobert und
perspektivisch dargestellt (geometrisch-
technisches Zeichnen). Die Zeit wird als
Abstraktum gemessen und hat vor allem
quantitativen Charakter. Das polare Erle-
ben weicht der Gegensatzlichkeit, wird
zum sich ausschliessenden Entweder-
Oder. Auge und Gehirn werden nun zu
den Zentralorganen, mit denen die Welt
zu erfassen gesucht wird. An Stelle der
Phdanomene kann jetzt die Vorstellung
treten. Das Handeln ist auf einen be-
stimmten Zweck und auf ein Ziel ausge-
richtet; Probleme sind da, um gelost zu
werden. Der junge Mensch kann nun
auch abstrahieren; so kann zum Beispiel
die Gottesvorstellung zum abstrakten
Begriff werden. Die Welt zerreisst in ein
Gegentiber von Subjekt und Objekt. Der
Heranwachsende beginnt sich von den
engen Familienbanden zu 16sen; das ei-
gene Ich wird ansatzweise entdeckt. Der
junge Mensch ist auf dem Weg zur dus-
seren und inneren Selbstandigkeit.

“ H. Nickel, Entwicklungspsychologie des Kindes-
und Jugendalters, Bd. 2, Bern, 1975, S. 242

SYMPOSIUM IN RIGA

Zusammenfassend
lasst sich sagen:

e In der magischen Bewusstseinsstruk-
tur (Vorschulalter) empfindet das
Kind: Die Welt ist nachahmungs-
wert. Das Kind wird zum unermudli-
chen «Machers.

e In der mythischen Bewusstseinsstruk-
tur (erste Schulzeit) erlebt das Kind:
Die Welt ist gestaltens-wert. Das
Kind wird zum phantasievollen «Ge-
stalter».

e In der mentalen Bewusstseinsstruktur
(Vorpubertat, Pubertéat) reflektiert der
Jugendliche: Die Welt ist denkens-
wert. Der Jugendliche wird zum kriti-
schen «Denker».

Mit der Mundigkeit ist auch der Teil des-
sen, was wir Fremderziehung nennen
konnten, zu Ende. Was nun beginnen
muss, sofern der Mensch sich nicht mit
dem bisher Erreichten zufriedengibt —
und jedes Stehenbleiben bedeutet be-
kanntlich Ruckschritt —, ist die Selbster-
ziehung. Der erwachsene Mensch ist
nun in einem existentiell vertieften Sinn
fur sich selbst verantwortlich. Er wahlt
nun bewusst aus, was seiner inneren
Entwicklung forderlich ist. Dass es dabei
auch um die Offenheit in Bezug auf

Wahrnehmungsprozesse gehen kénnte,
die Uber das dem Alltagsbewusstsein
Gewohnte hinausgehen, durfte vor dem
Hintergrund der Gebser'schen Konzep-
tion klar sein. Und das muss meiner
Meinung nach folgendes bedeuten:

e Unser Verhaltnis zur Wirklichkeit ist ein
bewusstseinsméssiges. Wirklichkeit ist
ein Akt unseres Bewusstseins.

o Bewusstseinsmdssig stehen wir als
Menschen in einem lebenslangen Ent-
wicklungprozess. Gebser weitet das
evolutive Denken, das in der Biologie
langst zur Selbstverstandlichkeit ge-
worden st auf den Menschen aus:
dieser ist ein sich selbst bewusstwer-
dendes Wesen.

e Entwicklung ist nur méglich, wenn wir
das Geistige als Kraft der Verwandlung
in unser Leben integrieren. Das Geisti-
ge wird transparent und offenbar im
Uberwinden des Nur-Magischen, Nur-
Mythischen, Nur-Mentalen. Das Geisti-
ge ist die Kraft der Integration aller Be-
wusstseinsstufen zur Ganzheit des
Menschen.

e Pddagogisch handeln bedeutet, den
heranwachsenden Menschen auf sei-
nen Bewusstseinsschritten zu begleiten
und ihm die dazu jewelils erforderliche
«Nahrung» zu bieten |

Welche Qualitat?

Suchen Sie ein Managementsystem, das die Qualitatsentwicklung und -sicherung auch wirklich
ins Zentrum stellt und gleichzeitig zertifizierbar ist? ID*** ermoglicht Ihnen und Ihren Mitarbei-
tenden eine umfassende Auseinandersetzung mit Qualitatsfragen, und erlaubt die Wirtschaft-
lichkeit und Qualitatsstandards auszuweisen. ID*** hat folgende Pluspunkte:

speziell fiir Organisationen im Non-Profit-Bereich entwickelt
Qualitatsnachweis gemass KVG und BSV
splirbare und laufende Qualitatsverbesserung
konsequente Ausrichtung auf die Bediirfnisse der Klientinnen und Klienten
tiberschaubares, pragmatisches Vorgehen, klare Preispolitik

fokussiert auf das Wesentliche
Einbezug der Anspruchsgruppen
Lernerlebnis mit den Betroffenen
Moglichkeit der Zertifizierung durch Bureau Veritas Quality International

Weitere Informationen und Unterlagen erhalten Sie bei der ID Fabrik in 2515 Préles,
Tel. 032 315 25 85, Fax 032 315 25 63, email: ID_Fabrik@bluewin.ch

= —

Fachzeitschrift Heim  10/98 W



	Das Werk von Jean Gebser : bewusstseinsgeschichtliche und pädagogische Aspekte

