
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 9

Artikel: Warum ist das Lebensrecht behinderter Menschen immer bedroht? :
Behinderung - Ethik - Ästhetik

Autor: Bonfranchi, Riccardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZEITGESCHICHTE

Warum ist das Lebensrecht behinderter Menschen immer bedroht?

BEHINDERUNG - ETHIK-
ÄSTHETIK
Von Dr. Riccardo Bonfranchi

Am Freitag, dem 24. Mai 1991, hätte
der australische Philosophieprofessor

Peter Singer am Zoologischen Institut

der Universität Zürich ein Referat
halten sollen. Er wurde aber, wie auch

später an anderen Orten in Deutschland,

daran gehindert. Stattdessen
überreichte ihm Aiha Zemp vom
CeBeeF (Club Behinderter und ihrer
Freunde in der Schweiz, später: Anor-
ma) ein Beil sowie eine Tötungslizenz
mit dem Text:

«In Anerkennung seiner Verdienste um
die philosophische Überwindung des
Unterschiedes zwischen Mensch und
Tier und die ethisch präzise Definition
lebenswerter bzw. -unwerten Lebens,
überreichen wir dem Philosophen Peter

Singer eine Tötungslizenz sowie ein
Beil. Auf dass er nicht länger als

Schreibtischtäter diffamiert werden,
sondern den Worten Taten folgen
lassen kann» (Zemp 1991, 39).

Über Singer ist mittlerweile viel
geschrieben worden (vgl. Literaturliste).
Aber es geht letztendlich nicht um die
Person von P. Singer, sondern seine

Aussagen müssen zwingend in einem
historischen und gesellschaftlichen
Kontext gesehen werden. Es geht darum,

festzustellen, inwieweit das

Gedankengut, das durch Singer repräsentiert

wird, Gedankengut ist, das in der

Gesellschaft verankert ist bzw. schon
immer verankert war. Ich habe in

diesem Zusammenhang «vom Singer in

mir» gesprochen (Bonfranchi 1991a).
Das bedeutet, wir, die Nichtbehinderten

müssen uns hinterfragen, inwieweit

wir den Thesen von Singer eventuell

klammheimlich doch zustimmen? Es

gilt, der Frage nachzugehen, wie stark
die latent vorhandenen Tötungswünsche

manifest werden können, da uns
Behinderte ständig daran erinnern, dass

wir jederzeit auch selbst behindert werden

können und damit gegen das von
uns selber propagierte Leitbild eines
ästhetisch vollkommenen Menschen
Verstössen würden. Im folgenden
ersten Teil, möchte ich, in der hier

gebotenen Kürze, der Frage nachgehen,

inwieweit das Lebensrecht behinderter

Menschen bereits in früheren
Zeiten immer wieder in Zweifel gezogen

wurde. In einem zweiten Teil werde
ich das Problem der Ästhetik noch einmal

aufgreifen.

1. Teil

Mesopotamien und Ägypten

Aussagen über diese Zeitepochen zu

machen, fällt sehr schwer, da praktisch
keine direkten Quellen über das Schicksal

behinderter Kinder oder Erwachsener

vorhanden sind. Hingegen lässtsich

aus überlieferten religiös-kultischen
Anweisungen schliessen, dass diese
Hochkulturen wenig behinderten Menschen
gegenüber, freundlich gewesen sein

mussten. Es ist zu vermuten, dass

Behinderungen als Strafe der Götter
angesehen wurden. Fragen um Krankheit,
insbesondere auch psychischer Natur
und Behinderungen, gehörten sicher in
den Kompetenzbereich der Priester.
Diese hatten die Aufgabe, die Götter zu
versöhnen und Krankheiten bzw.

Behinderungen zu verhindern. Gelang
dies nicht, so ist aus der Geschichte zu
schliessen, dass sich die Gunst gegen
die Behinderten richtete. Die Götter
zeigten sich nicht geneigt, die Behinderung

aufzuheben. Behinderungen wurden

vermutlich in magische Zusammenhänge

gestellt, da sie sich anders nicht
in das Weltbild einordnen Hessen. Die

folgende Textstelle mag dies näher
erläutern:
«Wenn eine Frau eine Missgeburt
gebiert, wird das Land Not ergreifen.
Wenn die Königin eine Missgeburt
gebiert, wird der Feind die Flabe des

Königs rauben.
Wenn eine Frau einen Krüppel gebiert,
wird das Flaus des Menschen in Leid

geraten.
Wenn eine Sklavin ein Kind ohne Mund
gebiert, wird die kranke Herrin des

Hauses sterben» (Meyer in Solarova

1983, 86).

Aus Ägypten ist bekannt, dass den
Epileptikern eine gewisse Hochachtung
entgegengebracht wurde. Dies war
aber nur möglich, weil Epilepsie nicht
als Krankheit, sondern als magischreligiöses

Phänomen im positiven Sinne

gedeutet wurde. Der Epileptiker stand
in der besonderen Gunst der Götter. Es

ist aber fraglich, ob dies für alle Epileptiker

galt; auch dann wenn Epilepsie bei

einem Handwerker oder Sklaven
vorkam? War die göttliche Begleiterscheinung

doch wohl nur Angehörigen der
Priester- oder Adelskaste vorbehalten?

Sparta, Athen und Rom

Dass in Sparta behinderte Kinder
unmittelbar nach der Geburt ausgesetzt
bzw. in die Schluchten des Berges Tay-

getos geworfen wurden, gehört heute



ZEITGESCHICHTE

Unsere Alltagsgestaltung: Wir bemühen uns um ganzheitliche, für den Betreuten überblickbare
Arbeitsabläufe. Die Tätigkeiten sollen vielseitig sein und möglichst alle Sinne aktivieren.

als Wissen zum allgemeinen Bildungsgut.

Man bringt heute dieses Vorgehen
mit der permanenten Kriegsmobilmachung

in Zusammenhang, die in diesem

kriegerisch orientieren Staate herrschte.
Behinderte Kinder bedeuteten nur eine

unnötige Last.

Hier gilt festzuhalten, dass eine
zentrale Ausrichtung auf den Überlebenskampf,

sei er fiktivpolitisch, wie zum
Beispiel bei den Nationalsozialisten,
oder real, wie bei einem Nomadenstamm

in der Wüste oder bei den
Eskimos, das Lebensrecht behinderter
Menschen immer stärker in Frage stellt, als

in Zeiten von gesichertem materiellen
Wohlstand.

Athen, das laut den Geschichtsbüchern

auf einem geistig und kulturell
höher stehenden Niveau als Sparta
angesiedelt war, ging jedoch keineswegs
humaner mit behinderten Mitbürgern
um. Hier begegnen wir dem in der
Einleitung bereits erwähnten ästhetisch-
harmonisch-funktional ausgerichteten
Menschenbild. Wer diesem
Menschenbild am nächsten kam, kam somit
der Vorstellung des Göttlichen am
nächsten. Das konnten keinesfalls
Behinderte sein. Missgebildete Kinder
wurden umgebracht. Die griechischen
Philosophen Piaton, Solon und Aristoteles

empfahlen Massnahmen wie
Aussetzung und Tötung behinderter Kinder
im Interesse des Gemeinwohls. Piaton
schreibt im 5. Buch in «Der Staat», das

sich mit «Eugenik und Gemeinschaft
der Kinder auseinandersetzt:
«Die Kinder der tüchtigen Eltern werden

sie (die Behörden, R.B.) dann nehmen

und in die Anstalt bringen, die

irgendwo im Staate ihren besonderen
Platz hat. Die Kinder der untüchtigen
Eltern und etwaige verkrüppelte Kinder
der tüchtigen werden sie an einen
geheimen und unbekannten Ort bringen.

So ziemt es sich» (Piaton 1973,
162).

In Rom erging es behinderten Kindern
auch nicht besser. Politisch betrachtet
war eine Tendenz hin zur Individualisierung

festzustellen: der Sippenvorsteher
konnte über das Lebensschicksal behinderter

Kinder entscheiden. Einzig
seinem Wohlwollen oblag es, ob ein Säugling

getötet oder am Leben gelassen
wurde. Behinderte Kinder, auch ältere,
tötete man, wenn im Laufe der Zeit
eine Behinderung festgestellt wurde,
indem man sie in Flüssen ertränkte oder
in Wäldern oder Wüsten aussetzte. Es

war, je nach Behinderung auch möglich,

sie am Leben zu lassen und als

Sklaven oder Narren zu verkaufen. Sie

hatten dem Amusement wohlhabender
römischer Bürger zu dienen. Um ihre

«Attraktivität» noch zu steigern, wur¬

den sie für diese Zwecke zusätzlich
künstlich entstellt. Seneca empfahl
kranken Menschen den Suizid, wenn
sie für das Wohl der Gemeinschaft nicht
mehr tragbar waren.

Beginn des Christentums/
Mittelalters
Im Christentum finden sich einige
Textstellen, die man mit der Frage nach
dem Lebensrecht Behinderter in

Zusammenhang bringen kann. So bestreitet
Jesus den Zusammenhang von Sünde
und Behinderung:
«Und als er vorüberging, sah er einen
Menschen, blind von Geburt und seine

Jünger fragten ihn und sagten: Rabbi,

wer hat gesündigt, dieser oder seine

Eltern, dass er blind geboren wurde?
Jesus antwortete: Weder dieser hat
gesündigt, noch seine Eltern, sondern
damit die Werke Gottes an ihm offenbart

würden» (Joh. 9, 1-3, Elberfelder
Übersetzung).

Mit dem Christentum kamen Gedanken
auf, dass Arme, Schwache, Geknechtete

oder Ausgestossene auch eine

Daseinsberechtigung hätten. Dies war
sicherlich ein entscheidender Wendepunkt,

denn er führte letztendlich dazu,
dass sich eine Behinderten-Fürsorge
entwickeln konnte. Es gab eine grosse
Zahl von Menschen, insbesondere
Mönche und Nonnen, die es sich zur
Aufgabe machten, behinderte Mitmenschen

zu betreuen. Getreu dem Motto
«Liebe Deinen Nächsten wie dich
selbst» arbeiteten sie im Garten Gottes

(vgl. Kobi 1975, 88-90). Doch die
Rehabilitation Behinderter war ein mühevoller

und langwieriger Prozess. Denn
innerhalb des Christentums gab es sehr

zwiespältige Tendenzen und Entwicklungen.

So hat auch die Kirche Abnormes,

nicht der (ihrer) Regel
Entsprechendes verteufelt, als Strafe Gottes
deklariert. Die Kirche kann sich nicht
davon freisprechen, gegenüber
psychisch und geistig Behinderten,
Körperbehinderten und anderen Angehörigen
von Randgruppen oftmals grausam
verhalten zu haben. Aber auch nach der
Reformation stellte sich die Situation im

evangelisch-lutherischen Bereich nicht
viel besser dar. So hielt Luther an der
Wechselbalg-Theorie fest, die besagt,
dass der Teufel den Eltern gelegentlich
das gesunde Kind wegnimmt und durch
ein behindertes ersetzt. Dies kann
bereits vor der Geburt oder kurz danach

«passieren». Luther schreibt:
«Vor acht Jahren war es zu Dessau

eines, das ich, Doctor Martinus Luther,

gesehen und angegriffen hab, welches
zwölf Jahr alt war, seine Augen und alle
Sinn hatte, dass man meinete, es war
ein recht Kind. Dasselbige thät nichts,
denn dass es nur frass, und zwar so viel
als nirgends vier Bauern oder Drescher.

Da sagte ich zu dem Fürsten von
Anhalt: Wenn ich da Fürst oder Fterr wäre,

so wollte ich mit diesem Kinde in das

Wasser, in die Moide, so bei Dessau

fleusst und wollte das homicidium

wagen» (Kirchhoff in: Niedecken 1989).

Nun, der Fürst entsprach dem
Vorschlag nicht. Luther unterbreitete den

weiteren Vorschlag, dass man für dieses

behinderte Kind ein Vaterunser beten

möge, «dass der Liebe Gott den Teufel

wegnehme» (ders.).
Ein Jahr später starb das Kind. Als

man Luther fragte, warum er damals

die Tötung des Kindes vorgeschlagen
hatte, antwortete er, dass er's

«gänzlich dafür hielte, dass solche



ZEITGESCHICHTE

Wechselkinder nur ein Stück Fleisch,

eine massa carnis, seien, da keine Seele

innen ist, denn solches könne der Teufel

wohl machen, wie er sonst die
Menschen, so Vernunft, ja Leib und Seele

haben, verderbt, wenn er sie leiblich
besitzet, dass sie nicht hören, sehen,
noch etwas fühlen, er machet sie

stumm, taub, blind. Da ist dem Teufel in
solchen Wechselbälgen als ihre Seele»

(ders.).

Neuzeit

Auch die Renaissance brachte für die
Behinderten keine Verbesserung ihrer
Situation. Wie auch? Feierte doch das

antike Schönheitsideal seine Wiedergeburt.

Der (nichtbehinderte) Mensch galt
als Krönung der Schöpfung, würdig,
königlich über die Natur zu herrschen.
Die beginnende Technisierung
(Aufklärung) brachte zwar viel Neues, doch
die neuen Errungenschaften hatten
mehr mit Wissenschaft, Technik und
Wirtschaft zu tun und kamen behinderten

Menschen kaum zu gute.
Andererseits sind in dieser Epoche

auch andere Strömungen sichtbar, die
davon ausgehen, dass alle Menschen
sich bilden sollen. Auch arme und
behinderte Kinder sollen eine gezielte
Förderung erhalten. Johann Arnos Come-
nius (1592-1670) schrieb:
«Wenn wir also nur einige zur Geistesbildung

zulassen, mit Ausschluss anderer,

so handeln wir unrecht nicht bloss

gegen die, die derselben Natur teilhaben,

sondern gegen Gott selbst, der
von allen, denen er sein Bild
aufgedrückt hat, erkannt, geliebt, gelobt
werden will... Dem steht auch nicht
entgegen, dass einige von Natur
stumpfsinnig und dumm scheinen:
denn das empfiehlt und verlangt diese

allgemeine Pflege der Geister nur noch
gebieterisch. Denn je schwerfälliger
oder boshafterer Natur einer ist, desto
mehr bedarf er der Hülfe...» (Reble
1989).

Trotz dieser Worte von Comenius hatte
insbesondere die Zeit der Aufklärung
grosse Mühe, behinderte Menschen in
ihr Bild von einer modernen, aufgeklärten

Gesellschaft zu integrieren. Ihr
Menschenbild ging von Prämissen aus:

1. Der Mensch ist von Natur aus gut
und vollkommen, entwickelt sich am
besten ohne fremden Einfluss. Eine

Erlösung durch Gott ist nicht
notwendig.

2. Was den Wert des Menschen aus¬

macht, ist seine Vernunft. Die
Vernunft bildet das wesentliche
Unterscheidungskriterium zwischen Tier
und Mensch.

Zu den Repräsentanten der Aufklärung
zählt Jean-Jacques Rousseau (1712—

1778). In seinem Erziehungsroman
«Emile» schreibt er:
«Ich würde mich niemals mit einem
kränklichen und siechen Kind befassen,
sollte es auch achtzig Jahre leben. Ich

mag keinen Zögling, der doch niemals
sich und anderen nützen kann, der nur
immer an sich und seine Gesundheit
denken muss, und dessen Leib so die
Erziehung der Seele beeinträchtigt...
Mag ein anderer sich statt meiner dieses

Schwachen annehmen. Ich billige es

und billige seine Christenliebe, allein ich
kann das nicht. Ich kann niemanden
das Leben lehren, der nur darauf
bedacht ist, sein Sterben zu verhindern»

(Rousseau in: Kobi 1975, 90).
In dieser Zeit lebte aber auch Pestalozzi

(1746-1827), der für die
Erziehungsphilosophie von Rousseau nicht viel

übrig hatte. Pestalozzi rief dazu auf,
geistig Behinderte zu fördern. Sein Aufruf

blieb allerdings ungehört. Von
Pestalozzi profitiert die Heilpädagogik
aber heute noch. Die Suche nach einem
vertieften, speziellen erzieherischen

Umgang, die Zuwendung zum einzelnen

Kind, die Verflechtung gesellschaftlicher

Missstände mit den Schwierigkeiten

behinderter Menschen und die

Frage der Prävention von Armut und
Elend hat Pestalozzi bereits thematisiert.

Moderne

In diese Zeit gehören natürlich die Taten
der Nationalsozialisten. Die Aufarbeitung

dieser Zeit, ihrer Wurzeln und

begangenen Verbrechen sind, wie hinreichend

bekannt ist, immer noch nicht
abgeschlossen. Wichtig erscheint mir
die These von Dörner zu sein, die
besagt, dass es die entscheidende Absicht
der Nazis gewesen ist,
«der Welt am Beispiel Deutschland ein

einziges Mal zu beweisen, dass eine
Gesellschaft, die sich systematisch und
absolut jedes sozialen Ballastes
entledigt, wirtschaftlich, militärisch und
wissenschaftlich unschlagbar sei...»
(Dörner 1989, 10).

Es scheint vorstellbar, dass ein Denken,

das immer stärker Kosten-Nutzen-
Analysen in den Vordergrund stellt,
weiter um sich greifen wird. In diesen

Zusammenhang gehört die Pränatale

Diagnostik. Ein Recht auf Nicht-Wissen
erscheint immer mehr als schein-libera-
les Argument. Zu gross wird der
gesellschaftliche Druck, dass sich die schwangere

Frau pränatal diagnostizieren lässt.

Im Falle eines positiven Befundes
kommt es dann fast immer zu einer
Abtreibung. Welche Folgen die Existenz
der pränatalen Diagnostik, die ja die

Allwöchentlich wird auf dem Markt in der
Stadt selbstgebackenes Brot verkauft. Jeden
Dienstag ist Backtag. Am Vortag wird das

selbstgemahlene Mehl abgewogen und in vielen

Schüsseln zum Verarbeiten vorbereitet.

Ausmerzung von behinderten Leben

zum Ziel hat, haben wird, vermag ich

nicht zu sagen. Es erscheint mir aber
wichtig zu sein, dass sich die Gesellschaft

bezüglich dieser Themen auf
einen Diskurs einlässt.

2. Teil

Wie ich bereits eingangs erwähnt habe,
möchte ich es nicht einfach bei der
Aufzählung darüber belassen, wie das
Lebensrecht behinderter Menschen
immer schon bedroht war. Es geht um die

Frage, warum haben Nicht-Behinderte
immer wieder den Wunsch Behinderung

von sich fernzuhalten bzw. auf
Menschen mit einer Behinderung mit
bewussten oder unbewussten
Tötungswünschen (Niedecken 1989) zu reagieren.

Ist nicht auch der Wunsch nach
einer möglichst umfassenden Pränatal-

Diagnostik bzw. Gentechnologie/
Gentherapie dem Bedürfnis zuzusprechen,

dass der Mensch sich nur als
vollkommen ertragen kann? Wobei er auch

gleichzeitig selber das Mass für diese

Vollkommenheit definiert. Natürlich
haben wir Angst, dass wir selber behindert

werden könnten, sei es durch
einen Unfall oder durch eine Krankheit.
Ob diese Angst aber allein die massiven

Ablehnungen von Behinderungen
rechtfertigt, möcht ich anzweifeln.
Genauso ist zu fragen, wieso wir als Eltern

uns so schwer tun, ein behindertes Kind
anzunehmen. Jonas (1990) hat nachgewiesen,

dass die immensen Aktivitäten,
die im Bereich der Frühförderung
unternommen werden, sehr oft damit zu tun
haben, dass Behinderung abgewehrt,
nicht existent gemacht werden soll.



ZEITGESCHICHTE

In der stimulierenden Atmosphäre unserer
Webstube (6 Handwebstühle) wird Arbeitshaltung

und Handgeschick geübt. Das Tätigsein

mit Faden und Weberschiffchen wird
hier erlebbar und als Material sichtbar im
Stoff. Die verschiedenen Tätigkeiten rund
ums Arbeiten am Webstuhl lassen für alle
Betreuten sinnvolle Arbeit zu.

(Sämtliche Fotos stammen aus der Dokumentation

«10 Jahre Genossenschaft Alte Schmitte,
Lohn». Besten Dank!)

Im Mittelpunkt der folgenden
Betrachtung steht der Begriff der Ästhetik.

Behinderung verstösst gegen ästhetische

Normen, die wir seit Jahrtausenden

tief verinnerlicht haben. Wir können

das Bild einer Behinderung nicht
mit unserem ästhetischen Empfinden in

Einklang bringen und müssen es
deshalb verdrängen. Die Diskussion um das

Schöne ist deshalb auch eine alte
Diskussion und nimmt von der platonischen

Philosophie ihren Ausgang. Piaton

unterstellt, dass es ein absolut
Schönes gibt, das als Massstab für alles

nur relativ Schöne fungiert. D.h. wir
gehen ständig von einer Idee des Schönen

aus, an dem wir weniger Schönes
klassifizieren. Bei Piaton finden wir aber
auch die sicherlich für den Umstand
einer Behinderung verhängnisvolle
Verbindung vom Schönen mit dem Guten
und Wahren. Im Begriff der Harmonie
formuliert er eine wechselseitige
Verschränkung dieser Begriffe und postuliert

somit ein universales Proportionsgesetz.

Harmonie ist der Ausdruck für
Einheit, Reinheit und Unveränderlich-
keit. Ihren höchsten Ausdruck findet die
Harmonie bei Piaton in der kosmischen
Architektur. Diese harmonische
Ordnung wird in eine metrische Ordnung
überführt und wirkt auch heute noch
als Massstab für unsere Urteile, was als

harmonisch bezeichnet werden kann
und was nicht. Ein Mensch mit einer

spastischen Lähmung, der seine Hände

in der für uns gewohnten Art und
Weise nicht benutzen oder nicht sprechen

kann, wirkt für uns dis-harmo-
nisch und es ist für Nicht-Behinderte
nicht möglich dies einfach zu konstatieren

und zur Tagesordnung überzugehen.

Diese Disharmonie empfinden wir
als unangenehm, sie stört unser Weltbild

von Schönheit im Sinne von
Harmonie.

Die Gedankengänge bezüglich
Schönheit im Sinne von Harmonie werden

mit dem Aufkommen des Christentums

weitertransportiert. Die Idee von
Piaton wird göttlich, das heisst zu Gott
hin, überhöht. Es gilt nun der Idee von
Gott nachzustreben, die aber auf Erden

nicht erreicht werden kann. Der Massstab

aber, was als schön bzw. harmonisch

zu gelten hat, bleibt aber im
gleichen Masse bestehen. Das Mittelalter
nahm diese Gesetzmässigkeiten auf.
Demnach gilt als Quelle aller Schönheit
das genaue Verhältnis, die Ordnung
und das richtige Ebenmass der Teile

(vgl. Martens/Schnädelbach 1991,
358). Nun, es ist einfach darzulegen,
dass diesen «Richtlinien» eine Behinderung

in der Regel zuwiderläuft. Selbst

im 18. Jahrhundert finden wir noch die

Auffassung, dass ein Objekt über ein

richtiges Ebenmass verfügen soll. Wer
dem nicht entspricht, weil er geistig
behindert ist oder auf Krücken geht,
entspricht nicht der Norm von Schönheit

und Harmonie und wird verdrängt,
abgedrängt. Hume spricht von einem
«standard of taste». Ähnlich äusserte
sich auch Kant. Er schreibt, dass Schönheit

entweder durch ein Wohlgefallen
oder ein Missfallen verstanden werden
muss: «Der Gegenstand eines solchen

Wohlgefallens heisst schön» (Kant, in:

Martens/Schnädelbach 1991). Damit
nähern wir uns dem Kernpunkt: Was

mir Unbehagen bereitet, und dies ist

beim Phänomen der Behinderung
sicherlich der Fall, kann ich nicht als

schön bezeichnen. Umgekehrt: Was ich

nicht als schön empfinden kann, bereitet

mir Unbehagen. Unbehagen versuche

ich zu vermeiden. Hier finden wir
die Ursache, warum Menschen, die als

nicht behindert gelten, immer wieder
versuchen, Behinderungen zu vermeiden.

Die Grundhaltung, dies zu tun, ist

meines Erachtens so alt wie die

Menschheit: die Methoden haben sich

verändert bzw. unterliegen dem
Zeitgeist.

Es sei abschliessend auf einen
Vergleich hingewiesen: Stellen wir die

Figuren von Apollo und Aphrodite
einem schwer geistig behinderten
Menschen gegenüber. In der Ausdifferenzierung

dieser Pole ergibt sich das

Spannungsfeld, indem wir uns täglich befinden.

Wir haben unsere Bilder im Kopf,

welche Ästhetik wir als erstrebenswert
erachten bzw. welche nicht. Die Bilder

von Menschen, die uns täglich in der

Werbung vorgesetzt werden, bzw. die
Modellbücher von plastischen Chirurgen

zielen ebenfalls immer nur in die
eine Richtung. Sind wir nicht auch
heute noch, tief in unserem Innern mit
Luther einig, dass ein behindertes Kind

vom Teufel besessen ist und nicht auf
diese Welt gehört? Müssen wir uns
nicht reflexiv darauf besinnen, welche
Gefühle wir haben, wenn wir Bilder von
abgestorbenen Gliedmassen sehen,
offenen Wunden, einem Kind mit
Hydrocephalus, einem schwer geistig
behinderten alten Menschen. Bereitet

uns dieser Anblick nicht unangenehme
Gefühle, denen wir am liebsten ausweichen

würden? Es ist deshalb wichtig,
dass sich alle Menschen, aber insbesondere

die Menschen, die mit behinderten
Menschen arbeiten, sich über diese

Zusammenhänge Klarheit verschaffen
und ihre eigenen Gefühle und Bilder zu
hinterfragen beginnen. Es gibt einen
ursächlichen Zusammenhang zwischen
dem Verdrängen von Behinderung im
Verlauf der Geschichte und dem
platonischen Bild des Schönen und Harmonischen.

Literatur

Anstötz, C: Ethik der Heilpädagogik und das

Recht auf Leben. Darstellung der Position
Michael Tooleys. In: Heilpädagogische Forschung.
Band XV, Heft 3, 1989

Bleidick, U.: Die Behinderung im Menschenbild
und hinderliche Menschenbilder in der

Erziehung von Behinderten. In: Zeitschrift für
Heilpädagogik 1990/8, 514ff
Bonfranchi, R.: Reaktionen auf Singers Auftritte
in der Schweiz. In: Soziale Medizin 1991/5,
36-38
ders.: Es geht um den «Singer in mir».
In: Soziale Medizin 1991/2

Dörner, K.: Der Schwerstbehinderte als Mensch
und Gesellschaftsmitglied. Geschichtliche

Entwicklung der Haltung gegenüber Menschen
mit Behinderung. In: Geistige Behinderung
1990/4, 379-385
Jonas, M.: Behinderte Kinder - behinderte
Mütter. Die Unzumutbarkeit einer sozial

arrangierten Abhängigkeit. Frankfurt/M. 1990

Kobi, f.: Grundfragen der Heilpädagogik und der

Heilerziehung. Bern 1975

ders.: Die Geschichte der Heilpädagogik
und ihre Entwicklung heute. In: Zeitschrift
«Sozialpädagogik», 1985/1, 2-8
Martens/Schnädelbach (Hrsg.): Philosophie Bd. I,

Hamburg 1991

Möckel, A.: Geschichte der Heilpädagogik.
Stuttgart 1988

Müller, B.: Der «Kanon» des Polyklet und seine

Voraussetzungen. Zahl und Proportion in der

griechischen Grossplastik des 5. Jh. v. Chr.

In: Basler Zeitung, Nr. 39, 26.9.1992 (Magazin)

Niedecken, D.: Namenlos. München 1989

Piaton: Der Staat. Stuttgart 1973

Reble, A.: Geschichte der Pädagogik. Stuttgart
1989 (15. Aufl.)
Singer, P: Praktische Ethik. Stuttgart 1984

Solarova, S.: Geschichte der Sonderpädagogik.

Stuttgart 1983

Zemp, A.: Singer in Zürich. In: Puls 1991/8, 39ff


	Warum ist das Lebensrecht behinderter Menschen immer bedroht? : Behinderung - Ethik - Ästhetik

