
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 8

Artikel: Zum 200. Geburtstag von Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius) : Johann
Heinrich Pestalozzi - Jeremias Gotthelf : der Versuch eines Vergleichs

Autor: Bärtschi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.ZU GOTTHELF

JOHANN HEINRICH PESTALOZZI -
JEREMIAS GOTTHELF
Der Versuch eines Vergleichs

Von Christian Bärtschi

Zum 200. Geburtstag von Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius)

Die offizielle Schweiz feierte bzw. feiert:

1996: 250. Geburtstag von Joh. Heinrich Pestalozzi.

1997: 200. Geburtstag von Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius).

1 996 wurde weltweit der 250.
Geburtstag des grossen schweizerischen

Pädagogen und Menschenfreundes

Johann Heinrich Pestalozzi (1746
-1827) gefeiert. Gerade die Fachpresse
nahm den Anlass als willkommene
Gelegenheit, den «Übervater der europäischen

Pädagogik» einmal mehr auch

kritisch zu hinterfragen. War der runde

Geburtstag nicht die Gelegenheit, den

Mythos Pestalozzi vom Sockel zu reis-

sen und ihn als quasi Nationalheiligen
der Schweiz zu relativieren? Denn was
in und unter seinem Namen alles

subsumiert und an Erbaulichkeiten und
Gefühlsduseleien tradiert wird, bedurfte
wirklich einer kritischen Sichtung und

Klärung. Der Verdacht allerdings, dass

gerade die akademischen Entmytholo-
gisierer sich selbst nicht bis ins letzte im

Klaren waren, was sie eigentlich taten,
verdichtete sich zum Bild, es werde vor
lauter Gutmeinen auf undifferenzierte
Weise das Kind mit dem Bad
ausgeschüttet. Immer wieder musste der

sogenannte Laie sich wundern, wie wenig
dabei Pestalozzi selber zu Worte kam.
So gab es z.B. kaum Auseinandersetzungen

auf der Ebene seiner Werke.
Weder der «Stanserbrief» noch die

«Nachforschungen», weder «Gesetzgebung

und Kindermord» noch seine

grossen «Reden» standen zur Diskussion.

Es ging, sofern es überhaupt sein

Werk betraf, um seine Methode, die -
wie sollte sie nicht? - nach 200 Jahren
in weiten Teilen als veraltet gelten kann.
Wie steht es aber mit dem eigentlichen
Ausgangspunkt seiner Pädagogik? Mit
seiner anthropologischen Fragestellung
etwa («Der Mensch in seinem Wesen -
was ist er?»)? Mit Fragen der Ganzheit-
lichkeit der Erziehung («Geist, Herz,

Hand»)? Mit der Abgrenzung zwischen
blossem Unterricht und wirklicher Erziehung

(«Wohnstube» bzw. «Therapeutisches

Milieu»)? Je näher man die landauf,

landab geführten Diskussionen

mitverfolgte, desto stärker tauchte der

Verdacht auf, dass Pestalozzi nicht oder
kaum mehr gelesen wird (auch von sog.
Fachleuten: Pestalozzi? - den kennt
man doch!) und dass man sich mit
einem zwar durch die Jahrhunderte
aufgebauten und aufgebauschten Phantom

auseinandersetzte und dabei den
wirklichen Pestalozzi vergass.

Heuer, 1997, ist nun ein weiterer

grosser Schweizer mit einem runden

Geburtstag an der Reihe: der Berner
Dichter und Pfarrer Jeremias Gotthelf
bzw. Albert Bitzius (1797-1854). Auch
das Gotthelf-Jubiläumsjahr soll festlich

begangen werden; verschiedenste

Kommissionen, Organisationen und
Komitees sind im Bernbiet in Stellung

gegangen. Die Gruppierungen, die

Gotthelf in diesem Jubeljahr besonders

huldigen, entstammen wohl vor allem
dem Volk, hier geniesst er nach wie vor

grosse Verehrung. Auf universitärer
Ebene dürften es in erster Linie die
Germanisten sein, die ihn für sich

beanspruchen. Das Interesse der Universität
Bern für den Dichter Gotthelf hat Tradition.

Und vielleicht die Theologen, die

Kirche. Die Theologie war schliesslich

Gotthelfs Brotberuf. Ob die Pädagogen
mit von der Partie sein werden? Schliesslich

hat er den «Schulmeister» geschrieben

und sich lebenslang in Erziehungsfragen

engagiert. Oder ob auch seine

diesbezüglichen Gedanken veraltet sind

und einer Entmythologisierung bedürfen?

Wie dem auch sei: Im Vordergrund
steht sicher der Dichter, steht sein

umfangreiches schriftstellerisches Werk,
das in erstaunlich kurzer Zeit im heimeligen

Pfarrhaus zu Lützelflüh von der

Seele geschrieben wurde: die grossen
Romane (13 an der Zahl), die kleinen

Erzählungen. Daneben unzählige
Kalendergeschichten, Aufrufe, Traktate...

Keine Gedichte, keine Dramen. Gotthelf

war der Epiker.

Natürlich blieben auch Gotthelf und

sein Werk nicht unangefochten. Das

Interesse, das man sowohl dem Men¬

schen wie auch seinen Dichtungen
entgegenbrachte, war und blieb bis auf
den heutigen Tag schwankend. Schliesslich

schien er sich als schweizerischer
Nationaldichter einzupendeln, was u.a.
auch heissen konnte, dass man als

Durchschnittsschweizer und -Schweizerin

moralisch verpflichtet ist, zumindest
die Titel seiner wichtigsten Werke zu
kennen. Es ist darum nicht von ungefähr,

wenn Prof. Holl den «sehr
bescheidenen Jubiläumswunsch»
ausspricht, dass Gotthelf wieder mehr
gelesen werden sollte (Interview Kleiner

Bund, 1.3.97).
Schon zu seinen Lebzeiten taten sich

seine Oberen schwer mit ihm (Behörden,

Politiker), weil er mit grosser
Radikalität in Umlauf setzte (schriftlich und

mündlich), was er einmal als richtig
erkannt hatte. Immer wieder wurde er in

der Folge gemassregelt, diszipliniert.
Später, nach seinem Tod, wurde der
Versuch der Verharmlosung unternommen.

Gotthelfs Werk als Idylle. Man
wollte in ihm einen Vertreter jener heilen

Welt sehen, deren äusserer
Ausdruck - oberflächlich betrachtet - das

unvergleichliche, ins Mythische
überhöhte Emmental war. Albert Anker, ein

anderer Berner, stand als einfühlsamer
aber einseitiger Illustrator zur Verfügung

- allerdings mit fast hundertjähriger

Verspätung. Gotthelf wurde
entschärft, die Kanten gebrochen...
Glücklicherweise blieb es nicht dabei.
Vermehrt begann man wieder - und dies

ist nicht zuletzt u.a. das Verdienst des

Basler Germanisten Walter Muschg -
den «Sprengstoff» in seinen Büchern zu
entdecken. Man begann auch wieder
wahrzunehmen, dass viele seiner
visionären Aussagen gerade für das zu
Ende gehende 20. Jahrhundert von
Bedeutung sein könnten. Es ist auch nicht

von ungefähr, dass selbst ein marxistischer

Denker wie Ernst Bloch einen

begeisterten Essay über Gotthelf verfasste

(Bloch, 1962). Schliesslich darf immer
wieder darauf hingewiesen werden,
dass Gotthelfs Werke auch in den

Schrecken der deutschen
Konzentrationslagern eine tröstende Kraft
ausstrahlten, so jedenfalls lesen wir es in

letzten Aufzeichnungen des deutschen



...ZU GOTTHELF

Theologen Dietrich Bonhoeffer, der
1945 von den Nazis hingerichtet wurde
(Bonnhoeffer, 1959).

Das Postulat
der Volkserziehung

Hinter allen Bemühungen sowohl
Pestalozzis wie auch Gotthelfs lässt sich so
etwas wie ein Grundanliegen erkennen.
Es ist das Postulat der Volkserziehung.
Volkserziehung heisst mehr als Schulung

für alle, als Unterricht für alle.
Diesem Postulat, das weit über das eng
Pädagogische hinausgeht, wissen sich
beide mit ihrer ganzen Persönlichkeit
verpflichtet. Bei beiden sind es die
Armen, Zukurzgekommenen, Verschupften,

Randständigen, die sie vor die
Notwendigkeit stellen, aktiv ins soziale
Geschehen ihrer Zeit einzugreifen. Es sind

vor allem aber die Kinder, die «besonderen»

Kinder - Verwahrloste, Behinderte,

Verdingkinder -, deren schweres
Schicksal von der bürgerlichen Gesellschaft

nur ungenügend wahrgenommen

wird. Es ist nicht von ungefähr,
dass Gotthelfs Erstlingsroman, der

«Bauernspiegel», die Situation der
Verdingkinder im Emmental thematisiert.

In der Wahl des Mittels, um ihren

Anliegen Gehör zu verschaffen, treffen
sich Pestalozzi und Gottheit, auch

wenn sie äusserlich in völlig anderen
Situationen stehen und beruflich andere

Wege verfolgen: es ist die Sprache. Beide

greifen zur Feder, werden Schriftsteller:

Pestalozzi nach seinem gescheiterten

Neuhof-Experiment, Gotthelf nach
äusserlich idyllischen Jahren in Lützelflüh,

wo er, ein unbestechlicher
Beobachter der Menschen und der Zeitenläufe,

das Gemeindepfarramt innehat.

Für beide Persönlichkeiten bildet das

Christentum Ausgangspunkt und Mitte
ihres Wirkens. Beide berufen sie sich
auch immer wieder auf ihre christlichen
Grundlagen, auch wenn, wie wir noch
sehen werden, diese nicht völlig dek-
kungsgleich sind. Bei Gotthelf ist dies
zunächst offensichtlicher, denn er ist ja
mit Überzeugung VDM - verbi Divini
minister! Aber wer Pestalozzis Biographie

(und Werk) auch nur ein wenig
kennt, weiss um die stärksten Impulse,
die er aus dem Christentum erhält.

Ich möchte versuchen, den
Beziehungen zwischen Pestalozzi und Gotthelf

nachzuspüren. Inwieweit lassen sich
die beiden Denker in ihren pädagogischen

Intentionen miteinander vergleichen?

Wo ergänzen sie sich, worin
unterscheiden sie sich allenfalls? Inwieweit
bezieht sich Gotthelf - der jüngere von
beiden - direkt auf Pestalozzi?

Der Versuch eines Vergleichs

Seiner Herkunft nach war Pestalozzi ein
Stadtmensch. Er ist Stadtzürcher. Seine
Familie gehörte zum privilegierten
Stadtbürgertum - auch wenn sie nicht
mehr begütert war -, was u.a. das
Recht auf schulische Bildung und
Studium einschloss. Aber Pestalozzi brach
bekanntlich das Studium ab, um
politisch tätig zu sein. Die neuen, aufklärerischen

Ideen, verbreitet von seinen

Lieblingslehrern Bodmer und Breitinger,
wirkten. Es galt, Missstände im Staat
aufzudecken, sich um die rechtlose,
ausgebeutete Landbevölkerung zu
kümmern. Und war da nicht die Stimme

Rousseaus, der nicht nur von der
Gleichheit aller Menschen sprach,
sondern dazu aufrief, ein neues, ursprüng¬

licheres Verhältnis mit der Natur
einzugehen: Retournons à la nature... Und so
beschloss der Städter Pestalozzi
auszusteigen, umzusteigen und Bauer zu
werden.

Auf diesem Umweg wird er zur
Pädagogik kommen. Er wird aber auch
den Beginn der Industrialisierung miterleben

und gedanklich vorwegnehmen,
was das für die Landbevölkerung
bedeuten würde. Schliesslich wird er
regsten Anteil nehmen an allen Bewegungen,

die mit der französischen Revolution

im Zusammenhang stehen. Er wird
sich selber bis ins letzte engagieren,
weil er die Revolutionsparolen Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit vollständig

bejahen kann. Zudem hofft er, die
Revolution werde seinen tiefsten
Intentionen dienlich sein: der Sache der

Volkserziehung, die ihm immer mehr
am Herzen liegt. Aber er lässt sich nicht
blenden. Bald genug sieht er seine

Hoffnungen zerschlagen; die Revolution

frisst ihre eigenen Kinder auf.
Die französische Revolution war ein

Ereignis, das, trotz allen Abirrungen,
europaweit einem neuen Bewusstsein

zum Durchbruch verhalf. Für Pestalozzi
und dessen Pädagogik der Selbstwer-
dung konnte es kein Zurück geben.
Vielmehr galt es nun, nicht nur die
Freiheit, sondern auch die Gleichheit und

vor allem die Brüderlichkeit unter den
Menschen zu realisieren. Aber zunächst
ging es ihm um die anthropologische
Fragestellung: Was ist eigentlich der
Mensch? Religiöse bzw. kirchlich-dogmatische

Antworten genügten ihm
nicht mehr. Er musste selber um eine

entsprechende Erkenntnis ringen. Das

Resultat seines philosophischen
Nachdenkens war das Buch «Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur
in der Entwicklung des Menschengeschlechts».

Gotthelf ist, im Gegensatz zu Pestalozzi,

ein Landmensch. Er wuchs im
Kleinstädtchen Murten auf, wo sein Vater,

Sigmund Bitzius, das deutschsprachige

reformierte Pfarramt versah.
Gotthelfs primärer Lebensraum ist

derjenige der bürgerlichen Oberschicht.
Ausgangspunkt ist zunächst nicht das

Bauerntum, auch wenn er seine spätere
Jugendzeit im bernischen Utzenstorf
verlebte, wohin sich sein Vater 1805
wählen liess. Hier, in diesem Bauerndorf,

tauchte Gotthelf tief ins bäuerliche

Leben ein; sein Sinn für das Handfeste,

Reale wurde hier gebildet. In seiner

Selbstbiographie schreibt er: Ich

«trieb starken Schafhandel, lernte
jagen, fischen, reiten, übte mich in allen
Landarbeiten... und brachte es in mehr
als einem ländlichen Spiel zu bedeutender

Fertigkeit.» (Gotthelf, EB 18, 13).
Nach dem Gymnasium in Bern studier-

r 1Aus

Gotthelf-Worte
ausgewählt von Helen Keller
(Verlag A. Francke AG, Bern, 1950)

Es ist doch schön auf der Welt - wo Liebe ist!

Wo die Liebe ist, da steht man alles aus
und hat noch Freud dabei.

Sobald ein Groll im Herzen bleibt und sich setzet,
wird dieses Herz selbstsüchtig.

Je inniger die Liebe, desto grösser auch die Angst.

k. sd



ZU GOTTHELF

te er Theologie (Abschluss 1820).
Bereits während des Studiums sammelte

er pädagogische Erfahrungen, indem er

am Bernischen Progymnasium
Geschichtsunterricht erteilte. Nach der Vi-
kariatszeit in Utzenstorf, einem Göttin-
ger-Studienjahr und einer weiteren Vi-
kariatszeit in Herzogenbuchsee und an
der Heiliggeistkirche in Bern, wirkte er
ab 1832 als Pfarrer in Lützelflüh.

Als Kleinkind durchlebte er die Zeit
der Revolutionswirren in der Schweiz,
des Untergangs der alten Eidgenossenschaft.

Ihr folgte die Helvetik. Später, als

Student und junger Theologe, war er

überzeugter Liberaler. Ähnlich wie
Pestalozzi unterstützte er die politischen
Bewegungen, die eine völlige
Gleichberechtigung von Stadt und Land zum Ziel

hatten. Auch in Lützelflüh war er
politisch tätig. Er scheute nicht vor heftigen
Auseinandersetzungen zurück. Zwar
lockerte sich seine Bindung an die eigene

Partei, die sich in eine gemässigt-
zurückhaltende und eine radikale Richtung

aufgespalten hatte. In letzterer
trat ihm ein antireligiös, primitiv-materialistischer

Zug entgegen, dem er
niemals folgen konnte. Eine Rückkehr in

den Schoss des reaktionären und
konservativen Bürgertums kam für ihn aber
ebenso wenig in Frage - irgendwo
zwischen den Fronten, als Einzelkämpfer
von den meisten missverstanden, setzte

er sich leidenschaftlich mit dem
«Zeitgeist» (Radikalismus, Materialismus,
Kommunismus, allgemeine Säkularisierung)

auseinander, dem er in einem

späten, gewaltigen Romanwerk den

«Berner Geist» entgegenstellte.
Zeit seines Lebens nahm Gotthelf an

pädagogischen Fragen Anteil. Kindernot,

Schulunterricht, Lehrerbildung,
Volkserziehung - all das waren Bereiche,

die ganz entschieden dazu
beigetragen haben, dass Gotthelf zum
Schriftsteller wurde.

Eine Begegnung

1826, Gotthelf ist zu der Zeit Vikar in

Herzogenbuchsee, kommt es zu einer

Begegnung zwischen den beiden grossen

Schweizern. Es ist die denkwürdige
Sitzung der Helvetischen Gesellschaft in

Langenthal, an welcher sich Pestalozzi

mit einer grossen Rede dafür bedankt,
dass er 1825 in Schinznach überraschend

zum Präsidenten gewählt worden

war. Pestalozzis Langenthaler Rede

enthält so etwas wie sein Testament -
im politischen und volkspädagogischen
Sinn. Im Verhandlungsprotokoll lesen

wir:

«Am Morgen des 26. April (1926) eröffnete

Vater Pestalozzi als Vorsteher der
Gesellschaft die Sitzung und erfüllte das

bei seiner Wahl der Gesellschaft gegebene

Versprechen: zu reden von Vaterland

und Erziehung, denen er sein

ganzes Leben gewidmet. In
zweieinhalbstündiger Rede ergoss er sein von
der reinsten Vaterlands- und
Menschenliebe erfüllte Herz. Er öffnete den
Schatz seiner in so langem, wechselreichem

Leben gesammelten Erfahrungen...»

(Pestalozzi, 27, 434).

Laut Verhandlungsbericht ist Gotthelf
unter den Zuhörern. Ohne Pestalozzi

persönlich zu sprechen, muss der
Eindruck, den der junge Vikar hier empfing,

ein ausserordentlicher und
bleibender gewesen sein. Der Keim, der
hier gepflanzt wurde, sollte später, in

seiner Schriftsteller-Zeit, wachsen und
reiche Früchte tragen.

Welches sind die Gedanken, die
Pestalozzi in seiner grossen Rede
ausführt? Ich muss mich hier auf ein paar
mir wesentlich scheinende Gesichtspunkte

beschränken.

Pestalozzi beschwört zunächst den
Geist der alten Eidgenossenschaft,
besonders deren rechtlich-soziale Strukturen:

«Das Volk aller Stände genoss den

Segen seiner Freiheitsverhältnisse in
einer Art von heilig begründeter innerer

Gleichheit. Ungeachtet der
bestehenden Ungleichheit der Ansprüche
einzelner Stände und einzelner Klassen
des Volkes an einzelne Rechte und
einzelne Geniessungen, war der Zugang
zu den höchsten Ehren und folglich der
Zugang zu jeder rechtlichen Gewalt
und zu jeder mit dieser Gewalt verbundenen

Landesehre dem verdienstvollen
Mann am Pfluge und dem ehrbaren
Handwerker offen wie dem Edelmann,
der mehrere Burgen besass. Wer das

Zutrauen des Volkes hatte, war der
Landesehre sicher...» (Pestalozzi, 27, 168).

Aber so blieb es nicht. Pestalozzi schildert

den Zerfall dieser sozialen Freiheitskräfte.

Er erfolgte nicht zuletzt durch

die grossen gesellschaftlichen Veränderungen,

die auch die Schweiz erfassten:

die beginnende Industrialisierung, die

Fabrikarbeit, die eine völlig neue
Menschenklasse zur Folge hatte: das

Proletariat. Ein bescheidener, aber solider
Mittelstand verlor mehr und mehr an

Bedeutung, und die sozialen Gegensätze

begannen sich zu vertiefen. Es

entstand eine
«unverhältnismässige und immer wachsende

Zahl der ökonomisch gleichsam
in die Luft versetzten, eigentumslosen
und in Rücksicht ihrer Erwerbsfähigkeit
in einem hohen Grad verwahrlosten

Menschenmasse...» (Pestalozzi, Bd. 27,

202).

Die soziale Ordnung ist aus dem
Gleichgewicht geraten. Reiche werden
reicher, Arme ärmer. Wie kann dieser
bedenklichen und bedrohlichen Entwicklung

begegnet werden? Für Pestalozzi

gibt es im wesentlichen nur eine
Möglichkeit wirklicher «Heilung»: durch
eine bessere Erziehung, durch eine

Erziehung, die den Menschen - gerade
den Armen - als ganzen erfasst und
wieder in einen würdigen Zusammenhang

mit dem Volksganzen zurückführt:

«Wir können nur durch eine sehr grosse

Anstrengung für die Erhöhung und
tiefere Begründung der intellektuellen
und Kunstkräfte unseres Volks und
durch eine für dieses Bedürfnis solid
begründete Erziehung aller Stände dahin
gelangen, den ökonomischen Wohlstand

des Vaterlands durch den Ertrag
der Arbeitsamkeit desselben im ganzen
Umfang seiner Bedürfnisses wieder
herzustellen...» (Pestalozzi, 27, 199).

Wieder taucht hier die Idee der Erziehung

des «Armen als Armen» auf -
freilich im Sinne von «Hilfe zur Selbsthilfe»:

«das Vaterland muss lernen, seine
Armen als Arme zu erziehen. Unsere
Armen sind in dieser Beziehung eigentlich
an sich nichts weniger als arm, sie sind
im Gegenteil in vielen unseren Gegenden

diesfalls vorzüglich reich. Ihr Reichtum

liegt in ihnen selbst; er liegt in
ihren geistigen und physischen, einer
hohen Bildung fähigen und würdigen
Kräften...» (Pestalozzi, 27, 208).

Erziehung im Sinne des greisen Pestalozzi

ist das Wecken des innersten
Menschentums in jedem Menschen -
jenseits von allen äusseren Verhältnissen.
Ganzheitliche Bildung bedeutet innere
und äussere Befreiung des Menschen
auch von ökonomischen Zwängen.
Dem Menschen wird dadurch seine

Würde zurückgegeben. Dieser Gedanke

deckt sich auch mit seinem
Verständnis des Christentums.

Für den jungen Gotthelf müssen
Pestalozzis Worte wie eine Bestätigung
und Ermutigung seines eigenen Denkens

vorgekommen sein. Auch für ihn
ist Schule, Volkserziehung ein zentrales

Anliegen. Wir wissen aus seiner Biographie,

dass er bereits als Student mit
Enthusiasmus und Erfolg Stellvertretungen

an Schulen in Bern übernahm. Als

er, als Vikar in Utzenstorf, 1824 einen
Bericht über die Gemeinde zu verfassen

hat, schreibt er unter dem Stichwort
«Die Schulen»:
«Diese sind gegenwärtig fast die einzige

Handhabe, woran ein Seelsorger das

Wohl der Gemeinde aufrichten kann,
und fast das einzige Mittel, das oft ver-



.ZU GOTTHELF

wahrloste Mittel, der zerfallenden
Religion und Sittlichkeit emporzuhelfen...»
(Gotthelf, EB 11, 26).

Auch während seiner Vikariatszeit in

Herzogenbuchsee (1824-29) fällt ihm
die Aufgabe der Schulbetreuung zu,
wobei er mit grosser Heftigkeit sowohl
auf unzureichend ausgebildete
Lehrkräfte als auch auf bildungsfeindliche
Tendenzen von Seiten der Regierenden
reagiert. Später in Lützelflüh hat er
neben dem Pfarramt die Stelle eines
Schulinspektors inne. Und als er schliesslich
1845 sein Amt unfreiwillig abtreten
muss - er hatte sich der Regierung in

Bern gegenüber zu «eigenherrlich» und
ohne den notwendigen Respekt verhalten

-, kann er in einem Schreiben an
die kantonale Erziehungsdirektion nicht
ohne Stolz festhalten: «In 10 Jahren
wurden 10 neue Schulhäuser gebaut
(und) der Schulfleiss (d.h. der Schulbesuch)

um die Hälfte gehoben...» (Fehr,

1946, 17). Im weiteren ist Gotthelf als

Mitglied des «Vereins für christliche
Volksbildung im Amte Trachselwald»

massgeblich am Zustandekommen der
Armenerziehungsanstalt Trachselwald

beteiligt. Als langjähriger Vorsitzender
des Aufsichtsrates geniesst dieses Werk
seine besondere Zuneigung und Fürsorge.

Dass Gotthelf sich schliesslich auch

ganz entschieden und sprachgewaltig
für eine allgemeine Reform des

Schulwesens und für eine Verbesserung der
Lehrerausbildung eingesetzt hat,
beweist sein zweibändiger Roman «Leiden

und Freuden eines Schulmeisters»
(1838/39). Es ist dies ein pädagogisches
«Erfahrungsbuch»: Gotthelfs eigene
und zum Teil schmerzhaften Erfahrungen

mit der Institution Schule werden
darin verarbeitet, aber auch Wege der

Heilung aufgezeigt. Das Werk ist erfüllt
von pestalozzischem Geist.

Einen Vergleich zwischen Gotthelf
und Pestalozzi ziehend, schreibt Karl

Fehr in seiner Monographie «Jeremias
Gotthelf»: «Beide waren von ihrer
volkserzieherischen Aufgabe förmlich
besessen...» (Fehr, 1985, 39).

Der Testamentvollstrecker

«Jeremias Gotthelf war der Testamentsvollstrecker

Pestalozzis...» (Eymann
1991, 31). Es ist schon oft darauf
hingewiesen worden, dass Gotthelfs grosse

Romane sich bereits in der Form an
das Muster von Pestalozzis «Lienhard
und Gertrud» anlehnen: eine einfache
Fabel als Gerüst, umständliche
Kapitalüberschriften, die «den Inhalt nicht
nur andeuten und vorbereiten, sondern
nicht selten vorwegnehmen» (Fehr,

1946, 22). Beide bemühen sich um
einen echten Volkston, beiden eigen ist

ein belehrendes Moment: geschilderte
Handlungen und Zustände werden
hinterfragt, kommentiert und ethisch
ausgelotet. Trotz dieser anfänglichen
Anlehnung Gotthelfs an Pestalozzi darf
nicht verschwiegen werden, dass die
dichterisch-künstlerische Kraft Gotthelfs

- einmal entfesselt - diejenige von
Pestalozzi weit übersteigt. Gotthelf ist
ein Dichter von elementarem
Gestaltungswillen, der weit über das bloss

pädagogische Anliegen hinausgeht.
Pestalozzi seinerseits ist und bleibt der
pädagogische bzw. philosophische
Schriftsteller, daneben ist er der geniale
(wenn auch immer wieder scheiternde)
Praktiker.

Ganz direkt nimmt Gotthelf in zwei
Werken auf Pestalozzi Bezug: In seiner
sozialethischen bez. sozialpolitischen
Abhandlung «Die Armennot» (1840)
und in seinem Aufsatz «Ein Wort zur
Pestalozzifeier» (1846).

Die «Armennot» ist im Grunde ein

uneingeschränktes Bekenntnis zu
Pestalozzi. Sie erschien 1840 im Druck -
zwei Jahre nach dem «Schulmeister»
und ein Jahr vor «Uli der Knecht». Der

«Armennot» liegt keine erzählerische
Fabel zugrunde; sie ist die Auseinandersetzung

Gotthelfs mit der Armut. Die

Armenfrage ist für ihn die brennende
Frage der Gegenwart und der Zukunft.
Sie verlangt nach Antworten. Es gilt,
«Quellen zu stopfen» (Pestalozzi),
Abhilfe zu schaffen. Es ist aber auch
notwendig, zwischen richtigen und
falschen Heilmethoden zu unterscheiden.

Bloss äussere Abhilfe taugt auf die
Dauer nicht, es geht - ganz im pestalo-
zzischen Sinne - um Heilung von innen.
Auch für ihn heisst das Stichwort
«Armenerziehung»:

«Das Übel muss daher von innen ange-
fasst werden; Massregeln und Gesetze
helfen da wenig; es muss hauptsächlich
in dem Zustande angefasst werden, in
welchem es am leichtesten zu heben
ist, das heisst so früh als möglich»
(Gotthelf, XV, 149).

In diesem Zusammenhang prägt er
auch das schöne Wort: «Und was kein

Königswort erzwingt, vermag die
Liebe» (Gotthelf, XV, 144). Auch im
Hinblick auf sein Menschenbild enthält die
«Armennot» Formulierungen, die auch
bei Pestalozzi stehen könnten: «Alle
Menschen sind hochgeboren; denn alle
sind Gott verwandt, alle tragen in sich

schöpferische Kraft» (Gotthelf, XV,

159).
In der «Armennot» ist es denn auch,

wo Gotthelf Begründung, Entstehung
und Wachsen der Armenanstalt
Trachselwald, einem Heim für Verdingbuben,
beschreibt (Eröffnung 1835). Als
Mitglied des «Vereins für christliche Volks¬

erziehung» war er massgeblich am
Zustandekommen dieser Anstalt beteiligt;
er war es, der sich um geeignete
Hauseltern kümmerte, und als langjähriger
Vorsitzender der Aufsichtskommission
nahm er lebhaftesten Anteil an der
Entwicklung dieser Institution. Für Gotthelf
war das Werk in Trachselwald ganz aus
dem Geist Pestalozzis herausgewachsen:

«Der Gedanke, den Pestalozzi hatte,
ging nicht unter, verhallte nicht wie ein
ödes Geschwätz. Er wurzelte, keimte,
erstund und entfaltete sich jetzt. Er
entfaltete sich hier und dort: in der
Schweiz, in Deutschland, in England...»
(Gotthelf, XV, 240).

Im 5. Kapitel der «Armennot», betitelt:
«Die Hülfe in ihrer ideellen Gestalt»,
setzt Gotthelf Pestalozzi nicht nur ein

Denkmal, sondern er stellt sein eigenes
pädagogisches Wollen auch bescheiden
in dessen Dienst:
«Pestalozzi war der Hochbegabte, der
das Wehen dieses Geistes vernahm,
der in seinem Namen der Kinderwelt
sich hingab, um aus der Kinderwelt heraus

Münster, Klöster, Denkmäler zu
erbauen...» (Gotthelf XV, 163).

Trotzdem, bei aller Verehrung, vermag
Gotthelf bei Pestalozzi das Zeitbedingte
vom Zeitlosen zu unterscheiden:
«Die Liebe ist's, was ihn gross macht,
und nicht seine Methode... Wahren
Elternsinn wollte er in die Erziehung der
Kinder bringen» (Gotthelf, XV 165 f.).

Dass Gotthelf bereits in seiner Zeit die
Gefahr einer ungesunden Pestalozzi-

Huldigung und -Mythologisierung
erkannte, drückt er in seiner Ansprache
«Ein Wort zur Pestalozzifeier» (1846)
aus:

«Verklungen sind die Glocken, welche
der mit Pestalozzi unbekannten

Menge verkündet haben, dass vor hundert

Jahren ein Mann geboren worden
sei, welcher um seiner unverfälschten
Liebe zur Menschheit willen im Andenken

der Menschheit fortzuleben verdiene...

Sehr merkwürdig war es zu hören,
wie gewisse Redner sich den guten
alten Vater Pestalozzi so zuschnitzelten,
dass er ihrer eigenen Person und
Geistesrichtung als Autorität und Rechtfertigung

dienen musste...» (Gotthelf, EB

11, 304 f.)

Dem «Missverständnis Pestalozzi» will
er vorbeugen, wenn er weiter ausführt:
«Pestalozzi sah das Volk vernachlässigt,
sah das Elend der Hütten... So einfach
und so kräftig wollte er das von Gott
empfangene Pfund in jedem Kind
lebendig machen und schärfen..., tüchtig
für Haus und Welt und wozu Gott es



.ZU GOTTHELF

berufen. Von solchen Menschen erwartete

er Heil für das Volk und seine Hütten.

Das war Pestalozzis Glaube und
Hoffnung, diesem Ziele entgegen strebte

seine Liebe...» (Gotthelf, EB 11, 308).

Die schönste Huldigung bringt Gotthelf
Pestalozzi am Ende des 5. Kapitels der

«Armennot» dar, eine Huldigung, die
die Namen der beiden grossen Schweizer

untrennbar verbindet:
«So ist, was Pestalozzi meinte, nicht ein

flüchtiger Einfall, der sich verflüchtigte,
ehe noch der müde Greis zur Ruhe

ging, sondern es ist ein Weltgedanke,
der in immer strahlenderer Klarheit
aufgeht am Horizonte der Zeit, eine Sonne
in unserer Nacht, ein heilend Licht in

unserer Krankheit. Und er meinte, dass

man in Liebe die Kinder aufnehmen
und in ihnen die reichen Gaben Gottes

zur Tätigkeit entwickeln solle, und
wenn dieses geschehen würde, so wäre
Reichen und Armen geholfen, das

heilbringende Mittel gefunden, der Welt zu
geben, was der Welt gehört, Gott aber,

was Gottes ist (Gotthelf, XV, 168).

Wir haben gesehen, dass Gotthelf und
Pestalozzi in bezug auf Bildungs- und

Erziehungsfragen weitgehend
übereinstimmen. Erziehungsfragen sind für beide

im Grunde soziale Fragen. Beiden

geht es darum, den «Armen aufzuhelfen»,

einen gesunden Mittelstand zu
fördern und die Kluft zwischen Arm
und Reich zu verkleinern. Die Erziehung
und Schulung soll auch den Kindern der
Ärmsten eine reelle Chance zu einem

menschenwürdigen Leben bieten. Hilfe

zur Selbsthilfe als Motto. Sowohl Gotthelf

wie Pestalozzi sind von der
Wichtigkeit häuslicher Erziehung überzeugt
(«Wohnstube» bzw. «Im Hause muss

beginnen...»), für beide bedeutet das

Haus, die Familie der Ausgangspunkt
der eigentlichen Menschwerdung. Deshalb

sollen auch die staatlichen
Erziehungseinrichtungen - ein Postulat beider

- den häuslichen nachgebildet werden.

Ich habe schon darauf hingewiesen,
dass sowohl für Gotthelf wie für Pestalozzi

das Christentum Ausgangs- und

Mittelpunkt ihres Denkens (und
Handelns) war. Und hier stellt sich nun die

Frage, inwieweit Gotthelfs und Pestalozzis

Verständnis des Religiösen dek-
kungsgleich sind. Es ist wohl klar, dass

es sich in dieser Skizze nicht um eine

grundsätzliche Untersuchung in bezug
auf dieses Problem handeln kann;
dennoch: es würde sich lohnen, dieser
Fragestellung vertieft nachzugehen! Wenn
ich trotzdem ein paar Gedanken dazu

äussere, so möchte ich dies mit grossem
Vorbehalt tun. Ich möchte sie auch als

eine Anregung zu eigenem Weiterden¬

ken verstanden wissen. Interessante,
wenn auch knappe Ausführungen zu
diesem Thema finden sich bei Urs Küf-
fer (Jeremias Gotthelf, Grundzüge seiner

Pädagogik, 1982).
Zunächst die Frage nach dem

Menschenbild. Gotthelfs Menschenbild ist
stark geprägt von der, wie er meint,
naturgegebenen, polaren Spannung
zwischen Hell und Dunkel, Gut und Böse,
Licht und Finsternis. Der Mensch ist ein

Wesen, das unablässig an sich arbeiten
muss: «Es ist der Mensch eine Raupe
nur, aus der ein Engel schlüpfen soll...»
(Gotthelf, XV, 121). Immer wieder
betont er die Sündhaftigkeit des
Menschen, der, von Natur aus schwach und
gebrechlich, zum Bösen geneigt ist.

Und die Strafe Gottes ist der Sünde
Lohn. Es ist die Konsequenz seiner
Entfremdung von Gott. Obwohl er, wie
Pestalozzi, überzeugt ist, dass eine göttliche

Keimkraft im Menschen vorhanden
ist, die sich immer höher entwickeln
soll, ist er doch der eher alttestamentli-
che Rufer, Mahner (und oft auch
Donnerer!), der den schwachen Menschen
mit göttlichem Gebot den rechten Weg
weisen will. Er sieht den Menschen

ganz von einem jenseitigen Gott her,

sein Denken ist in diesem Sinne theo-
zentrisch ausgerichtet. Neutestamentli-
che Vorstellungen, die im Erlösungsgedanken

Christi gipfeln, spielen für Gotthelf

kaum eine zentrale Rolle. Er will die
Welt vervollkommnen, «durchchristen»

- ja oft hat man den Eindruck, in

seinem Eifer möchte er die Menschen (unter

Missachtung der Freiheit!) zum Guten

zwingen. Dem Eigenwollen des

Menschen misstraut er. Ja, ihm schwebt
eine Art von Civitas dei, ein Gottesstaat
im Sinne Augustins vor:
«Ein christliches Heer Soldaten und
Beamten, christliche Finanzen und christliche

Schulen, höhere und niedere, eine

christliche Justiz, eine christliche Politik,

eine christliche Verwaltung, ein christliches

Leben, das ist der Hauptschritt zur
Bekämpfung des Notstandes, zur
Bekämpfung des Proletariats» (Gotthelf,

XV, 262).
Auch Pestalozzi ringt lebenslang um ein

tragfähiges Menschenbild. Nicht nur in

der «Abendstunde eines Einsiedlers»

(«Der Mensch in seinem Wesen, was ist

er?»), sondern vor allem im Buch «Meine

Nachforschungen über den Gang
der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts» sucht er das Wesen

des Menschen - auch in seinem
Verhältnis zu Gott - näher zu fassen. In

einer Art Synthese fasst er schliesslich seine

Anschauung vom Menschen zusammen:

Der Mensch ist ein Werdender,

der seine Bestimmung in sich trägt. Die

Erziehung hat diesem Potential zum
Durchbruch zu verhelfen. Anders als

Gotthelf, der einen jenseitigen, allesbe-
stimmenden Gott postuliert, hat Pestalozzi

ein mehr neutestamentliches
Verständnis (Bergpredigt): Sein Gottesbild
entspricht weit mehr einem «liebenden
Vater» denn einem Rachegott. Pestalozzi

versteht Religion im wesentlichen

vom Menschen her («Gott ist für den

Menschen nur durch den Menschen der
Gott der Menschen...», Lienhard und

Gertrud, 3. Teil). In einer interessanten
Antithese zu Gotthelfs «Gottesstaat»
stehen Pestalozzis Ausführungen zur
Frage der «Christlichkeit der
Gesellschaft». Sie zeigen eindrücklich, wie
skeptisch er einer völligen «Durchchri-

stung» gegenübersteht; er neigt
vielmehr dazu, dem Kaiser zu geben, was
des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist

(Mark. 12,17):
«Eine christliche Armee, eine christliche
Schlacht, christliche Feldprediger, christliche

Finanzoperationen, christliche
Staatsintrigen, christliche Allmachtsansprüche...,

das alles sind Sachen, die
wie der Mann im Mond sich nur in der
Einbildung verirrter Leute befinden,
aber sonst in der Welt nirgends da

sind» (Pestalozzi, X, 127).

Zusammenfassend lässt sich sagen,
dass sowohl Gotthelf wie Pestalozzi von
der «Bildbarkeit des Menschen zum
Guten» überzeugt sind. Beiden ist das

Moment der «Emporbildung» wichtig.
In diesem Sinne ist Gotthelf ein würdiger

Nachfolger Pestalozzis, auch wenn
bei ihnen einzelne Grundanschauungen

- vor allem auf religiösem Gebiet -
nicht vollständig deckungsgleich sind.

Benutzte Literatur:
Die Zitate aus den Werken Gotthelfs entnahm ich

ich den Sämtlichen Werken Gotthelfs: 24 Bände

und 18 Ergänzungsbände (EB), erschienen im Eu-

gen-Rentsch-Verlag. Für die Pestalozzi-Zitate
benutzte ich die Kritische Ausgabe in 28 Bänden,
erschienen in Berlin und Zürich (ab 1956).

Bloch Ernst, Verfremdungen I, Frankfurt 1962
Bonnhoeffer Dietrich, Widerstand und Ergebung,
München 1959

Eymann Friedrich, Das schweizerische Geistesleben

in der Krise der Gegenwart, Basel 1991

Fehr Karl, Besinnung auf Gotthelf, Frauenfeld

1946
Fehr Karl, Jeremias Gotthelf, Stuttgart 1985
Gotthelf Jeremias, Die Wassernot im Emmental.
Die Armennot, Bd. XV, 1925
Gotthelf Jeremias, Kirche und Schule, EB 11,

1959
Gotthelf Jeremias, Nachträge, EB 18, 1977

Holl Hanns Peter, Jeremias Gotthelf, Leben,

Werk, Zeit, Zürich/München 1988
Küffer Urs, Jeremias Gotthelf, Grundzüge seiner

Pädagogik, Bern 1982
Pestalozzi Johann Heinrich, Lienhard und

Gertrud, 3./4. Teil, Bd. III, 1928
Pestalozzi Johann Heinrich, Schriften von 1787
bis 1795 (u.a. Ja und Nein), Bd. X, 1931

Pestalozzi Johann Heinrich, Schriften von 1820
bis 1826 (u.a. Langenthaler Rede), Bd. XXVII,

1976


	Zum 200. Geburtstag von Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius) : Johann Heinrich Pestalozzi - Jeremias Gotthelf : der Versuch eines Vergleichs

