
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 7

Artikel: Der unzeitgemässe, aktuelle Pestalozzi

Autor: Schmid, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON PESTALOZZI

DER UNZEITGEMÄSSE,
AKTUELLE PESTALOZZI
Von Dr. Peter Schmid*

Das Pestalozzijahr, aus Anlass zum 250. Geburtstag des

grossen Pädagogen gefeiert, ist vorüber. Mit geringem Echo wie mir scheint

- und mit wenig substantiellen Beiträgen über seine Bedeutung für unsere

Zeit. Eine Zeitungsbeilage hier, eine Sondernummer dort, und sogar ein

Preisausschreiben für den besten Aufsatz wurde durchgeführt. In nicht

wenigen Veröffentlichungen treffen wir auf Begriffe wie: Legende, Mythos,

Kultfigur, Nationalheiligtum und Ähnliches. Der Redaktor einer pädagogischen

Monatszeitschrift bezeichnete als wichtiges Ziel des Jubiläums «die

Mythen, die sich im Laufe der Jahrhunderte um Pestalozzi gerankt haben,

kritisch zu hinterfragen». Mit andern Worten: Man scheint sich herzlich

wenig mit Pestalozzis umfangreichem Schrifttum zu befassen, schon eher

mit ihm selbst, vor allem aber mit dem, was in der Meinung der Bevölkerung

aus ihm geworden ist, eben ein Mythos, ein Denkmal.

Geistige Kultfiguren entstehen vom
Hörensagen in Unkenntnis der

Werke. Sie werden vom Sockel gezogen,

indem man ihr Leben an den

Forderungen ihres Werks misst, dieses also

so weit zu Rate zieht als es Diskrepanzen

aufzeigt und Anlass gibt, an ihrer

Glaubwürdigkeit zu zweifeln. Dieser

Kontrast zwischen den Darstellungen
im Werk und dem eigenen Misslingen
ist Pestalozzi schon zu seinen Lebzeiten

vorgehalten worden: «Aber, Pestalozzi,

« Geistige Kult¬
figuren entstehen
vom Hörensagen
in Unkenntnis der
Werke.

wenn das im ganzen Umfang deiner
geäusserten Ansichten wirklich also

wäre, wie könnte es möglich sein, dass

deine zwanzigjährigen diesfälligen
Lebensbestrebungen keinen andern
Erfolg gehabt hätten als denjenigen, den
du mit uns und wir mit dir vor unsern
Augen sehen?» (VIII/423)

Vorbilder haben anscheinend makellos

und in sich widerspruchsfrei zu sein,

wenn sie als solche ernstgenommen
werden wollen. Um jemandem Glauben

zu schenken, will man zuerst seine

* Referat, gehalten anlässlich eines Fortbildungskurses

über Pestalozzi bei der Evangelischen
Kirchgemeinde Niederurnen, am 28. Februar
1997.

Adresse des Verfassers:
Kawazen 13, 8536 Hüttwilen

persönlichen Verhältnisse kennen. Im

Falle Pestalozzis hiess dies: Rückschau

auf seine Ehe, die nicht gerade
überzeugende Erziehung seines Sohnes, das

wiederholte Versagen beim Aufbau
verschiedener Institutionen. All dies scheint
gewiss nicht gerade dazu angetan, in

Pestalozzi einen grossen Pädagogen zu
verehren. Es gereicht schon eher zum
Vorwand, sich auf sein überaus
anspruchsvolles und schwieriges Werk gar
nicht erst einzulassen. Was ist davon zu
halten?

Im Zuge einer allgemeinen Psychologisierung

neigen die Menschen dazu,
das Werk grosser Persönlichkeiten von
deren Biographie her begreifen zu wollen.

Eigentlich sollten die Akzente gerade

vertauscht werden: ein Werk ist

immer mehr als der Spiegel einer
Biographie. Seine Wahrheit reicht weiter
als der Erfolg seiner momentanen
Umsetzung. Deshalb müssen wir uns
immer wieder neu in das Schrifttum
Pestalozzis vertiefen und damit
auseinandersetzen. Je reifer wir selber sind,
desto mehr werden wir ihm gerecht,
desto mehr bedeutet es uns und
erwirkt nebenbei, dass wir nun auch
das Leben des Autors besser verstehen
können. Seine Widersprüchlichkeit und
selbst das Versagen sind dann in Anbetracht

der hohen Zielsetzungen nichts
Aussergewöhnliches. Sie können auf
jeden Fall nicht mehr Beurteilungsmassstab

des Werks selber sein, auch wenn
beides gewiss voneinander kaum zu
trennen ist.

Dem Werk aber gebührt der Vorrang
vor der Biographie. Wir haben von der

Sache selbst her zu prüfen, was
einleuchtet und überzeugt, unabhängig
davon, was Pestalozzi selbst zu verwirklichen

imstande war oder uns jemals zu

gelingen vermag. Sein geistiges
Vermächtnis ist es, das trotz Misserfolgen,
Rückschlägen und Widerwärtigkeiten in
allem drin und durch alles hindurch
verspürt worden ist und letztlich seine
Grösse ausmacht. Pestalozzi war nicht

nur seiner Zeit weit voraus, er hat auch

uns noch etwas zu sagen. Er erinnert
uns nachdrücklich an jene pädagogi-

44 Ein Werk ist
immer mehr als
der Spiegel der
Biographie.

sehen Notwendigkeiten, die im Laufe
der Zeit ausser acht gelassen und gar
vergessen wurden. In diesem Sinn

möchte ich einen kleinen Beitrag leisten

zum Verständnis eines seiner wichtigsten

Anliegen - der Idee der Elementarbildung

- und zugleich aufzeigen, was
sie für unsere heutige Zeit zu bedeuten
hat.

Ich habe meinem Referat eine
Überschrift gegeben, die wie ein Widerspruch

in sich selbst erscheint:

Kann denn ein Werk
unzeitgemäss und aktuell
zugleich sein?

Das eine müsste doch das andere
ausschlössen. Offenbar liegen die beiden

Adjektive nicht auf der gleichen Ebene,
und die unterschiedlichen Feststellungen

ergeben sich aus verschiedenen
Perspektiven. Wenn wir bedenken, welche

Themen heute das pädagogische
Feld beherrschen, angefangen beim

ungebrochenen Glauben an die
Vernunfteinsicht der Menschen und die

Wirkung, die verbale Äusserungen in

diesem Sinne auszurichten vermögen,
ferner die damit einhergehende
Geringschätzung aller gefühlsmässlgen
Bindungen und ordnenden Prinzipien,
die ängstlichen Bemühungen, wertneutral

über die Dinge des Lebens zu
befinden - um nur einige Tendenzen zu

erwähnen, dann wird dem Pestalozzi-
schen Anliegen zwar einige Hochachtung

entgegengebracht, im Grunde



VON PESTALOZZI

aber muten seine Gedanken doch eher
anachronistisch an. Pestalozzi spricht
über Dinge, mit denen wir heute nur
schwer noch etwas anfangen können.
Insofern sind sie eben unzeitgemäss,
wirken befremdend und fordern schon

gar nicht mehr zum Widerspruch heraus.

Das ergibt zwar noch eine Verehrung

auf Distanz, aber ein geistiger
Graben tut sich dazwischen auf. - Auf
der andern Seite beginnen wir zu

spüren, dass gewisse Lebens- und

Erziehungsdimensionen fast unmerklich
verloren gehen und sich mit ihrem Verlust
als um so notwendiger und immer
dringender erweisen. Je mehr wir uns also

um Pestalozzis zentrale Anliegen fu-
tieren, desto aktueller werden sie. Je

mehr wir etwas Wesentliches im Leben

vernachlässigen, desto unerbittlicher
drängt es sich auf und zwingt uns, sich

damit zu befassen. Das Unzeitgemässe,
den gegenwärtigen Trends und

Modeströmungen Entgegengesetzte erweist
sich damit unverhofft als elementare

Grundlage der Erziehung überhaupt,
deren Bedeutung um so grösser wird, je
länger es ausser acht gelassen worden
ist.

Einige solche unzeitgemässe und

zugleich aktuelle Ansätze aus Pestalozzis

Werk möchte ich aufgreifen und
versuchen, sie in einen Bezug zu den

heutigen erzieherischen Anliegen zu

setzen. Dabei handelt es sich nicht einmal

um irgendwelche entlegenen
Themen, sondern um Stichworte, die zum
Teil in aller Leute Mund sind, auch

zutreffend Pestalozzi zugeschrieben
werden, jedoch nicht das ihr zukommende

Gewicht erhalten haben, ja
vielmehr in ihrer umfassenden Bedeutung
verkannt werden.

Geist, Herz und Hand
Fast getreu dem Motto: aller guten
Dinge sind drei, begegnen wir in Pestalozzis

Werk immer wieder der Dreiheit,
handle es sich nun um den Gang der

Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts, um Menschenbildung,

Erziehungsgrundsätze oder
Methoden der Elementarbildung. Die

Stichworte dieser Trinitäten bilden

gleichsam Haltepunkte, Orientierungshilfen

in der Weite und Unerschöpflichkeit

des Gesamtwerks. Ich möchte mich

einigen davon zuwenden, ihre Elemente

einzeln beschreiben, dann die

Zusammenhänge unter ihnen aufzeigen

und damit verbunden speziell auf
die Prioritätenordnung aufmerksam
machen.

Die wohl bekannteste und häufigst
genannte Trinität heisst: Kopf, Herz,

Hand. Ich kann allerdings diese Dreiheit
wortwörtlich und in dieser Reihenfolge

in Pestalozzis Schriften, soweit sie mir
bekannt sind, nicht finden. «Geist und
Herz in der Methode» heisst eine 1805
erschienene Schrift. In der «Idee der

Elementarbildung» spricht er von der
sittlichen, der intellektuellen und der

physischen Elementarbildung. Auch

wenn der «Kopf» bei Pestalozzi nicht an

erster Stelle steht, so hält er
rückblickend auf seine Studien zur
Elementarbildung fest, dass der intellektuelle

Teil am meisten zur Sprache
gekommen sei. Er begründet dies damit,
dass eben dieser Sache allgemeine
Aufmerksamkeit geschenkt werde, und er

fügt dem hinzu: «Mit jedem Tag fühle
ich mehr, was auch für Moralität und
Religiosität getan werden kann. Auch
für Berufskraft, für Kunst eröffnen sich

neue Quellen der Bildung» (VII,9).

Heutzutage scheint es nicht viel
anders zu sein: Der Intellekt hat
Vorrang schon von früh auf, er wird masslos

überschätzt und als Lebensregulator
eingesetzt, wo er für sich allein genommen

nicht viel auszurichten vermag.
Dennoch ist Pestalozzi weit entfernt
davon, den Intellekt, das Denken, die

Kraft des Geistes gering zu schätzen.
Ich glaube, die oft gehörte Klage von
der Kopflastigkeit des Unterrichts würde

Pestalozzi nicht teilen, wenn damit
gemeint ist, den Kopf zugunsten des

Herzens oder der manuellen Tätigkeiten
zu entlasten - «Man kann den Kopf des

Volkes freilich nicht menschlich bilden
ohne das Herz zu veredeln; aber es ist

umgekehrt ebenso wahr, dass man,
ohne seinen Kopf zu bilden, das Herz

unmöglich menschlich befriedigend
veredeln kann» (VII/254). Warum dies

so ist, wird sehr deutlich, wenn man
sich zunächst einmal eingehend damit
befasst, was Pestalozzi unter «Geist»
versteht.

Intellektuelle Elementarbildung
(«Geist»)

Pestalozzi bezeichnet mit «Geist»
zunächst einmal das, was heute etwa im

engern Sinn mit dem Begriff «Intellekt»,
«Verstand» oder «Denken» gemeint ist.

Er stellt sich (in Anlehnung an Kant?)
diese Vernunftkraft als ein Erkenntnisvermögen

vor, das in jedem Menschen

angelegt ist und diesen dazu befähigt,
die Vielfalt der sinnlichen Eindrücke

zusammenzufassen, zu trennen und zu

vergleichen (VII/186). Weil nun diese

Denkkraft im Menschen selbst aktiviert
werden kann, muss die intellektuelle

Bildung dem Menschen nicht
aufgepfropft werden. Sie ist ein Teil seiner

selbst. Daher kann sie bereits dem Kind

nicht nur mit Leichtigkeit beigebracht
werden, ja das Kind ist selbst in der

Lage, die Gesetzmässigkeiten des Gei¬

stes zu entdecken. Voraussetzung dafür
ist allerdings, dass das Denken nicht im
luftleeren Raum stattfindet, sondern
stets in engen Bezug zu den alltäglichen

Dingen der Lebenswelt gesetzt
werde. Diese unmittelbare Anschauung
als Fundament aller Erkenntnis ist somit

44 Je mehr wir etwas
Wesentliches im
Leben vernachlässigen,

desto
unerbittlicher
drängt es sich auf
und zwingt uns,
sich damit zu
befassen.

viel mehr als blosse Veranschaulichung
und Abbildung der Wirklichkeit, wohin
sie gerade in heutiger Zeit mit ihrer
umfassenden Medienpräsenz abzugleiten

droht. Sie erfordert unmittelbare
Beziehung und Auseinandersetzung
mit der nahen und vertrauten Umgebung.

Anschauung geht weit über ein
Sichtbar-Machen und Vor-Augen-
Führen hinaus, meint umfassende

Wahrnehmung mit allen Sinnen. Es

bedeutet aber auch Umgang mit den

Dingen, Kenntnisse ihrer Beschaffenheit,

ihres Nutzens, ihrer Anwendbarkeit.

Nur auf dieser breiten Basis der

Anschauung werden die formalen
Elemente der Geisteskraft - Sprache, Zahl
und Form - erkenntniswirksam.

Intellektuelle Bildung steht für Pestalozzi

nicht am Anfang und schon gar
nicht für sich selbst. Aber alle drei

genannten Elemente sind dem Kind
schon früh und leicht vertraut zu
machen, denn sie helfen ihm, die

unmittelbaren Lebensverhältnisse besser

kennen zu lernen und zu verstehen.
Sie stehen aber stets im Dienste des

Lebensvollzugs, nicht für sich selbst.

Wo/t, Zahl und Form schaffen nicht das

Reale, aber sie unterstreichen es, heben
es besonders hervor. Sie geben der
Wirklichkeit erst die klaren Konturen.

Intellektuelle Bildung steht wohl
nicht am Anfang und nicht für sich

selbst, aber es gibt auch nichts, das an
ihre Stelle treten könnte, wenn es

darum geht, Erkenntnisse in einleuchtende

Formen und klare Begriffe zu
kleiden. Anschauungen sind wohl das

Fundament der Erkenntnis, aber sie

sind noch nicht selbst Erkenntnis. In

ihrer Aneinanderreihung machen sie

die auf Ausweitung bedachten Kenntnisse

aus, die sich vom Ziel der intellektuellen

Bildung, der Wahrheitsverpflichtung,

immer mehr entfernen.



VON PESTALOZZI

Aber noch eine weitere Funktion
wird der intellektuellen Bildung
zuerkannt: die Hinführung zum Schönen,

zur Harmonie, zum Erlebnis der
Vollkommenheit. Es geht also neben der

Verstandesbildung um eine ästhetische

Bildung (VII, 187). Das ist ein Gedanke,
der wohl darum so überrascht, weil er
uns gänzlich abhanden gekommen ist.

Die Sprache, die Zahl, die Form sollen

zur ästhetischen Bildung beitragen?
Aber ganz gewiss. Nachvollziehbar wird
dies am ehesten noch mit der Sprache.
Wir benötigen sie als Verständigungsmittel,

aber sie entwickelt sich, zumal in

« Anschauungen
sind wohl das
Fundament der
Erkenntnis,
aber sie sind noch
nicht selbst
Erkenntnis.

der Dichtung, der Poesie, weit darüber
hinaus. Die Sprache wird selbst zu einer
schöpferischen Kraft, die nicht nur
Vorhandenes abbildet, sondern Neues

gebiert. Aber auch die Zahl, im erweiterten

Sinn die mathematischen

Ordnungen, strahlen etwas von Vollkommenheit,

Ordnung und Harmonie aus,
die Schüler durchaus selbst entdecken
können, wenn ihnen das Material zur
Verfügung steht. Einen ästhetischen
Formensinn entwickeln besteht
allerdings heute weniger denn je, aber dieser

Zweig der intellektuellen Elementarbildung

wäre im Zeichnen und in der
wieder einzuführenden Schönschreibstunde

leicht zu neuem Leben zu
erwecken.

Physische Elementarbildung
(«Hand»)

So wie «Geist» oder «Kopf» für mehr
steht als intellektuelles Wissen und nur
in Zusammenhang mit der ganzen
Elementarbildung zu ihrer vollen Auswirkung

gelangt, so steht «Hand» - pars
pro toto - für sehr viel mehr als die
Förderung von manuellen Fertigkeiten. Es

lassen sich drei Bereiche erkennen, die
sich natürlich auch wechselseitig bedingen

und unterstützen:
1. In Anlehnung an eine handwerkliche

oder sonstige manuelle Tätigkeit,
mit welchen sich die Menschen seiner
Zeit den Lebensunterhalt verdienen
konnten, ging es auch Pestalozzi um
die Ertüchtigung zu einem Beruf. Mit
seiner Volksbildung wollte er früh
genug Bedingungen schaffen, dass die

jungen Menschen dereinst in der Lage

wären, sich selbst zu helfen und für sich

und ihre Familien mit einem ordentlichen

Auskommen sorgen zu können.
Doch schon dieses pragmatische Anliegen

fasst Pestalozzi weiter, wohl
wissend, dass die einseitige und kurzlebige
Aneignung vereinzelter Fertigkeiten,
die in der Industrie momentan gefragt
sind, auf die Dauer wenig tragfähig sein

könnten. Dem handwerklichen Können
muss die sehr viel allgemeinere Fähigkeit

der Selbstbesorgung vorangehen,
also das, was mit den täglichen
Angewohnheiten und Besorgungen der

Nahrung, Kleidung und des Wohnens
zusammenhängt.

2. Physische Elementarbildung - das

Wort drückt es schon aus - hat über die

Körperpflege hinaus mit der körperlichen

Ertüchtigung zu tun. Der Mensch
soll all seine Glieder sicher und leicht zu

bewegen imstande sein, also physisch
sehr viel breiter gefördert werden und
nicht zu früh auf eine einseitige Berufsoder

Kunstfertigkeit ausgerichtet werden.

Schon Pestalozzi geisselte die
widernatürliche Einschränkung des dem
Kinde innewohnenden spontanen
Bewegungsbedürfnisses. Er sieht mit der
wachsenden Körperbeherrschung nicht
nur die äussere Kraftsteigerung und

körperliche Gewandtheit, sondern die
dadurch sich entwickelnde Selbständigkeit

und Selbsttätigkeit ganz allgemein.

3. Schliesslich steht «Hand» oder die

weitergefasste «Körperbildung»
stellvertretend für das Können überhaupt.
Und dieses Können ist nicht einfach die

Summe irgendwelcher erlernter
Fertigkeiten, die sich im momentanen Umfeld
des Kindes vorfinden, es wird auch zum
persönlich gewählten und geprägten
Ausdrucksmittel. Das findet sich gewiss
auch in den manuellen Tätigkeiten vor,
aber darüber hinaus gibt es noch weitere

Möglichkeiten der Ausdrucksgestaltung.

Pestalozzi unterscheidet sogar

« Schulturnen ist
nicht durch
Holzspalten zu
ersetzen.

eine rein sinnliche und gar eine geistige
Kunstbildung von einer bloss
mechanischen. Unter den mechanischen
Fertigkeiten versteht er meines Erachtens
die zweckgebundenen Handreichungen,

unter sinnlicher und geistiger
Kunstbildung eine Art von Bewegungsübungen,

die sich selbst genug sind
und keinen unmittelbaren Nutzeffekt
haben müssen. Erstaunlich ist dabei,
dass er diese zweite Art in bezug auf
den Bildungswert höher einstuft, weil

sie letztlich zu einem vielseitigeren Können

führen als eng zweckgerichtete
Tätigkeiten. Schulturnen ist nicht durch
Holzspalten zu ersetzen. Bewegung ist
nicht gleich Bewegung

Sittliche Elementarbildung
(«Herz»)

Jede Elementarbildung nimmt ihren

Ausgang in der Wahrnehmung, Förderung,

und Pflege einfachster
Lebenserscheinungen. Bei der intellektuellen
Elementarbildung sind dies Wort, Zahl und

Form, bei der physischen Elementarbildung

Bewegung und Ausdruck, deren

Berücksichtigung und Ausübung letztlich

in die Berufstätigkeit und die
Kunstfertigkeit münden, ohne jedoch darin
ihren alleinigen Endzweck zu finden.
Sie sind selber zugleich Wegbereiter
zum sittlichen Leben.

Damit ist aber schon angedeutet,
dass die sittliche Elementarbildung im

Vergleich zu den andern beiden eine
besondere Stellung einnimmt. Indem
sie sich die sittliche Vollendung der
menschlichen Natur zum Ziele setzt, hat
sie es auch mit einer andern
Lebensdimension zu tun. Pestalozzi sieht den

Ursprung des sittlichen Empfindens «in
reinem Glauben an Gott und in wahrer
Religiosität» (VII/186). Nun, das sind für
uns Aussagen, die wir als Erklärungen
nicht mehr so ohne weiteres hinnehmen.

In der Tat sind es aber auch keine

Erklärungen in dem Sinn, dass ein
Sachverhalt auf etwas anderes zurückgeführt

wird. Pestalozzi stellt vorerst lediglich

eine Verbindung her zwischen dem
Glauben und den elementaren
Angelegenheiten des Herzens: Vertrauen,
Liebe, Dankbarkeit. Gleichwohl hilft uns
für das Verständnis auch die kritische
Frage weiter. Was ist denn mit reinem
Glauben, mit wahrer Religiosität
gemeint? Ich denke: Immer dann, wenn
man sich den Glauben vornehmen will,
wenn Religion verordnet wird, werden
sie unwahr, das heisst, dann stimmen
äusseres Gehabe und innere
Gemütsverfassung nicht mehr überein. Der

Weg zum reinen Glauben und zu wahrer

Religiosität beginnt also in
Lebenssituationen, in denen Echtheit und
Wahrhaftigkeit im Sinne dieser Übereinstimmung

unmittelbar praktiziert und damit
erfahrbar werden. Um diese elementaren

Voraussetzungen des sittlichen
Lebens geht es Pestalozzi, und nicht um
die Vorwegnahme einer Glaubensdoktrin,

aus der dann solche Sittlichkeit
abzuleiten wäre. Er selbst sagt dies mit
aller Deutlichkeit: «Die Gefühle der
Liebe, des Vertrauens, des Dankes und
die Fertigkeiten des Gehorsams müssen
in mir entwickelt sein, ehe ich sie auf
Gott anwenden kann» (VI/345).



VON PESTALOZZI

Bemerkenswert an dieser Aussage
ist die Ichform. Es heisst nicht: man
muss Menschen lieben, trauen, danken
und gehorsamen, sondern: ich muss
Menschen lieben, ich muss Menschen

trauen, ich muss Menschen danken

usw. Pestalozzi äussert sich als Erzieherperson,

die vorerst nicht Forderungen
stellt, sondern selber die Voraussetzungen,

welche im Kinde entwickelt werden

sollen, zu erfüllen hat. Der Erzieher

muss in allererster Linie vertrauenswürdig,

liebesfähig, dankbar und zu dienen
bereit sein, damit diese Gefühle im
Kinde selbst geweckt, bewahrt und ver-

« Liebe ist nicht
vermittelbar,
Vertrauen nicht
einfach eine Frage
der Information,
und Dankbarkeit
kann nicht didaktisch

aufgearbeitet
werden. 99

tieft werden können. Aus der Ichform

spricht aber auch die Verbindlichkeit,
die persönliche Verantwortung gerade
in Herzensangelegenheiten, die all jene
wahrzunehmen haben, denen Kinder
anvertraut sind. Und schliesslich bedeutet

es, dass sittliche Elementarbildung
niemals damit beginnt, von den
Kindern Vertrauen, Liebe und Dankbarkeit
zu erwarten oder gar zu fordern,
sondern die Kinder so anzunehmen wie sie

sind, damit sie auch ja sagen können zu
sich selber und zum Leben überhaupt.

Liebe, Dankbarkeit und Vertrauen als

elementare Voraussetzungen der sittlichen

Bildung unterscheiden sich nun
aber ganz wesentlich von den Elementen

der physischen und intellektuellen

Erziehung und Bildung. Sie sind eigentlich

nicht Elemente in dem Sinne, dass

aus ihnen etwas Umfassenderes

zusammengesetzt werden kann. Sie sind selber

schon umfassend und ihre Erfahr-

barkeit setzt volle Präsenz, engagierte
Zuwendung und nie erlahmendes Interesse

am Wohl der Kinder voraus. Liebe

ist nicht vermittelbar, Vertrauen nicht
einfach eine Frage der Information, und
Dankbarkeit kann nicht didaktisch
aufgearbeitet werden. Ich sage dies ganz
bewusst so prononciert, weil heutzutage

im Erziehungswesen eine Tendenz

an Boden gewinnt, die diese emotionalen

Grundlagen der Erziehung immer
mehr aus den Augen verliert und nur
noch als individuelle Befindlichkeiten
gelten lässt, daneben aber die methodischen

und didaktischen Techniken zu

seltener Perfektion treibt und abgekoppelt

von den stimmungsmässigen und
zwischenmenschlichen Voraussetzungen

für erfolgreich hält.
Wie grundlegend und unerlässlich

die gemütsmässige Verfassung des Kindes

für sein Lernen und Fortkommen
ist, ergibt sich auch aus Pestalozzis
Verständnis über das menschliche Wollen,
das in enger Verbindung mit den
Gefühlen der Liebe, des Vertrauens und
der Dankbarkeit steht. Das Wollen -
oder noch zutreffender und gut
alemannisch - der Wille, ist für uns stets
mit der Vorstellung einer Kraftanstrengung

und Selbstüberwindung verbunden.

Je grösser der Verzicht und das

Erleiden von Unlust in der Willenshandlung,

desto moralisch hochwertiger
wird diese zuweilen eingestuft. Was
leicht von der Hand geht, was mit Freude

verrichtet wird, erscheint dann

grundsätzlich verdächtig und nicht aus
reiner Pflicht geboren. So nicht bei

Pestalozzi. Das Wollen in seiner höchsten

Vollkommenheit stellt sich gleichsam

von selber ein als Auswirkung dessen,

was im (religiösen) Fühlen und
Schauen empfangen worden ist und

entsprechend im moralischen Handeln

nun sichtbare Gestalt annimmt. Das

sittliche Handeln hat seinen Ursprung
im Herzen, nicht im Kopf, und die

regelmässigen Übungen des moralischen

Handelns dienen als Mittel dazu,
die Herzen zu öffnen.

Die Prioritäten sind klar: An erster
Stelle steht das Wollen, dann das Können,

dann das Kennen. Nicht dass

damit der Weg, die methodische
Reihenfolge vorgezeichnet wird, sondern
das Gewicht, das ihnen in der

Elementarbildung als Ganzem zukommt,

mag auch die zeitliche Reihenfolge und
die entwicklungsbedingte Akzentuierung

eine andere sein.

Arten der
Elementarbildung
in ihrem Verhältnis
zueinander
Wie auch immer wir die Prioritäten der

elementaren Bildungsstufen zu setzen

belieben, für Pestalozzi handelt es sich

also nicht um getrennte, aufeinanderfolgende

und sich ablösende Etappen.
Sie nehmen im Lebensalltag fast gleichzeitig

ihren Anfang, unterstützen sich

sogar gegenseitig, immer aber müssen

sie in Inhalt und Darbietung dem

Auffassungsvermögen des Kindes gerecht
werden. Was Elementarbildung ist, lässt

sich wohl an keinem andern Beispiel

besser aufzeigen als wenn es um die

Erziehung und Förderung hochgradig
verwahrloster Kinder geht: Da kann auf

nichts gebaut und nichts vorausgesetzt
werden. Da gilt es wie nirgends sonst,
nach den elementaren Grundlagen zu
suchen. Im Stanserbrief äussert sich

Pestalozzi mit eindringlicher Klarheit
über die einzelnen Stufen und ihr
Verhältnis zueinander:

« Intellektuelle
Bildung steht
im Dienste der
Wahrheitsfindung.

«Suche deine Kinder zuerst weitherzig

zu machen und Liebe und
Wohltätigkeit ihnen durch die Befriedigung
ihrer täglichen Bedürfnisse ihren
Empfindungen, ihrer Erfahrung und ihrem
Tun nahezulegen, sie dadurch in ihrem
Innern zu gründen und zu sichern,
dann ihnen viel Fertigkeiten
anzugewöhnen, um dieses Wohlwollen in
ihrem Kreise sicher und ausgebreitet
ausüben zu können. Endlich und
zuletzt komme mit den gefährlichen
Zeichen des Guten und Bösen, mit den

Wörtern» (VI/105).
Damit hat Pestalozzi eine ganz klare

Rangfolge, eine eindeutige Gewichtung
innerhalb der pädagogischen
Notwendigkeiten vorgenommen. Die Aufmerksamkeit

hat vor allem andern der stim-

mungs- und gemütsmässigen Verfassung

der Kinder und den hiefür
erforderlichen Voraussetzungen innerhalb
der Lebensgemeinschaften zu gelten.
An zweiter Position folgt das Handeln,
welches entweder schon Ausdruck dieser

positiven seelischen Verfassung ist

oder über die Nachahmung und das

Wagnis der Selbstüberwindung diese

Gemütsstimmung hervorzurufen geeignet

ist. Erst in dritter Linie geht es

darum, darüber zu sprechen und Lehren

zu erteilen.

Der jeweilige Eigenwert
der drei Bildungselemente

In der Lenzburger Rede befasst sich

Pestalozzi vorwiegend mit den drei Säulen

der Elementarbildung. Er sucht dabei

nach den Anfängen und Grundlagen,

nach Ziel und Sinn der einzelnen

Bildungsarten. Er skizziert gewissermas-
sen die Längsprofile dieser Bildungsanliegen,

wo sie beginnen und wohin sie

führen sollen.
Die intellektuelle Elementarbildung

nimmt dabei ihren Anfang bei den
Sinneseindrücken und der Anschauung in

dem erwähnten ganzheitlichen und

umfassenden Sinne. Sprache, Zahl und

Form sind dabei die Mittel, um Ord-



VON PESTALOZZI

nung in die Vielfalt der Eindrücke zu
bringen. Ziel der intellektuellen Bildung
ist zunächst das allseitige Kennenlernen
von etwas, das erst zur Erkenntnis
führt. Hinter aller Erkenntnis jedoch
sucht der Mensch nach Wahrheit.
Intellektuelle Bildung steht im Dienste der

Wahrheitsfindung. Dies müsste von
Anfang an im Auge behalten werden,
wenn sie nicht zum Selbstzweck
entarten soll oder als Mittel für verwerfliche

Zwecke dienen soll.

Am Anfang der physischen
Elementarbildung steht für Pestalozzi die

Bewegung des Körpers, der Gebrauch
der Glieder, gewiss auch mit dem
naheliegenden Ziel, bestimmte Fertigkeiten
im Hinblick auf eine spätere Berufstätigkeit

zu erlernen. Pestalozzi übersah
dabei aber nicht den ebenso wichtigen
Aspekt der noch nicht zweckgerichteten,

allgemeinen harmonischen Beweglichkeit

und Ausdrucksfähigkeit. Das

Können, welches hier als Ziel

veranschlagt wird, enthält damit ebenso die
innere Sicherheit, die sich aus der allseitigen

Übung von Fähigkeiten und Kräften

ergibt. «Kraft» ist dann nicht mehr
einfach Resultat geübter Fertigkeiten,
sondern Grundverfassung des
Selbstvertrauens, die mit den Erfolgen des

Tätigseins gewachsen ist.

Die sittliche Elementarbildung
schliesslich wächst auf dem Nährboden
von Vertrauen, Liebe und Dankbarkeit.
Sie werden im engen zwischenmenschlichen

Verhältnis erfahren und können
dem jungen Menschen nicht gelehrt
werden. Das darüber sich entwickelnde
positive Lebensgefühl ist die Grundlage
für ein sittliches Leben, das sich
dadurch auszeichnet, dass der Mensch
selbst freudig etwas beitragen will zu
einem besseren Leben für andere. Die

Werke sind also nicht in erster Linie
Resultat der Selbstüberwindung,
sondern der reiche Segen einer Gemütsverfassung,

die für Pestalozzi in ihrer
reifsten und tiefsten Form Glaube ist.

Die zeitliche Reihenfolge
der Bildungselemente

Vergleicht man die Anliegen der drei
Bahnen der Elementarbildung, so
erweist sich wohl die sittliche Elementarbildung

mindestens in ihrer Zielsetzung
als die anspruchsvollste. Damit ist auch

anzunehmen, dass dieses Ziel, der
Glaube, erst am Ende einer langen
Entwicklung steht und an die meisten
vorausgehenden Bedingungen geknüpft
ist. Die Elemente der sittlichen Bildung
sind aber gleichwohl die ersten, die zu
erfüllen sind, und von denen jede weitere

Entwicklung auch in den andern
beiden Elementarbereichen abhängt.
Pestalozzi lässt darüber keinen Zweifel

1. 2. 3.

«Herz» «Hand» «Kopf»
(Stimmung) (Handlung) (Einsicht)
Vertrauen Gewöhnen Erklären

Fühlen Tun Denken
Gesinnung Fertigkeiten Kenntnisse

Wollen

1
Können

1

Kennen

1
Y

Segen

Y
Kraft

Y
Wahrheit

offen: «So war es, dass ich belebte
Gefühle jeder Tugend dem Reden von
dieser Tugend vorhergehen Hess; denn
ich achtete es für bös, mit Kindern von
irgendeiner Sache zu reden, von der sie
nicht auch wissen, was sie sagen. An
diese Gefühle knüpfte ich ferner Übungen

der Selbstüberwindung, um
dadurch denselben unmittelbare Anwendung

und Haltung im Leben zu geben»
(VI, 108).

Es dürfte nicht zu übersehen sein,
wie man es heute immer noch mit dem
Irrtum hält, wonach gutes Zureden und
Aufklären der Motor des vernünftigen
Verhaltens und die Grundlage sittlicher
Gesinnung sei. Nach Pestalozzi müssen
die stimmungsmässigen Voraussetzungen

gegeben sein. Das Kind muss Liebe

erfahren, Vertrauen fassen und sich

darauf verlassen können, dass seine
Bedürfnisse befriedigt werden und es

überhaupt in seinem Sosein angenommen

wird. Erst dann wird es aktiv und
lässt sich von jenen Menschen, denen
es vertraut, führen und anleiten. Erst

mit einer Welt, die es als vertrauensvoll
und liebenswürdig erlebt, nimmt es

Beziehung auf, will es sich befassen. -
«Das Kind liebt und glaubt, ehe es

denkt und handelt» (VIII/284). Aus der

positiven stimmungs- und gefühlsmäs-
sigen Verfassung entspringen das
Tunwollen und das Denkenwollen. Aus den

Erfahrungen des Tuns und dessen
besserer Geübtheit wiederum
vervollkommnet sich schliesslich auch die
Erkenntnis.

Herzensbildung am Anfang
und im Zentrum

Ausgangspunkt wie auch Ziel, A und 0
des menschlichen Entwicklungsganges
ist die Herzensbildung. «So wenig als

die Dornen Feigen und die Disteln Trauben

tragen, so wenig trägt eine von der
Herzensbildung getrennte, einseitig
gelassene Geistesbildung Früchte der
Liebe» (VII/19). Diese Herzensbildung
beginnt mit dem voraussetzungslos
geschenkten Vertrauen und der Liebe, die
dem Menschen zuteil wird, zuteil wer¬

den muss. Sie mündet schliesslich in

jene tiefe Bejahung des Lebens, die in

der Bewährung und in Krisen trotz
allem erhalten bleibt und sich festigt.
Aber diese Bewährung im Tun und
Denken ist unerlässlich, unverzichtbar,
wenn aus dem Vertrauen in die Umgebung

wachsendes Selbstvertrauen und
eine vom Wechsel der äusseren
Gegebenheiten nicht erschütterbare Zuversicht

heranwachsen soll.

« Das Kind liebt
und glaubt,
ehe es denkt und
handelt.

Damit steht also nicht nur die
Herzensbildung, sie aber ganz besonders,
im Dienste der sittlich-religiösen
Lebensgestaltung, sondern auch das Handeln,

das nun darin besteht, das
Wohlwollen in die Tat umzusetzen durch
«Übungen der Selbstüberwindung».
Dieses Handeln wird zum Bindeglied
zwischen den «Gefühlen der Tugend»
und dem «Reden über diese Tugend.»

Sittliche Elementarbildung ist somit
schon in allem drin und wirkt durch
alles hindurch. Es gibt nichts im Leben,
das nicht auch Vorbereitung auf dieses
wesentliche Lebensziel ist und an das

nicht schon ein solcher sittlicher
Anspruch ergeht. Das bedeutet konkret:

Es gibt keine intellektuellen
Beflissenheiten, die losgelöst von ethischen
Fragen getätigt werden können. Die
einfachste Rechenaufgabe enthält in

sich einen sittlichen Anspruch, den der
Wahrheit zum Beispiel. In jedem Satz,
den wir aussprechen, gilt es zu prüfen,
ob er mit dem übereinstimmt, was
gesagt werden will, und nicht mehr.
«Aber wenn du Nächte durchwachen
müsstest, um mit zwei Worten zu
sagen, was andere mit zwanzig erklären,
so lass dich deine schlaflosen Nächte
nicht dauern» (VI/106).

Noch deutlicher wird die ethische

Verantwortung gegenüber dem, was



VON PESTALOZZI

wir tun. Alles Handeln ist nicht nur ein
blosses Verrichten, sondern ein sich

Ausrichten nach etwas. Es ist so ins

Leben einzubinden, dass es die
Menschen aufrichtet, sie ermutigt und in

ihrem Selbstvertrauen und ihrer
Lebensbejahung bestärkt.

« Ohne Liebe gibt
es aber keine
Elementarbildung,
keine glaubwürdige
Erziehung.

Der intellektuellen und physischen
Elementarbildung kommt insofern ein

Eigenwert zu, als ihrer soliden Förderung

und Handhabung die nötige
Aufmerksamkeit zu schenken ist. Sie stellen
sich nicht von selber ein durch ein gutes
Herz, aber sie laufen darauf hinaus,
dem dienlich zu sein, worauf alles

ankommt, nämlich auf die innere
Veredlung der Menschennatur. In bezug
auf dieses Anliegen bleiben intellektuelle

und physische Allgemeinbildung äus-

serliche Vorkehren, Mittel zum Zweck.
Und so hat nach Pestalozzi eigentlich
nur die sittliche Elementarbildung im

Ausdruck des häuslichen Lebens ihre

eigene Grundlage und Selbständigkeit
von Anfang an. Die andern beiden
haben jedoch an die überschaubaren
Verhältnisse anzuknüpfen und damit

gleichzeitig auf die sittliche Elementarbildung

ausgerichtet zu werden statt
ein Eigenleben zu entwickeln und als

Selbstwert zu imponieren. So aber
finden Wissen und Können in

Übereinstimmung mit den nähesten Beziehungen

ihr Mass, ihre Wahrheit und ihre

Glaubwürdigkeit.
Pestalozzis Idee der Elementarbildung

ist kein pädagogischer Idealismus.

Sie geht vielmehr von der Überzeugung

aus, dass in den überschaubaren
Verhältnissen und ihrer Besorgung die

Grundlagen entstehen, aus denen sich

alles andere zuversichtlich wie von
selbst ergebe.

Im Schwanengesang, der grossen
Rückschau auf sein Werk, greift Pestalozzi

nochmals diesen Grundsatz der

Elementarbildung auf: «Alles Grosse in

der Welt geht aus kleinen, aber in

ihrem Wachstum in einem hohen Grad
kraftvollen und wohlbesorgten Keimen

hervor; und was in seinen Keimen
vollendet ist, das trägt auch die wesentlichen

Mittel der Vollendung seiner
Resultate in sich selbst.» (VIII/505)

Doch eben diese Keime sind für
Pestalozzi nicht von selbst vollendet
und kraftvoll. Der Mensch kommt in

seinem Innern nicht ohne weiteres

zurecht, wenn nur die äusseren gesell¬

schaftlichen Verhältnisse gut geregelt
sind. In dieser Auffassung unterscheidet
sich Pestalozzi von der allzu einfachen
Formel, wonach die Menschen von
Natur für gut zu halten sind und ihre
Sittlichkeit als eine Folge der günstigen
gesellschaftlichen Verhältnisse von
selbst hervorgehe. Dieser Ansatz bleibt
bekanntlich die Frage schuldig, wie eine

Gesellschaft zu dem habe werden können,

was sie ist, wenn nicht durch den
Menschen. Das schliesst natürlich nicht

aus, dass Pestalozzi in seiner Zeit sehr
wohl die gesellschaftlichen und sozialen
Mißstände gesehen und angeprangert
hat, nicht aber um die ganze Kraft darauf

zu verwenden, allein gegen sie

anzukämpfen. Vielmehr ermutigte er
die Menschen, in sich und in andern
den Boden zu bereiten, damit sie das

Gute auch wollen. Das Gute im
Menschen erwächst nicht aus der Strafan¬

drohung, nicht aus der Anprangerung,
nicht im Ermitteln von Sündenböcken,
nicht im Ruf nach Vergeltung, sondern

einzig durch eine Lebensatmosphäre,
die den Menschen aufrichtet, ihm Grosses

zutraut, ihn in seiner Selbstachtung
stärkt, ihn in seinem Innern umstimmt
und verwandelt.

Das wohl ist mit dem von Pestalozzi

zitierten neutestamentlichen Satz

gemeint: «Macht erst das Inwendige rein

auf dass auch das Äussere rein werde»

(VI/105). Das Unreine ist nicht etwa das

Böse, das auszutreiben wäre - verhängnisvoller

Irrtum jedes Glaubens - es ist

mehr nur die Verwirrung, die

Verstrickung im eigenen Ego, das den

selbstgerechten Moralisten ebenso

eigen ist wie den Fehlbaren. Beiden

fehlt es an Liebe. Sie haben keine
empfangen und haben darum keine zu
verschenken. Ohne Liebe gibt es aber
keine Elementarbildung, keine
glaubwürdige Erziehung. Das ist Pestalozzis

Erkenntnis, am Ende seines schwierigen
Unterfangens in Stans, in einer
aussichtslosen Lage, die sich mit
Augenblickserfolgen begnügen musste. Diese

Erkenntnis ist aber darum nicht weniger
aufschlussreich. Im Stanserbrief fasst er
das Ergebnis in den Satz: «Ich kannte
keine Ordnung, keine Methode, keine
Kunst, die nicht auf den einfachen
Folgen der Überzeugung meiner Liebe

gegen meine Kinder ruhen sollten. Ich

wollte keine kennen.» Und in der Rede

am Neujahrstag 1809 setzt er die
Prioritäten noch einmal ganz klar:

«Ich achte alle Anlagen des Geistes

und der Kunst und der Einsicht, die in

meiner Natur liegen, nur für Mittel des

Herzens und seiner göttlichen
Erhebung zur Liebe. Ich erkenne nur in der

Erhebung des Menschen die Möglichkeit

der Ausbildung unseres
Geschlechts selber zur Menschlichkeit.
Liebe ist das einzige, das ewige Fundament

der Bildung unserer Natur zur
Menschlichkeit» (VII/361

Literaturhinweis
Pestalozzi J.H.: Werke in acht Bänden, Rotapfel
Verlag, Zürich 1945-49 (Quellenhinweise)
Pestalozzi J.H.: Kleine Schriften zur Volkserziehung

und Menschenbildung, Klinkhardts Pädagogische

Quellentexte, 6. Aufl., Bad Heilbrunn 1991


	Der unzeitgemässe, aktuelle Pestalozzi

