Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 7

Artikel: Der unzeitgemasse, aktuelle Pestalozzi
Autor: Schmid, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-812338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-812338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIOINJAP-EISTHATLO ZZ | 2 5

DER UNZEITGEMASSE,

Von Dr. Peter Schmid*

AKTUELLE PESTALOZZI

Das Pestalozzijahr, aus Anlass zum 250. Geburtstag des

grossen Padagogen gefeiert, ist voriiber. Mit geringem Echo wie mir scheint

- und mit wenig substantiellen Beitragen tiber seine Bedeutung fiir unsere

Zeit. Eine Zeitungsbeilage hier, eine Sondernummer dort, und sogar ein

Preisausschreiben fiir den besten Aufsatz wurde durchgefiihrt. In nicht

wenigen Verodffentlichungen treffen wir auf Begriffe wie: Legende, Mythos,

Kultfigur, Nationalheiligtum und Ahnliches. Der Redaktor einer padagogi-

schen Monatszeitschrift bezeichnete als wichtiges Ziel des Jubildaums «die

Mythen, die sich im Laufe der Jahrhunderte um Pestalozzi gerankt haben,

kritisch zu hinterfragen». Mit andern Worten: Man scheint sich herzlich

wenig mit Pestalozzis umfangreichem Schrifttum zu befassen, schon eher

mit ihm selbst, vor allem aber mit dem, was in der Meinung der Bevolkerung

aus ihm geworden ist, eben ein Mythos, ein Denkmal.

eistige Kultfiguren entstehen vom

Horensagen in  Unkenntnis der
Werke. Sie werden vom Sockel gezo-
gen, indem man ihr Leben an den For-
derungen ihres Werks misst, dieses also
so weit zu Rate zieht als es Diskrepan-
zen aufzeigt und Anlass gibt, an ihrer
Glaubwirdigkeit zu zweifeln. Dieser
Kontrast zwischen den Darstellungen
im Werk und dem eigenen Misslingen
ist Pestalozzi schon zu seinen Lebzeiten
vorgehalten worden: «Aber, Pestalozzi,

“ Geistige Kult-
figuren entstehen
vom Hoérensagen
in Unkenntnis der

Werke. ”

wenn das im ganzen Umfang deiner
gedusserten Ansichten wirklich also
wadre, wie konnte es moglich sein, dass
deine zwanzigjdhrigen diesfalligen Le-
bensbestrebungen keinen andern Er-
folg gehabt hatten als denjenigen, den
du mit uns und wir mit dir vor unsern
Augen sehen?» (VII1/423)

Vorbilder haben anscheinend makel-
los und in sich widerspruchsfrei zu sein,
wenn sie als solche ernstgenommen
werden wollen. Um jemandem Glau-
ben zu schenken, will man zuerst seine

* Referat, gehalten anlasslich eines Fortbildungs-
kurses Uber Pestalozzi bei der Evangelischen
Kirchgemeinde Niederurnen, am 28. Februar
1997.

Adresse des Verfassers:
Kawazen 13, 8536 Huttwilen

personlichen Verhaltnisse kennen. Im
Falle Pestalozzis hiess dies: Ruckschau
auf seine Ehe, die nicht gerade Uber-
zeugende Erziehung seines Sohnes, das
wiederholte Versagen beim Aufbau ver-
schiedener Institutionen. All dies scheint
gewiss nicht gerade dazu angetan, in
Pestalozzi einen grossen Padagogen zu
verehren. Es gereicht schon eher zum
Vorwand, sich auf sein Uberaus an-
spruchsvolles und schwieriges Werk gar
nicht erst einzulassen. Was ist davon zu
halten?

Im Zuge einer allgemeinen Psycholo-
gisierung neigen die Menschen dazu,
das Werk grosser Persénlichkeiten von
deren Biographie her begreifen zu wol-
len. Eigentlich sollten die Akzente gera-
de vertauscht werden: ein Werk ist
immer mehr als der Spiegel einer Bio-
graphie. Seine Wahrheit reicht weiter
als der Erfolg seiner momentanen
Umsetzung. Deshalb mussen wir uns
immer wieder neu in das Schrifttum
Pestalozzis vertiefen und damit ausein-
andersetzen. Je reifer wir selber sind,
desto mehr werden wir ihm gerecht,
desto mehr bedeutet es uns und
erwirkt nebenbei, dass wir nun auch
das Leben des Autors besser verstehen
konnen. Seine Widersprichlichkeit und
selbst das Versagen sind dann in Anbe-
tracht der hohen Zielsetzungen nichts
Aussergewohnliches. Sie konnen auf
jeden Fall nicht mehr Beurteilungsmass-
stab des Werks selber sein, auch wenn
beides gewiss voneinander kaum zu
trennen ist.

Dem Werk aber gebUihrt der Vorrang
vor der Biographie. Wir haben von der

448

Sache selbst her zu prtfen, was ein-
leuchtet und Uberzeugt, unabhangig
davon, was Pestalozzi selbst zu verwirk-
lichen imstande war oder uns jemals zu
gelingen vermag. Sein geistiges Ver-
machtnis ist es, das trotz Misserfolgen,
Rlickschldgen und Widerwartigkeiten in
allem drin und durch alles hindurch ver-
splrt worden ist und letztlich seine
Grésse ausmacht. Pestalozzi war nicht
nur seiner Zeit weit voraus, er hat auch
uns noch etwas zu sagen. Er erinnert
uns nachdrticklich an jene padagogi-

“ Ein Werk ist
immer mehr als
der Spiegel der

Biographie.”

schen Notwendigkeiten, die im Laufe
der Zeit ausser acht gelassen und gar
vergessen wurden. In diesem Sinn
mochte ich einen kleinen Beitrag leisten
zum Verstandnis eines seiner wichtig-
sten Anliegen — der Idee der Elementar-
bildung — und zugleich aufzeigen, was
sie flr unsere heutige Zeit zu bedeuten
hat.

Ich habe meinem Referat eine Uber-
schrift gegeben, die wie ein Wider-
spruch in sich selbst erscheint:

Kann denn ein Werk
unzeitgemadss und aktuell
zugleich sein?

Das eine misste doch das andere aus-
schliessen. Offenbar liegen die beiden
Adjektive nicht auf der gleichen Ebene,
und die unterschiedlichen Feststellun-
gen ergeben sich aus verschiedenen
Perspektiven. Wenn wir bedenken, wel-
che Themen heute das padagogische
Feld beherrschen, angefangen beim
ungebrochenen Glauben an die Ver-
nunfteinsicht der Menschen und die
Wirkung, die verbale Ausserungen in
diesem Sinne auszurichten vermogen,
ferner die damit einhergehende Ge-
ringschédtzung aller gefihlsmdssigen
Bindungen und ordnenden Prinzipien,
die dngstlichen Bemihungen, wertneu-
tral Uber die Dinge des Lebens zu be-
finden — um nur einige Tendenzen zu
erwahnen, dann wird dem Pestalozzi-
schen Anliegen zwar einige Hochach-
tung entgegengebracht, im Grunde



aber muten seine Gedanken doch eher
anachronistisch an. Pestalozzi spricht
Uiber Dinge, mit denen wir heute nur
schwer noch etwas anfangen kénnen.
Insofern sind sie eben unzeitgemass,
wirken befremdend und fordern schon
gar nicht mehr zum Widerspruch her-
aus. Das ergibt zwar noch eine Vereh-
rung auf Distanz, aber ein geistiger
Graben tut sich dazwischen auf. — Auf
der andern Seite beginnen wir zu
spuren, dass gewisse Lebens- und Erzie-
hungsdimensionen fast unmerklich ver-
loren gehen und sich mit ihrem Verlust
als um so notwendiger und immer drin-
gender erweisen. Je mehr wir uns also
um Pestalozzis zentrale Anliegen fu-
tieren, desto aktueller werden sie. Je
mehr wir etwas Wesentliches im Leben
vernachlassigen, desto unerbittlicher
drangt es sich auf und zwingt uns, sich
damit zu befassen. Das Unzeitgemasse,
den gegenwartigen Trends und Mode-
stromungen Entgegengesetzte erweist
sich damit unverhofft als elementare
Grundlage der Erziehung Uberhaupt,
deren Bedeutung um so grosser wird, je
langer es ausser acht gelassen worden
ist.

Einige solche unzeitgemdsse und
zugleich aktuelle Ansdtze aus Pesta-
lozzis Werk machte ich aufgreifen und
versuchen, sie in einen Bezug zu den
heutigen erzieherischen Anliegen zu
setzen. Dabei handelt es sich nicht ein-
mal um irgendwelche entlegenen The-
men, sondern um Stichworte, die zum
Teil in aller Leute Mund sind, auch
zutreffend  Pestalozzi  zugeschrieben
werden, jedoch nicht das ihr zukom-
mende Gewicht erhalten haben, ja viel-
mehr in ihrer umfassenden Bedeutung
verkannt werden.

Geist, Herz und Hand

Fast getreu dem Motto: aller guten
Dinge sind drei, begegnen wir in Pesta-
lozzis Werk immer wieder der Dreiheit,
handle es sich nun um den Gang der
Natur in der Entwicklung des Men-
schengeschlechts, um Menschenbil-
dung, Erziehungsgrundsatze oder Me-
thoden der Elementarbildung. Die
Stichworte dieser Trinitdten bilden
gleichsam Haltepunkte, Orientierungs-
hilfen in der Weite und Unerschopflich-
keit des Gesamtwerks. Ich mochte mich
einigen davon zuwenden, ihre Elemen-
te einzeln beschreiben, dann die
Zusammenhénge unter ihnen aufzei-
gen und damit verbunden speziell auf
die Prioritatenordnung aufmerksam
machen.

Die wohl bekannteste und haufigst
genannte Trinitat heisst: Kopf, Herz,
Hand. Ich kann allerdings diese Dreiheit
wortwortlich und in dieser Reihenfolge

VIOIN SPESSSTAILIOZ Zil 5.

in Pestalozzis Schriften, soweit sie mir
bekannt sind, nicht finden. «Geist und
Herz in der Methode» heisst eine 1805
erschienene Schrift. In der «ldee der
Elementarbildung» spricht er von der
sittlichen, der intellektuellen und der
physischen  Elementarbildung.  Auch
wenn der «Kopf» bei Pestalozzi nicht an
erster Stelle steht, so halt er rick-
blickend auf seine Studien zur Ele-
mentarbildung fest, dass der intellek-
tuelle Teil am meisten zur Sprache ge-
kommen sei. Er begrindet dies damit,
dass eben dieser Sache allgemeine Auf-
merksamkeit geschenkt werde, und er
fugt dem hinzu: «Mit jedem Tag fiihle
ich mehr, was auch flr Moralitdt und
Religiositdt getan werden kann. Auch
fur Berufskraft, fur Kunst eréffnen sich
neue Quellen der Bildung» (VII,9).

Heutzutage scheint es nicht viel
anders zu sein: Der Intellekt hat Vor-
rang schon von frih auf, er wird mass-
los Uberschatzt und als Lebensregulator
eingesetzt, wo er fur sich allein genom-
men nicht viel auszurichten vermag.
Dennoch ist Pestalozzi weit entfernt
davon, den Intellekt, das Denken, die
Kraft des Geistes gering zu schatzen.
Ich glaube, die oft gehorte Klage von
der Kopflastigkeit des Unterrichts wur-
de Pestalozzi nicht teilen, wenn damit
gemeint ist, den Kopf zugunsten des
Herzens oder der manuellen Tatigkeiten
zu entlasten — «Man kann den Kopf des
Volkes freilich nicht menschlich bilden
ohne das Herz zu veredeln,; aber es ist
umgekehrt ebenso wahr, dass man,
ohne seinen Kopf zu bilden, das Herz
unméglich  menschlich  befriedigend
veredeln kann» (VII/254). Warum dies
so ist, wird sehr deutlich, wenn man
sich zunachst einmal eingehend damit
befasst, was Pestalozzi unter «Geist»
versteht.

Intellektuelle Elementarbildung
(«Geist»)

Pestalozzi bezeichnet mit «Geist» zu-
néchst einmal das, was heute etwa im
engern Sinn mit dem Begriff «/ntellekt»,
«Verstand» oder «Denken» gemeint ist.
Er stellt sich (in Anlehnung an Kant?)
diese Vernunftkraft als ein Erkenntnis-
vermdgen vor, das in jedem Menschen
angelegt ist und diesen dazu befahigt,
die Vielfalt der sinnlichen Eindriicke
zusammenzufassen, zu trennen und zu
vergleichen (VII/186). Weil nun diese
Denkkraft im Menschen selbst aktiviert
werden kann, muss die intellektuelle
Bildung dem Menschen nicht aufge-
pfropft werden. Sie ist ein Teil seiner
selbst. Daher kann sie bereits dem Kind
nicht nur mit Leichtigkeit beigebracht
werden, ja das Kind ist selbst in der
Lage, die Gesetzmdssigkeiten des Gei-

—

stes zu entdecken. Voraussetzung daftr
ist allerdings, dass das Denken nicht im
luftleeren Raum stattfindet, sondern
stets in engen Bezug zu den alltigli-
chen Dingen der Lebenswelt gesetzt
werde. Diese unmittelbare Anschauung
als Fundament aller Erkenntnis ist somit

“ Je mehr wir etwas
Wesentliches im
Leben vernachlas-
sigen, desto
unerbittlicher
drangt es sich auf
und zwingt uns,
sich damit zu
befassen. ’,

viel mehr als blosse Veranschaulichung
und Abbildung der Wirklichkeit, wohin
sie gerade in heutiger Zeit mit ihrer
umfassenden Medienprasenz abzuglei-
ten droht. Sie erfordert unmittelbare
Beziehung und Auseinandersetzung
mit der nahen und vertrauten Umge-
bung. Anschauung geht weit Uber ein
Sichtbar-Machen  und  Vor-Augen-
Fihren hinaus, meint umfassende
Wahrnehmung mit allen Sinnen. Es
bedeutet aber auch Umgang mit den
Dingen, Kenntnisse ihrer Beschaffen-
heit, ihres Nutzens, ihrer Anwendbar-
keit. Nur auf dieser breiten Basis der
Anschauung werden die formalen Ele-
mente der Geisteskraft — Sprache, Zahl
und Form — erkenntniswirksam.

Intellektuelle Bildung steht fur Pesta-
lozzi nicht am Anfang und schon gar
nicht fur sich selbst. Aber alle drei
genannten Elemente sind dem Kind
schon frith und leicht vertraut zu
machen, denn sie helfen ihm, die
unmittelbaren Lebensverhdltnisse bes-
ser kennen zu lernen und zu verstehen.
Sie stehen aber stets im Dienste des
Lebensvollzugs, nicht fir sich selbst.
Wort, Zahl und Form schaffen nicht das
Reale, aber sie unterstreichen es, heben
es besonders hervor. Sie geben der
Wirklichkeit erst die klaren Konturen.

Intellektuelle Bildung steht wohl
nicht am Anfang und nicht fur sich
selbst, aber es gibt auch nichts, das an
ihre Stelle treten konnte, wenn es
darum geht, Erkenntnisse in einleuch-
tende Formen und klare Begriffe zu
kleiden. Anschauungen sind wohl das
Fundament der Erkenntnis, aber sie
sind noch nicht selbst Erkenntnis. In
ihrer Aneinanderreihung machen sie
die auf Ausweitung bedachten Kennt-
nisse aus, die sich vom Ziel der intellek-
tuellen Bildung, der Wahrheitsverpflich-
tung, immer mehr entfernen.



Aber noch eine weitere Funktion
wird der intellektuellen Bildung zuer-
kannt: die Hinfihrung zum Schoénen,
zur Harmonie, zum Erlebnis der Voll-
kommenheit. Es geht also neben der
Verstandesbildung um eine asthetische
Bildung (VII, 187). Das ist ein Gedanke,
der wohl darum so Uberrascht, weil er
uns ganzlich abhanden gekommen ist.
Die Sprache, die Zahl, die Form sollen
zur asthetischen Bildung beitragen?
Aber ganz gewiss. Nachvollziehbar wird
dies am ehesten noch mit der Sprache.
Wir benétigen sie als Verstandigungs-
mittel, aber sie entwickelt sich, zumal in

“ Anschauungen
sind wohl das
Fundament der
Erkenntnis,
aber sie sind noch
nicht selbst
Erkenntnis. ”

der Dichtung, der Poesie, weit dartiber
hinaus. Die Sprache wird selbst zu einer
schopferischen Kraft, die nicht nur Vor-
handenes abbildet, sondern Neues
gebiert. Aber auch die Zahl, im erwei-
terten Sinn die mathematischen Ord-
nungen, strahlen etwas von Vollkom-
menheit, Ordnung und Harmonie aus,
die Schuler durchaus selbst entdecken
kénnen, wenn ihnen das Material zur
Verfigung steht. Einen asthetischen
Formensinn entwickeln besteht aller-
dings heute weniger denn je, aber die-
ser Zweig der intellektuellen Elementar-
bildung ware im Zeichnen und in der
wieder einzufiihrenden Schonschreib-
stunde leicht zu neuem Leben zu
erwecken.

Physische Elementarbildung
(«Hand»)

So wie «Geist» oder «Kopf» fir mehr
steht als intellektuelles Wissen und nur
in Zusammenhang mit der ganzen Ele-
mentarbildung zu ihrer vollen Auswir-
kung gelangt, so steht «Hand» — pars
pro toto — fiir sehr viel mehr als die For-
derung von manuellen Fertigkeiten. Es
lassen sich drei Bereiche erkennen, die
sich nattrlich auch wechselseitig bedin-
gen und unterstutzen:

1. In Anlehnung an eine handwerk-
liche oder sonstige manuelle Tatigkeit,
mit welchen sich die Menschen seiner
Zeit den Lebensunterhalt verdienen
konnten, ging es auch Pestalozzi um
die Erttichtigung zu einem Beruf. Mit
seiner Volksbildung wollte er frih ge-
nug Bedingungen schaffen, dass die
jungen Menschen dereinst in der Lage

ViOIN 5PESITAILIOIZ ZII: v

waren, sich selbst zu helfen und fir sich
und ihre Familien mit einem ordentli-
chen Auskommen sorgen zu koénnen.
Doch schon dieses pragmatische Anlie-
gen fasst Pestalozzi weiter, wohl wis-
send, dass die einseitige und kurzlebige
Aneignung vereinzelter Fertigkeiten,
die in der Industrie momentan gefragt
sind, auf die Dauer wenig tragfahig sein
kénnten. Dem handwerklichen Kénnen
muss die sehr viel allgemeinere Fahig-
keit der Selbstbesorgung vorangehen,
also das, was mit den taglichen Ange-
wohnheiten und Besorgungen der Nah-
rung, Kleidung und des Wohnens
zusammenhangt.

2. Physische Elementarbildung — das
Wort driickt es schon aus — hat tUber die
Korperpflege hinaus mit der kdrperli-
chen Ertiichtigung zu tun. Der Mensch
soll all seine Glieder sicher und leicht zu
bewegen imstande sein, also physisch
sehr viel breiter geférdert werden und
nicht zu frith auf eine einseitige Berufs-
oder Kunstfertigkeit ausgerichtet wer-
den. Schon Pestalozzi geisselte die wi-
dernatdrliche Einschrankung des dem
Kinde innewohnenden spontanen Be-
wegungsbedurfnisses. Er sieht mit der
wachsenden Kérperbeherrschung nicht
nur die dussere Kraftsteigerung und
korperliche Gewandtheit, sondern die
dadurch sich entwickelnde Selbstan-
digkeit und Selbsttétigkeit ganz allge-
mein.

3. Schliesslich steht «Hand» oder die
weitergefasste «Kérperbildung»  stell-
vertretend flr das Kénnen Uberhaupt.
Und dieses Kénnen ist nicht einfach die
Summe irgendwelcher erlernter Fertig-
keiten, die sich im momentanen Umfeld
des Kindes vorfinden, es wird auch zum
personlich gewahlten und gepragten
Ausdrucksmittel. Das findet sich gewiss
auch in den manuellen Tatigkeiten vor,
aber dartiber hinaus gibt es noch weite-
re Moglichkeiten der Ausdrucksgestal-
tung. Pestalozzi unterscheidet sogar

“ Schulturnen ist
nicht durch
Holzspalten zu
ersetzen. ”

eine rein sinnliche und gar eine geistige
Kunstbildung von einer bloss mecha-
nischen. Unter den mechanischen Fer-
tigkeiten versteht er meines Erachtens
die zweckgebundenen Handreichun-
gen, unter sinnlicher und geistiger
Kunstbildung eine Art von Bewegungs-
Gbungen, die sich selbst genug sind
und keinen unmittelbaren Nutzeffekt
haben mussen. Erstaunlich ist dabei,
dass er diese zweite Art in bezug auf
den Bildungswert hoher einstuft, weil

—%

sie letztlich zu einem vielseitigeren Kon-
nen fihren als eng zweckgerichtete
Tatigkeiten. Schulturnen ist nicht durch
Holzspalten zu ersetzen. Bewegung ist
nicht gleich Bewegung

Sittliche Elementarbildung
(«Herz»)

Jede Elementarbildung nimmt ihren
Ausgang in der Wahrnehmung, Forde-
rung, und Pflege einfachster Lebenser-
scheinungen. Bei der intellektuellen Ele-
mentarbildung sind dies Wort, Zahl und
Form, bei der physischen Elementarbil-
dung Bewegung und Ausdruck, deren
Berticksichtigung und Austibung letzt-
lich in die Berufstatigkeit und die Kunst-
fertigkeit munden, ohne jedoch darin
ihren alleinigen Endzweck zu finden.
Sie sind selber zugleich Wegbereiter
zum sittlichen Leben.

Damit ist aber schon angedeutet,
dass die sittliche Elementarbildung im
Vergleich zu den andern beiden eine
besondere Stellung einnimmt. /ndem
sie sich die sittliche Vollendung der
menschlichen Natur zum Ziele setzt, hat
sie es auch mit einer andern Lebens-
dimension zu tun. Pestalozzi sieht den
Ursprung des sittlichen Empfindens «in
reinem Glauben an Gott und in wahrer
Religiositdt» (VII/186). Nun, das sind fur
uns Aussagen, die wir als Erkldrungen
nicht mehr so ohne weiteres hinneh-
men. In der Tat sind es aber auch keine
Erklarungen in dem Sinn, dass ein Sach-
verhalt auf etwas anderes zurlickge-
fahrt wird. Pestalozzi stellt vorerst ledig-
lich eine Verbindung her zwischen dem
Glauben und den elementaren Ange-
legenheiten des Herzens: Vertrauen,
Liebe, Dankbarkeit. Gleichwohl hilft uns
fur das Verstandnis auch die kritische
Frage weiter. Was ist denn mit reinem
Glauben, mit wahrer Religiositat ge-
meint? Ich denke: Immer dann, wenn
man sich den Glauben vornehmen will,
wenn Religion verordnet wird, werden
sie unwahr, das heisst, dann stimmen
dusseres Gehabe und innere Gemdts-
verfassung nicht mehr Gberein. Der
Weg zum reinen Glauben und zu wah-
rer Religiositat beginnt also in Lebenssi-
tuationen, in denen Echtheit und Wahr-
haftigkeit im Sinne dieser Ubereinstim-
mung unmittelbar praktiziert und damit
erfahrbar werden. Um diese elemen-
taren Voraussetzungen des sittlichen
Lebens geht es Pestalozzi, und nicht um
die Vorwegnahme einer Glaubensdok-
trin, aus der dann solche Sittlichkeit
abzuleiten ware. Er selbst sagt dies mit
aller Deutlichkeit: «Die Gefiihle der
Liebe, des Vertrauens, des Dankes und
die Fertigkeiten des Gehorsams mtissen
in mir entwickelt sein, ehe ich sie auf
Gott anwenden kann» (VI/345).



Bemerkenswert an dieser Aussage
ist die Ichform. Es heisst nicht: man
muss Menschen lieben, trauen, danken
und gehorsamen, sondern: ich muss
Menschen lieben, ich muss Menschen
trauen, fich muss Menschen danken
usw. Pestalozzi dussert sich als Erzieher-
person, die vorerst nicht Forderungen
stellt, sondern selber die Voraussetzun-
gen, welche im Kinde entwickelt wer-
den sollen, zu erfullen hat. Der Erzieher
muss in allererster Linie vertrauenswur-
dig, liebesfahig, dankbar und zu dienen
bereit sein, damit diese Gefthle im
Kinde selbst geweckt, bewahrt und ver-

“ Liebe ist nicht
vermittelbar,
Vertrauen nicht
einfach eine Frage
der Information,
und Dankbarkeit
kann nicht didak-
tisch aufgearbeitet

werden. ”

tieft werden koénnen. Aus der Ichform
spricht aber auch die Verbindlichkeit,
die persénliche Verantwortung gerade
in Herzensangelegenheiten, die all jene
wahrzunehmen haben, denen Kinder
anvertraut sind. Und schliesslich bedeu-
tet es, dass sittliche Elementarbildung
niemals damit beginnt, von den Kin-
dern Vertrauen, Liebe und Dankbarkeit
zu erwarten oder gar zu fordern, son-
dern die Kinder so anzunehmen wie sie
sind, damit sie auch ja sagen kénnen zu
sich selber und zum Leben tberhaupt.
Liebe, Dankbarkeit und Vertrauen als
elementare Voraussetzungen der sittli-
chen Bildung unterscheiden sich nun
aber ganz wesentlich von den Elemen-
ten der physischen und intellektuellen
Erziehung und Bildung. Sie sind eigent-
lich nicht Elemente in dem Sinne, dass
aus ihnen etwas Umfassenderes zusam-
mengesetzt werden kann. Sie sind sel-
ber schon umfassend und ihre Erfahr-
barkeit setzt volle Prasenz, engagierte
Zuwendung und nie erlahmendes Inter-
esse am Wohl der Kinder voraus. Liebe
ist nicht vermittelbar, Vertrauen nicht
einfach eine Frage der Information, und
Dankbarkeit kann nicht didaktisch auf-
gearbeitet werden. Ich sage dies ganz
bewusst so prononciert, weil heutzu-
tage im Erziehungswesen eine Tendenz
an Boden gewinnt, die diese emotiona-
len Grundlagen der Erziehung immer
mehr aus den Augen verliert und nur
noch als individuelle Befindlichkeiten
gelten lasst, daneben aber die methodi-
schen und didaktischen Techniken zu

VON PESTALOZZI...

seltener Perfektion treibt und abgekop-
pelt von den stimmungsmassigen und
zwischenmenschlichen  Voraussetzun-
gen fur erfolgreich halt.

Wie grundlegend und unerlésslich
die gemitsmdssige Verfassung des Kin-
des fir sein Lernen und Fortkommen
ist, ergibt sich auch aus Pestalozzis Ver-
standnis Gber das menschliche Wollen,
das in enger \Verbindung mit den
Gefihlen der Liebe, des Vertrauens und
der Dankbarkeit steht. Das Wollen —
oder noch zutreffender und gut ale-
mannisch — der Wille, ist fir uns stets
mit der Vorstellung einer Kraftanstren-
gung und Selbsttiberwindung verbun-
den. Je grosser der Verzicht und das
Erleiden von Unlust in der Willenshand-
lung, desto moralisch hochwertiger
wird diese zuweilen eingestuft. Was
leicht von der Hand geht, was mit Freu-
de verrichtet wird, erscheint dann
grundsatzlich verdachtig und nicht aus
reiner Pflicht geboren. So nicht bei
Pestalozzi. Das Wollen in seiner hoch-
sten Vollkommenheit stellt sich gleich-
sam von selber ein als Auswirkung des-
sen, was im (religiésen) Fuhlen und
Schauen empfangen worden ist und
entsprechend im moralischen Handeln
nun sichtbare Gestalt annimmt. Das
sittliche Handeln hat seinen Ursprung
im Herzen, nicht im Kopf, und die
regelmassigen Ubungen des morali-
schen Handelns dienen als Mittel dazu,
die Herzen zu 6ffnen.

Die Prioritaten sind klar: An erster
Stelle steht das Wollen, dann das Kén-
nen, dann das Kennen. Nicht dass
damit der Weg, die methodische Rei-
henfolge vorgezeichnet wird, sondern
das Gewicht, das ihnen in der Ele-
mentarbildung als Ganzem zukommt,
mag auch die zeitliche Reihenfolge und
die entwicklungsbedingte Akzentuie-
rung eine andere sein.

Arten der
Elementarbildung
in ihrem Verhaltnis
zueinander

Wie auch immer wir die Prioritaten der
elementaren Bildungsstufen zu setzen
belieben, fiir Pestalozzi handelt es sich
also nicht um getrennte, aufeinander-
folgende und sich ablésende Etappen.
Sie nehmen im Lebensalltag fast gleich-
zeitig ihren Anfang, unterstiitzen sich
sogar gegenseitig, immer aber mussen
sie in Inhalt und Darbietung dem Auf-
fassungsvermégen des Kindes gerecht
werden. Was Elementarbildung ist, lasst
sich wohl an keinem andern Beispiel
besser aufzeigen als wenn es um die
Erziehung und Férderung hochgradig
verwahrloster Kinder geht: Da kann auf

nichts gebaut und nichts vorausgesetzt
werden. Da gilt es wie nirgends sonst,
nach den elementaren Grundlagen zu
suchen. Im Stanserbrief &ussert sich
Pestalozzi mit eindringlicher Klarheit
Uber die einzelnen Stufen und ihr Ver-
haltnis zueinander:

“ Intellektuelle
Bildung steht
im Dienste der
Wahrheits-

findung. ”

«Suche deine Kinder zuerst weither-
zig zu machen und Liebe und Wohl-
tétigkeit ihnen durch die Befriedigung
ihrer taglichen Bedrfnisse ihren Emp-
findungen, ihrer Erfahrung und ihrem
Tun nahezulegen, sie dadurch in ihrem
Innern zu grinden und zu sichern,
dann ihnen viel Fertigkeiten anzuge-
woéhnen, um dieses Wohlwollen in
ihrem Kreise sicher und ausgebreitet
austiben zu kénnen. Endlich und zu-
letzt komme mit den geféhrlichen Zei-
chen des Guten und Bésen, mit den
Woértern» (V1/105).

Damit hat Pestalozzi eine ganz klare
Rangfolge, eine eindeutige Gewichtung
innerhalb der padagogischen Notwen-
digkeiten vorgenommen. Die Aufmerk-
samkeit hat vor allem andern der stim-
mungs- und gemutsmassigen Verfas-
sung der Kinder und den hieftr erfor-
derlichen Voraussetzungen innerhalb
der Lebensgemeinschaften zu gelten.
An zweiter Position folgt das Handeln,
welches entweder schon Ausdruck die-
ser positiven seelischen Verfassung ist
oder uber die Nachahmung und das
Wagnis der Selbsttiberwindung diese
Gemtitsstimmung hervorzurufen geeig-
net ist. Erst in dritter Linie geht es
darum, dartiber zu sprechen und Leh-
ren zu erteilen.

Der jeweilige Eigenwert
der drei Bildungselemente

In der Lenzburger Rede befasst sich
Pestalozzi vorwiegend mit den drei Sau-
len der Elementarbildung. Er sucht da-
bei nach den Anfdngen und Grund-
lagen, nach Ziel und Sinn der einzelnen
Bildungsarten. Er skizziert gewissermas-
sen die Langsprofile dieser Bildungsan-
liegen, wo sie beginnen und wohin sie
fuhren sollen.

Die intellektuelle Elementarbildung
nimmt dabei ihren Anfang bei den Sin-
neseindriicken und der Anschauung in
dem erwdhnten ganzheitlichen und
umfassenden Sinne. Sprache, Zahl und
Form sind dabei die Mittel, um Ord-



VON PESTALOZZI...

nung in die Vielfalt der Eindriicke zu
bringen. Ziel der intellektuellen Bildung 1 2 3
ist zundchst das allseitige Kennenlernen j 3 i
von etwas, das erst zur Erkenntnis «Herz» — «Hand» e «Kopf»
fuhrt. Hinter aller Erkenntnis jedoch (Stimmung) (Handlung) (Einsicht)
sucht der Mensch nach Wahrheit. Intel- Vig;?:r?n Gev%)?nen EDr:J]alfeeQ
Iektuellg B{]dung Ste.ht iy BRIt Gesinnung Fertigkeiten Kenntnisse
Wabhrheitsfindung. Dies misste von An- Wollen Rinnen s
fang an im Auge behalten werden,
wenn sie nicht zum Selbstzweck ent- + * +
arten soll oder als Mittel fir verwerf- Segen Kraft Wahrheit
liche Zwecke dienen soll.

Am Anfang der physischen Ele-

mentarbildung steht fir Pestalozzi die
Bewegung des Koérpers, der Gebrauch
der Glieder, gewiss auch mit dem nahe-
liegenden Ziel, bestimmte Fertigkeiten
im Hinblick auf eine spatere Berufstatig-
keit zu erlernen. Pestalozzi (bersah
dabei aber nicht den ebenso wichtigen
Aspekt der noch nicht zweckgerichte-
ten, allgemeinen harmonischen Beweg-
lichkeit und Ausdrucksfdhigkeit. Das
Konnen, welches hier als Ziel veran-
schlagt wird, enthalt damit ebenso die
innere Sicherheit, die sich aus der allsei-
tigen Ubung von Fahigkeiten und Kréf-
ten ergibt. «Kraft» ist dann nicht mehr
einfach Resultat gelibter Fertigkeiten,
sondern Grundverfassung des Selbst-
vertrauens, die mit den Erfolgen des
Tatigseins gewachsen ist.

Die  sittliche  Elementarbildung
schliesslich wachst auf dem Nahrboden
von Vertrauen, Liebe und Dankbarkeit.
Sie werden im engen zwischenmensch-
lichen Verhaltnis erfahren und kénnen
dem jungen Menschen nicht gelehrt
werden. Das dariber sich entwickelnde
positive Lebensgefihl ist die Grundlage
fur ein sittliches Leben, das sich da-
durch auszeichnet, dass der Mensch
selbst freudig etwas beitragen will zu
einem besseren Leben fir andere. Die
Werke sind also nicht in erster Linie
Resultat der Selbsttiberwindung, son-
dern der reiche Segen einer Gemutsver-
fassung, die fir Pestalozzi in ihrer reif-
sten und tiefsten Form Glaube ist.

Die zeitliche Reihenfolge
der Bildungselemente

Vergleicht man die Anliegen der drei
Bahnen der Elementarbildung, so er-
weist sich wohl die sittliche Elementar-
bildung mindestens in ihrer Zielsetzung
als die anspruchsvollste. Damit ist auch
anzunehmen, dass dieses Ziel, der
Glaube, erst am Ende einer langen Ent-
wicklung steht und an die meisten vor-
ausgehenden Bedingungen geknUpft
ist. Die Elemente der sittlichen Bildung
sind aber gleichwohl die ersten, die zu
erfillen sind, und von denen jede wei-
tere Entwicklung auch in den andern
beiden Elementarbereichen abhangt.
Pestalozzi l&sst dartber keinen Zweifel

offen: «So war es, dass ich belebte
Gefihle jeder Tugend dem Reden von
dieser Tugend vorhergehen liess, denn
ich achtete es fir bés, mit Kindern von
irgendeiner Sache zu reden, von der sie
nicht auch wissen, was sie sagen. An
diese Gefiihle kntipfte ich ferner Ubun-
gen der Selbstiberwindung, um da-
durch denselben unmittelbare Anwen-
dung und Haltung im Leben zu geben»
(VI, 108).

Es durfte nicht zu Ubersehen sein,
wie man es heute immer noch mit dem
Irrtum halt, wonach gutes Zureden und
Aufklaren der Motor des verniinftigen
Verhaltens und die Grundlage sittlicher
Gesinnung sei. Nach Pestalozzi mussen
die stimmungsmassigen Voraussetzun-
gen gegeben sein. Das Kind muss Liebe
erfahren, Vertrauen fassen und sich
darauf verlassen koénnen, dass seine
Bedurfnisse befriedigt werden und es
Uberhaupt in seinem Sosein angenom-
men wird. Erst dann wird es aktiv und
lasst sich von jenen Menschen, denen
es vertraut, fihren und anleiten. Erst
mit einer Welt, die es als vertrauensvoll
und liebenswirdig erlebt, nimmt es
Beziehung auf, will es sich befassen. —
«Das Kind liebt und glaubt, ehe es
denkt und handelt» (VII1/284). Aus der
positiven stimmungs- und geftihlsmas-
sigen Verfassung entspringen das Tun-
wollen und das Denkenwollen. Aus den
Erfahrungen des Tuns und dessen bes-
serer Gelbtheit wiederum vervoll-
kommnet sich schliesslich auch die Er-
kenntnis.

Herzensbildung am Anfang
und im Zentrum

Ausgangspunkt wie auch Ziel, A und O
des menschlichen Entwicklungsganges
ist die Herzensbildung. «So wenig als
die Dornen Feigen und die Disteln Trau-
ben tragen, so wenig tragt eine von der
Herzensbildung — getrennte,  einseitig
gelassene Geistesbildung Friichte der
Liebe» (VII/19). Diese Herzensbildung
beginnt mit dem voraussetzungslos ge-
schenkten Vertrauen und der Liebe, die
dem Menschen zuteil wird, zuteil wer-

e

den muss. Sie mindet schliesslich in
jene tiefe Bejahung des Lebens, die in
der Bewahrung und in Krisen trotz
allem erhalten bleibt und sich festigt.
Aber diese Bewdhrung im Tun und
Denken ist unerlasslich, unverzichtbar,
wenn aus dem Vertrauen in die Umge-
bung wachsendes Selbstvertrauen und
eine vom Wechsel der dusseren Gege-
benheiten nicht erschiitterbare Zuver-
sicht heranwachsen soll.

“ Das Kind liebt
und glaubt,
ehe es denkt und
handelt. ”

Damit steht also nicht nur die Her-
zensbildung, sie aber ganz besonders,
im Dienste der sittlich-religiésen Le-
bensgestaltung, sondern auch das Han-
deln, das nun darin besteht, das Wohl-
wollen in die Tat umzusetzen durch
«Ubungen der Selbstiiberwindung».
Dieses Handeln wird zum Bindeglied
zwischen den «Gefuihlen der Tugend»
und dem «Reden Uber diese Tugend.»

Sittliche Elementarbildung ist somit
schon in allem drin und wirkt durch
alles hindurch. Es gibt nichts im Leben,
das nicht auch Vorbereitung auf dieses
wesentliche Lebensziel ist und an das
nicht schon ein solcher sittlicher
Anspruch ergeht. Das bedeutet kon-
kret: Es gibt keine intellektuellen Beflis-
senheiten, die losgel6st von ethischen
Fragen getétigt werden kénnen. Die
einfachste Rechenaufgabe enthélt in
sich einen sittlichen Anspruch, den der
Wahrheit zum Beispiel. In jedem Satz,
den wir aussprechen, gilt es zu priifen,
ob er mit dem Ubereinstimmt, was
gesagt werden will, und nicht mehr.
«Aber wenn du Néchte durchwachen
mdsstest, um mit zwei Worten zu sa-
gen, was andere mit zwanzig erklaren,
so lass dich deine schlaflosen Néchte
nicht dauern» (VI1/106).

Noch deutlicher wird die ethische
Verantwortung gegeniiber dem, was



wir tun. Alles Handeln ist nicht nur ein
blosses Verrichten, sondern ein sich
Ausrichten nach etwas. Es ist so ins
Leben einzubinden, dass es die Men-
schen aufrichtet, sie ermutigt und in
ihrem Selbstvertrauen und ihrer Lebens-
bejahung bestarkt.

“ Ohne Liebe gibt
es aber keine
Elementarbildung,
keine glaubwiirdige

Erziehung. ’,

Der intellektuellen und physischen
Elementarbildung kommt insofern ein
Eigenwert zu, als ihrer soliden Forde-
rung und Handhabung die nétige Auf-
merksamkeit zu schenken ist. Sie stellen
sich nicht von selber ein durch ein gutes
Herz, aber sie laufen darauf hinaus,
dem dienlich zu sein, worauf alles
ankommt, namlich auf die innere Ver-
edlung der Menschennatur. In bezug
auf dieses Anliegen bleiben intellektuel-
le und physische Allgemeinbildung &dus-
serliche Vorkehren, Mittel zum Zweck.
Und so hat nach Pestalozzi eigentlich
nur die sittliche Elementarbildung im
Ausdruck des hauslichen Lebens ihre
eigene Grundlage und Selbstandigkeit
von Anfang an. Die andern beiden
haben jedoch an die Uberschaubaren
Verhaltnisse anzukntpfen und damit
gleichzeitig auf die sittliche Elementar-
bildung ausgerichtet zu werden statt
ein Eigenleben zu entwickeln und als
Selbstwert zu imponieren. So aber fin-
den Wissen und Kénnen in Uberein-
stimmung mit den nahesten Beziehun-
gen ihr Mass, ihre Wahrheit und ihre
Glaubwardigkeit.

Pestalozzis Idee der Elementarbil-
dung ist kein padagogischer Idealismus.
Sie geht vielmehr von der Uberzeugung
aus, dass in den Uberschaubaren Ver-
haltnissen und ihrer Besorgung die
Grundlagen entstehen, aus denen sich
alles andere zuversichtlich wie von
selbst ergebe.

Im Schwanengesang, der grossen
Rickschau auf sein Werk, greift Pesta-
lozzi nochmals diesen Grundsatz der
Elementarbildung auf: «Alles Grosse in
der Welt geht aus kleinen, aber in
ihrem Wachstum in einem hohen Grad
kraftvollen und wohlbesorgten Keimen
hervor; und was in seinen Keimen voll-
endet ist, das tragt auch die wesent-
lichen Mittel der Vollendung seiner
Resultate in sich selbst.» (VIII/505)

Doch eben diese Keime sind fir
Pestalozzi nicht von selbst vollendet
und kraftvoll. Der Mensch kommt in
seinem Innern nicht ohne weiteres
zurecht, wenn nur die dusseren gesell-

—=PhDA

~ PADAGOGIK

VON PESTALOZZIL..

schaftlichen Verhdltnisse gut geregelt
sind. In dieser Auffassung unterscheidet
sich Pestalozzi von der allzu einfachen
Formel, wonach die Menschen von
Natur fir gut zu halten sind und ihre
Sittlichkeit als eine Folge der gtinstigen
gesellschaftlichen  Verhéltnisse  von
selbst hervorgehe. Dieser Ansatz bleibt
bekanntlich die Frage schuldig, wie eine
Gesellschaft zu dem habe werden kon-
nen, was sie ist, wenn nicht durch den
Menschen. Das schliesst nattrlich nicht
aus, dass Pestalozzi in seiner Zeit sehr
wohl die gesellschaftlichen und sozialen
MiBstande gesehen und angeprangert
hat, nicht aber um die ganze Kraft dar-
auf zu verwenden, allein gegen sie
anzukampfen. Vielmehr ermutigte er
die Menschen, in sich und in andern
den Boden zu bereiten, damit sie das
Gute auch wollen. Das Gute im Men-
schen erwéchst nicht aus der Strafan-

GEIS T

drohung, nicht aus der Anprangerung,
nicht im Ermitteln von Stindenbdcken,
nicht im Ruf nach Vergeltung, sondern
einzig durch eine Lebensatmosphdre,
die den Menschen aufrichtet, ihm Gros-
ses zutraut, ihn in seiner Selbstachtung
starkt, ihn in seinem Innern umstimmt
und verwandelt.

Das wohl ist mit dem von Pestalozzi
zitierten neutestamentlichen Satz ge-
meint: «Macht erst das Inwendige rein
auf dass auch das Aussere rein werde»
(VI/105). Das Unreine ist nicht etwa das
Bose, das auszutreiben ware — verhang-
nisvoller Irrtum jedes Glaubens — es ist
mehr nur die Verwirrung, die Ver-
strickung im eigenen Ego, das den
selbstgerechten  Moralisten  ebenso

Denken

Koénnen | Sprache

aussere
Anschauung

Liebe
HERZ
innere
Anschauung
der

Gegenstande

Konnen | Sprache

eigen ist wie den Fehlbaren. Beiden
fehlt es an Liebe. Sie haben keine emp-
fangen und haben darum keine zu ver-
schenken. Ohne Liebe gibt es aber
keine Elementarbildung, keine glaub-
wirdige Erziehung. Das ist Pestalozzis
Erkenntnis, am Ende seines schwierigen
Unterfangens in Stans, in einer aus-
sichtslosen Lage, die sich mit Augen-
blickserfolgen begniigen musste. Diese
Erkenntnis ist aber darum nicht weniger
aufschlussreich. Im Stanserbrief fasst er
das Ergebnis in den Satz: «/ch kannte
keine Ordnung, keine Methode, keine
Kunst, die nicht auf den einfachen Fol-
gen der Uberzeugung meiner Liebe ge-
gen meine Kinder ruhen sollten. Ich
wollte keine kennen.» Und in der Rede
am Neujahrstag 1809 setzt er die Prio-
ritaten noch einmal ganz klar:

«lch achte alle Anlagen des Geistes
und der Kunst und der Einsicht, die in

meiner Natur liegen, nur fir Mittel des
Herzens und seiner géttlichen Erhe-
bung zur Liebe. Ich erkenne nur in der
Erhebung des Menschen die Maoglich-
keit der Ausbildung unseres Ge-
schlechts selber zur Menschlichkeit.
Liebe ist das einzige, das ewige Funda-
ment der Bildung unserer Natur zur
Menschlichkeit» (VII/361).

Literaturhinweis

Pestalozzi J.H.: Werke in acht Banden, Rotapfel
Verlag, Zurich 1945-49 (Quellenhinweise)
Pestalozzi J.H.: Kleine Schriften zur Volkserzie-
hung und Menschenbildung, Klinkhardts Padago-
gische Quellentexte, 6. Aufl., Bad Heilbrunn 1991




	Der unzeitgemässe, aktuelle Pestalozzi

