
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 6

Artikel: Kritische Anmerkungen zu einer Berufsethik der Heilpädagogik : vom
Mitleid zur Solidarität?

Autor: Jakobs, Hajo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETHIK

Kritische Anmerkungen zu einer Berufsethik der Heilpädagogik*

VOM MITLEID
ZUR SOLIDARITÄT?
Von Dr. Hajo Jakobs, Heilpädagogisches Institut der Universität Freiburg

Der zunehmende Legitimationsdruck, unter dem Heil-

pädagoginnen und -pädagogen seit der sogenannten Euthanasie-Debatte
stehen, bildet in den letzten Jahren auch Anlass für die zunehmenden Bemühungen

um eine Berufsethik. Doch nicht mehr ,nur' die Mittel und Methoden zur

Verbesserung der Lebenssituation behinderter Menschen stehen in Frage,

sondern dieses Ziel und die entsprechenden ,Basisnormen' (Lebensrecht, gleiche

Menschenwürde, Bildungsrecht usw.) selbst. Die Heilpädagogik ist also

mehr denn je im ethischen und politischen Diskurs gefordert, kann jedoch
selbst keine vollständige Ethik liefern; das ist nicht ihre Aufgabe. So können

und wollen auch die folgenden Ausführungen kein allgemeines ethisches

System, aber auch keine heilpädagogische Berufsethik bieten.

Der Begriff der «Berufsethik» er¬

scheint mir zu eng; er meint
vorrangig berufsständische Reglemente
oder droht sich in pathetischen Appellen

oder Aussagen allgemeinster Art zu

Bestimmung und Würde des Menschen
zu erschöpfen. Ersteres ist, wie wir noch
sehen werden, gar nicht unbedingt
Ethik - und dass letzteres überhaupt
notwendig scheint, ist bereits
problematisch! Zudem sind allgemeingültige
Aussagen über den Menschen oder das
Menschsein im «nachmetaphysischen
Zeitalter» weder möglich noch sinnvoll.
Die Verschiedenheit der Menschen, die

vielfältigen Widersprüche, Konflikte
und Ambivalenzen im individuellen wie
im sozialen Leben sind nicht wegdisku-
tierbar und so nicht zu lösen.

Worum geht es also stattdessen? -
Statt um Berufsethik geht es um eine
kritisch-theoretische Grundlagenrefle-
xion zum Verhältnis Ethik und
Heilpädagogik (vgl. Jakobs 1997) - genauer

gesagt: um die ethische Dimension
von Differenz und Intersubjektivität, das
heisst um die Fragen und ethischen

Konsequenzen, die sich aus der extremen

Verschiedenheit wie dem
Zusammenleben der Menschen ergeben. Das

meint zugleich mehr, aber auch weniger

als Berufsethik. Weniger, weil damit
keine konkreten Vorschriften (Präskriptionen)

gegeben werden, sondern eher
zum Inf ragestellen von Normen und
scheinbaren Gewissheiten angeregt
wird. Statt von Menschenbildern, Werten

und Normen handeln die folgenden

* Gekürzte und überarbeitete Fassung eines
Vortrages an der VAF/VAD-Studientagung vom 15.
März 1997 in Winterthur.

fragmentarischen Überlegungen eher
von moralischen Intuitionen und Impulsen.

Das heisst Ausgangspunkt sind

selbstverständliche, meist unausgesprochene

Voraussetzungen bzw.
Elementarerfahrungen (zum Beispiel extremer
Verschiedenheit, aber auch von
Gemeinsamem), die theoretisch reflektiert
werden - statt Appelle und Deklarationen

zu formulieren oder Vorschriften
und Normkataloge aufzustellen, die

stets etwas Heteronomes, ja sogar
Einschüchterndes an sich haben können!
Heilpädagogisch Tätige sind in ihrer
Arbeit immer wieder mit schwer(st)behin-
derten Menschen konfrontiert, die
widerstreitende Gefühle auslösen, fremd,
womöglich abstossend und beunruhigend

erscheinen. Und - so meine
Überzeugung - jede ,Vorab-Verkündi-
gung' von Person- bzw. Menschenwürde,

jedes «Du musst...» würde in dem
sensiblen, heiklen Prozess der Annäherung

und Einfühlung - der doch immer
wieder in Gang kommen kann, aber
Zeit und Aufmerksamkeit für kleine,
scheinbar unbedeutende Zeichen
braucht - nicht weiterhelfen, sondern
ihn eher erschweren oder gar blockieren.

Auch wenn heute nur noch solche

mikrologischen Annäherungen oder
«Reflexionen aus dem beschädigten
Leben» (Adorno 1980a) übrigbleiben:
Heilpädagogik muss als kritisch-normative

Wissenschaft Zielvorstellungen und
Modelle eines «guten» oder «richtigen
Lebens» reflektieren und Heilpädago-
ginnen und -pädagogen müssen sich
über ethisch-moralische Fragen, sei es
als Voraussetzungen, sei es als Konse-

Dr. Hajo Jakobs: «Heilpädagogen müssen
wissen, was Ethik ist, worum es in der Ethik
geht.» Foto Rita Schnetzler

quenzen ihrer Arbeit, Rechenschaft
geben. Heilpädagoginnen und -pädagogen

müssen wissen, was Ethik ist, worum

es in der Ethik geht.

Gegenstand und Ziel von Ethik

Ethik - synonym mit Moralphilosophie

- ist Nachdenken über Moral. Gegenstand

von Ethik ist das Ethos in einem
auch etymologisch doppelten Sinne: die

.Sitten und Gebräuche', Regeln des

Verhaltens, das heisst die (soziale) Moral

- und zwar in ihrer Wechselwirkung
mit dem .Charakter' bzw. der Moralität,
der sittlichen Selbstbestimmung und

Gesinnung des einzelnen.
Berufsethik müsste also eigentlich

Berufsmoral heissen, insofern es um
einen Katalog berufsständischer Sitten
und Gebräuche geht. Und die Moralität
der je einzelnen Heilpädagogin ist nicht
fixierbar; detaillierte Vorschriften würden

Fremdbestimmung und Unmündigkeit

(Heteronomie) bedeuten - ein

Widerspruch zur Autonomie, selbst ein
ethischer Konflikt.

Durch Ethik wird man nicht besonders

moralisch oder tugendhaft - darin
sind sich alle Moralphilosophen von
Schopenhauer bis Habermas einig. «Die
Ethik ist nicht die Praxis, deren Theorie
sie ist.» (Pieper 1991, 152)

Auf die Heilpädagogik angewendet
heisst das konkret, dass berufsethische
Richtlinien die moralische Entscheidung



ETHIK

4ethische Begründungsmodelle:
• religiöse oder absolute: Moralprinzip

ist der,Wille Gottes'
• deontologische: Begründung durch

den Aufweis unbedingter
Verpflichtung; Gesinnungs- bzw.
Pflichtethik (.klassisches' Bsp.:
Kants «kategorischer Imperativ»)

• konsequentialistische bzw. teleologische:

Beurteilung nach den

Folgen oder Zielen von Handlungen;
z.B. utilitaristische Ethiken
(Moralprinzip: das .Allgemeinwohl');
Verantwortungsethik

• anthropologische: Egoismus
(Eigeninteresse/Eigennutz) oder Mitleid
als menschliche «Triebfedern» und
ethischer Massstab

für einen je bestimmten Menschen mit
Behinderung ebensowenig ersetzen,
wie die notwendige theoretisch-reflexive

Durchdringung der Situation Behinderter

oder der heilpädagogischen
Aufgabenstellung schon den richtigen
pädagogischen Umgang mit den
Betroffenen garantiert.

In der Ethik geht es normalerweise
nicht um die Lösung bestimmter
Einzelprobleme, sondern vorrangig um die
Grundsätze (Prinzipien) und um die
entsprechenden Fragen nach Grund und
Begründung moralischen Handelns.
Nicht jede Handlung ist moralisch
relevant, nicht jede Regel (Handlungsnorm)
oder Beurteilung menschlichen Verhaltens

ist eine moralische. Von moralischethischen

sind einerseits
praktischpragmatische Fragen (Technik;
Zweckmässigkeit) und andererseits ästhetische

oder Geschmacksfragen
abzugrenzen. Eine sogenannte Berufsethik
wird deshalb in vielem eher dem Regelwerk

eines Handwerks ähneln.
Kennzeichnend für moralische

Handlungsnormen ist die grundsätzliche

Bewertung menschlichen Verhaltens

als solches, das heisst mit Blick auf
das «Gute an sich». Es geht nicht um
praktisch-instrumentale Anleitungen,
sondern um kategorische (unbedingte)
und allgemeingültige Urteile (nicht der
Einzelfall, sondern alle Fälle). Doch
scheint mir das für unsere heilpädagogische

Ethikreflexion sozusagen schon

,eine Nummer zu gross'; ob und wie
solche kategorischen Urteile in eine

heilpädagogische Berufsethik einfließen
können oder sollen, kann hier nicht
vertieft werden. (Heil-)Pädagogik hat es

zunächst immer mit .Einzelfällen' zu tun
(Prinzip der Individualisierung).

Was ist nun Ziel von Ethik? Zunächst
ist allgemein die Aufklärung und
kritische Reflexion menschlicher Praxis und
Lebenswelt zu nennen, die Bewusstma-

chung von (individueller und sozialer)

Verantwortung. Ziel im speziellen ist

dann die Diskussion bestimmter präs-
kriptiver Aussagen (Ge- und Verbote),
Haltungen, Lebensformen usw. und die

Beurteilung der damit erhobenen
Geltungsansprüche bzw. die Rechtfertigung

von verbindlichen Moralprinzipien
für das Alltagsleben. Zumindest letzteres,

die Begründungsfrage geht aber
wiederum über heilpädagogische
Zuständigkeit hinaus.

Bezüglich der Zielsetzung von Ethik

ergibt sich zudem ein Problem, das

wohl von Schopenhauer erstmals gesehen

wurde: Inhalt - im Sinne eines
obersten Grundsatzes - und Grund qua
Fundament der Moral werden oft
verwechselt oder einfach gleichgesetzt.
Der allgemeine Inhalt der Moral kann
aber nie vollständig und ausnahmslos,
sondern immer nur provisorisch
bestimmt werden (zum Beispiel durch die
Idee eines sinnvollen, «guten Lebens»

oder durch Handlungsregeln wie die
«Goldene Regel» oder das Gebot der
Nächstenliebe) und bleibt
interpretationsbedürftig. Etwas anderes ist die Frage

nach dem Grund dafür, warum man
diesem moralischen Inhalt folgt oder
folgen soll.

Ethische Begründungsmodelle
und Entscheidungsprozesse

Bezüglich der Begründungsmethode
resp. des grundlegenden Moralprinzips
lassen sich mindestens vier Positionen
unterscheiden (vgl. auch Hoerster
1978). Siehe Kästchen links oben.

Der Prozess normativ-ethischer
Entscheidungsfindung läuft dann in der
Regel auf verschiedenen Ebenen bzw.
in folgenden Schritten ab (vgl. Böckle
1977):

1. Vorgängig wäre der Aufweis, warum
Menschen überhaupt moralisch sein
bzw. handeln sollen und inwiefern
sie dazu befähigt sind. Diese Stufe
einer transzendentalen Sollensbe-

gründung (Letztbegründung) ist
meist eine Frage religiöser
Glaubensüberzeugung oder .klassische'
Aufgabe der Metaphysik.
Aus kritisch-theoretischer Sicht wäre
Metaphysik in «Mikrologie» zu
transformieren (vgl. Adorno 1980b):
innerweltliche Erfahrungen,
(Beachtung kleiner unscheinbarer Dinge,

individueller Eigenheiten,
leibhafter Impulse und Ausdrucksformen

sind sozusagen Grund genug...

Hajo Jakobs

Heilpädagogik
zwischen Anthropologie und Ethik
Eine Grundlagenreflexion aus kritisch-theoretischer Sicht

Dieses Buch versucht zu klären, was anthropologische Orientierung in der
Heilpädagogik heute ausmacht und was ethische Perspektiven sein könnten.
Ausgehend von einem Nachholbedarf an Anthropologiekritik und kritischer Anthropologie

zeigt es einen Perspektivenwechsel vom «Menschenbild» zum
«Bilderverbot» auf, der über die Gegenüberstellung von «offenem» und «geschlossenem»

Menschenbild wesentlich hinausgeht. Da traditionelle positive
Menschenbilder angesichts schwer(st)er Behinderungen versagen und ihre orientierende

Funktion verlieren, ist nach Meinung des Autors in der Grundlagenreflexion

und Theoriebildung der Heilpädagogik die Verschiedenheit selbst zum Thema

zu machen und eine Rückbesinnung auf die Kritische Theorie angezeigt.
Ziel dieser Publikation ist also weder eine neue oder «bessere» heilpädagogische

Anthropologie, noch handelt es sich um eine ethische Arbeit im engeren
Sinne. Im Mittelpunkt sticht vielmehr die Rekonstruktion eines sozialphilosophischen

Bezugsrahmens für die Heilpädagogik: der Versuch, die «conditio huma-
na» als Dialektik von Differenz und Intersubjektivität zu reflektieren.

Das Buch kann damit als eine grundlegende Einführung für Heil- und Son-

derpädagoglnnen in Probleme philosophischer Anthropologie und Ethik sowie
in Grundmotive Kritischer Theorie gelten. Als grundsätzliches Plädoyer für eine

interdisziplinäre und kritisch-sozialphilosophische Sicht richtet es sich aber auch

an Erziehungs- und Sozialwissenschaftlerlnnen, Philosophinnen und in der

pädagogisch-therapeutischen bzw. sozialen Praxis Tätige - kurz an alle, die an

kritischer Grundlagenreflexion interessiert sind, sei es in Forschung und Lehre,
Studium und Ausbildung, Lebenswelt und Praxis.

Verlag Paul Haupt, Falkenplatz 14, 3001 Bern

Heilpädagogik zwischen Anthropologie und Ethik, 1997, 296 Seiten,
kartoniert, Fr. 28.-, ISBN 3-258-05556-4



ETHIK

2. Wertfeststellungsurteile: Hier geht es

um Entwicklung und Begründung
ethisch relevanter Einsichten und die

Klärung der in Frage stehenden Güter

und Werte, die dem Handeln zur
Realisierung aufgegeben sind.
Anthropologische und sozialwissenschaftliche

Erkenntnisse können dabei

eine wichtige Entscheidungshilfe
sein. Güter, die noch im prä-sittli-
chen Raum, das heisst unabhängig
vom moralischen Handeln, anzusiedeln

sind, sind zum Beispiel
Menschenwürde, Lebens- und Bildungsrecht.

Werte im eigentlichen Sinne
sind handlungsbezogene und
willensabhängige Haltungen wie
Gerechtigkeit, Nächstenliebe,
,heilpädagogische Haltung' usw. Auf
ihre kritisch-theoretische Akzentuierung

werden wir noch zurückkommen.

3. Normative Handlungsurteile: Erst
nach der Wertfeststellung geht es

um die Begründung konkreter sittlicher

Entscheidungen. Hier ist
abzuklären, welche Güter und Werte in

einer konkreten Situation von einer
Handlung betroffen sind und inwiefern

sie im Konkurrenzfall abgewogen

und bewertet werden müssen.
(Bsp.: Leben als fundamentalstes
Gut oder Freiheit als höchster
Wert?). Solche Handlungsurteile, die

entscheiden, was zu tun oder zu
unterlassen ist, können keine absolute
Geltung beanspruchen; sie sind
nicht a-priorisch, sondern nur im

nachhinein, aufgrund von Erfahrung
möglich. Im zwischenmenschlichen
Bereich kann es immer nur bedingte
und begrenzte Güter geben.

« Die Heilpädagogik
ist mehr denn je
im ethischen und
politischen Diskurs
gefordert.

Zudem geschieht die Bewertung von
Handlungen und Absichten zunächst
vielfach unreflektiert - aufgrund sog.
moralischer Intuitionen.

Auch in der Heilpädagogik stehen
wir heute vor dem Problem, dass aus
Menschenbildern' keine allgemein
verbindlichen ethischen Prinzipien oder
konkreten Handlungsnormen mehr
abgeleitetwerden können. Denn das würde

entweder zu einer dogmatisch-autoritären

Ethik (zu Heteronomie) oder -
angesichts der Vielzahl der .Bilder' - zu
einem pluralistischen Relativismus
(Wertindifferentismus) führen. So ist

aus kritisch-theoretischer Sicht bewusst
Zurückhaltung und Bescheidenheit ge¬

boten. Es gibt keine für Heilpädagogik
eindeutig und allein in Frage kommende

ethische Theorie und auch keine

heilpädagogische Spezial-Ethik.
Damit ist aber nicht ein Wertskeptizismus

im Sinne einer generellen Ablehnung

von Werten gemeint. Es geht -
auch in der kritischen Theorie - um eine
Konstellation moralisch-ethischer
Intuitionen und spontan-situativer Impulse,
die analog zur Haltung des/der
Erziehenden, zur (heil)pädagogischen
Haltung, zugleich aber auch als deren .Ver¬

flüssigung' gesehen werden kann. Jede

Fixierung normativ-ethischer Theorie
oder moralischer Imperative bedeutet
demgegenüber Heteronomie und
ideologische Erstarrung. Elemente einer kri-
tisch-heilpädagogischen .Haltung im
Fluss' sind allgemein Elemente, Impulse
bzw. Werte' des intersubjektiven
Umgangs, freilich vorrangig in einer
negativ-indirekten Fassung, das heisst ,das
Falsche' ist eindeutiger zu bestimmen
als ,das Richtige'. Solche intersubjektiven

.Werte' sollten meines Erachtens
weder zu zeitlosen .Tugenden' im Sinne

kontextunabhängiger .naturgemässer'
Wesenseigenschaften noch zu eigenen
Seinseinheiten stilisiert werden.

Elemente eines Ethos der
Intersubjektivität
Die Differenz der Individuen ist
Voraussetzung für Intersubjektivität und
umgekehrt: Intersubjektivität ist Voraussetzung

für Subjektwerdung (Individuation).

Mensch wird man nur in Gesellschaft;

ja nach dem bekannten Motto
Kants nur durch Erziehung.

Differenz wie Intersubjektivität
haben also handlungspraktische, wie zum
Beispiel pädagogische, und damit
zugleich normativ-ethische und
gesellschaftstheoretische Implikationen. Solche

Implikationen bzw. die von mir
intendierten intersubjektiven Impulse,
Intuitionen und Handlungen können
zumindest in Ansätzen kritisch reformuliert

werden als Mitleid und Empathie-,
als Achtung und Anerkennung (Solidarität)

- sozusagen in aufsteigender Linie
der Präzision und Wertigkeit bei
abnehmender Ambivalenz-; Phänomene, die
im folgenden als exemplarische
Elemente eines kritisch-heilpädagogischen
Ethos kurz erläutert werden.

Mitleid und Empathie

Anerkennung des Verschiedenen,
Solidarität, setzt Empathie, «gleichschwebende

Aufmerksamkeit», wie es Freud
(1989, 170ff.) so schön genannt hat,
und ein In-Beziehung-Treten voraus, um
ein soziales und auch pädagogisches
Verhältnis allererst zu ermöglichen.

WWtgefühl allgemein, sich in den
anderen Hineinversetzen, wird einhellig
positiv bewertet - wenn es auch immer
wieder an Grenzen stösst... Mit leid im

engeren Sinne ist dagegen ein gerade
in der Theorie und Praxis helfender
Berufe problematischer, gleichwohl wichtiger

Begriff. In der Behindertenhilfe
bzw. Heilpädagogik wird eine
Gleichsetzung von .Behinderung' und .Leiden'
und deshalb auch Mit-Leid heute als

etwas Negatives, zu Überwindendes
angesehen. Inwieweit zu Recht, soll im

folgenden näher beleuchtet werden.
Mitleid ist Reaktion auf Leid. Was

Leid, Leiden in dieser Welt ausmacht,
erleben wir alltäglich durch die Massenmedien.

Mit zunehmender Information

« Ethik ist
Nachdenken über
Moral.

über Leid und Elend aber gehen
vielfach Abstumpfungsprozesse einher,
und das Leid (der anderen) bleibt seltsam

fremd und distanziert. Leiden kann
sich in körperlichen Schmerzen und/
oder unheilbaren Krankheiten, in
seelischem Leid (Angst und Isolation), aber
auch in sozialer Isolierung (Ausschluss)
oder Unterdrückung (Ausbeutung)
äussern. Leiden hat also eine physische,
eine psychische und eine soziale
Dimension. Es ist eine Erfahrung der
Einschränkung oder Unterdrückung von
Lebensmöglichkeiten und -Vorstellungen.

Thimm (1985) hat bereits vor Jahren
daran erinnert, dass die Dialektik von
Leiden und Mitleiden wesentlich für
Theoriebildung und Grundlegung von
Heilpädagogik ist; er hat dies in der
Tradition Hanselmanns religiös begründet,
was meines Erachtens aber nicht zwingend

und heute kaum noch konsensfähig

ist.

In der Realität der professionellen
Behindertenhilfe droht-wie im modernen

Sozialstaat allgemein - das

ursprüngliche Mitleid - wie das auslösende

Leid - entweder völlig in den privaten

Raum abgedrängt, .privatisiert'
oder institutionalisiert und bürokratisch
verwaltet zu werden. Beides stellt eine

Pervertierung dar, macht aber auch
deutlich, dass Mitleid eine problema-
tisch-ambivalente Angelegenheit ist
und bleibt. Mit beiden Verbiegungen
geht zugleich eine nahezu ubiquitäre
Tendenz der Leidensverdrängung einher.

Leid wird abstrakt, die konkrete
Lebenswirklichkeit behinderter, kranker,
alter und armer Menschen verschwindet

aus dem öffentlichen Bewusstsein.

Spätestens seit der Euthanasiedebatte



ETHIK

wissen wir zudem, dass Mitleid tödlich
sein kann (Dörner 1989).

Leid(en) und Behinderung können
nicht kurzschlüssig und pauschal
gleichgesetzt werden. (Das ist das

heilpädagogische Hauptargument gegen
Mitleid!) Zumindest sind verschiedene
Dimensionen des Erlebens sehr genau
und sensibel zu differenzieren. Die

Identifizierung von Leid und Behinderung

wird häufig als Rechtfertigung für
sogenannte erlösende Tötungsmass-
nahmen' angeführt. Doch - erstens -
sind Behinderungen keineswegs besonders

häufig mit körperlichen Schmerzen
und auch nicht notwendig immer mit
psychischem Elend verbunden, und -
zweitens - stellen Angst und Isolation,
Bevormundung und Unterdrückung -
also die psycho-soziale Dimension von
Leid wie gegebenenfalls auch von
Behinderung keinesfalls bloss individuelle
Probleme dar, sondern sind von anderen

(mit-)zuverantworten, haben also
soziale Ursachen. Deshalb müssen und
können sie auch solidarisch (statt
sozialtechnisch oder medizin-technisch)
verändert werden. Sogenannte Euthanasie
würde sich hier direkt als zynische
soziale ,Entsorgungsmassnahme' entlarven

- «tödliches Mitleid». Siehe Kästchen

rechts oben.
Mitleid ist also ein schillernder,

äußerst umstrittener Begriff - das zeigt
sich schon im Alltag. Jede spontan-un-
reflektierte Reaktion der Anteilnahme
und des Helfens - zum Beispiel wenn
eine alte Dame beim Überqueren der
Strasse stürzt, eilen wir hinzu, um ihr
aufzuhelfen - ist nicht nur unproblema-

44 Person wird man
erst durch

tisch, sondern selbstverständlich und

allgemein positiv bewertet. Im Falle des

Bettlers, dem wir etwas geben, oder bei

Geldspenden für die Behindertenhilfe
oder für Kriegsopfer kann der Auslöser
der Mitleidsreaktion noch etwas anderes

sein als die Hilfsbedürftigkeit des
anderen: ein latent vorhandenes Schuldgefühl,

das berühmte .schlechte Gewissen'

gegenüber einer Person, die
schlechter als man selbst gestellt ist; wir
geben ein Almosen, um uns von unserer

Verantwortung freizukaufen und
das eigene Wohlergehen zu entschuldigen...

Die moralische Bewertung fällt
hier natürlich weniger günstig aus, da

es sich bei dieser Mitleidsreaktion um
ein verdecktes Eigeninteresse handelt.
Der wesentliche Unterschied für die

Bewertung liegt meines Erachtens im Verlust

des spontanen Elements. Man
könnte deshalb sagen, je grösser die Di¬

stanz, desto problematischer (weil
unauthentischer) wird Mitleid.

In der Philosophie wird Mitgefühl
oder Mitleid seit Hume und Schopenhauer

als ein menschliches Urphäno-
men und nicht als ein moralisches Gebot

aufgefasst. Es ist von Vernunft
unabhängig und instinktive «Triebfeder»
des moralischen Handelns.
Demgegenüber gilt für Hobbes das Selbstinteresse

als Basis jeder Moral. Dieses Denken

setzt sich im Utilitarismus fort: Freude

und Wohlfahrt aller liegen im
vernünftigen Selbstinteresse (.Altruismus
aus Egoismus'). In der Tradition des
Rationalismus wurde und wird das Mitleid
meist als negativ, als für eine ethische

Fundierung nicht genügender Affekt,
als Sentimentalität bewertet oder gar
als verweichlichte Humanitätsduselei
abgetan.

Mitleid will das fremde Wohl. Es

baut auf der Anteilnahme am Leiden
eines anderen, der Identifikation von Ich

und Du auf, die den Unterschied zum
Teil aufhebt durch die zunehmende
«Erkenntnis» des anderen, wie Schopenhauer

(ZA VI, 248) betont, da ja der
leibhafte Unterschied bestehen bleibt.
Nur die durch dieses Motiv ausgelösten
uneigennützigen Handlungen «freiwilliger

Gerechtigkeit» und «reiner
Menschenliebe» bzw. die «Abwesenheit
aller egoistischen Motivation» qualifiziert
Schopenhauer als moralisch wertvoll.

Die Anteilnahme beschränkt sich auf
Leid, nicht auf das «Wohlsein» eines
anderen, da Schmerz, Leiden usw. das
unmittelbar Empfundene und Gegebene
sind. Mitleidsreaktionen sind nach

Schopenhauer etwas ganz Einfaches,
Selbstverständliches und zugleich doch
Geheimnisvolles. Die Fähigkeit zur
Identifikation mit dem Leiden der anderen
führt er zurück auf die für alle gleiche
Lage, in dieser Welt von Schmerz und
Leid bestimmt zu sein. Diese Lage wird
bei Schopenhauer zu einer Metaphysik
des Leids als Weltgrund: Die Welt wird
(wie im Buddhismus) als ein totaler
Leidzusammenhang gesehen.

Während Schopenhauers Sicht in

einen metaphysischen Pessimismus
einmündet und Mitleid eindeutig gut ist,

wird es bei Horkheimer & Adorno mit
Gesellschaftskritik verknüpft und vor
allem seine Ambivalenz thematisiert, die

geradezu zur «Dialektik der
Aufklärung» dazu zu gehören scheint:
Denn Mitleid «ist immer zu wenig», es

«bestätigt die Regel der Unmenschlichkeit

durch die Ausnahme, die es praktiziert.

Indem Mitleid die Aufhebung des
Unrechts der Nächstenliebe in ihrer
Zufälligkeit vorbehält, nimmt es das
Gesetz der universalen Entfremdung, die

es mildern möchte, als unabänderlich
hin.» (DA 1986, 110)

Mitleid im Kontext der
Heilpädagogik bzw. der Behindertenhilfe

- Einige Einwände:

• Mitleid kann mit Macht und Arroganz

assoziiert sein (Gestus des

«Von-oben-Herab»),
• Spontane nicht-professionelle (versus

theoriegeleitete und geplante)
Hilfe kann fehlgehen, im Extremfall

mehr schaden als nützen.
• Mitleid kann entwicklungshemmend

statt fördernd wirken und

Eigenverantwortung unterdrücken
(Ambivalenz von .Fürsorge').

• Und schliesslich: Bedeutet Mit/e/d
nicht letztlich eine Engführung der
ethischen Dimension von Intersub-

jektivität, des sozialen Lebens, der
Mitwe/f? Wäre stattdessen Mit-/e-
ben nicht die umfassendere und

gerade für die Heilpädagogik
anzustrebende Ziel-Kategorie (vgl.
schon die verschiedenen Formen
der .Liebe' bei Moor 1965)?

Mitleid ist also in diesem Sinne bloss
eine Vorform von Respekt, Achtung
und Anerkennung (oder wiederum eine

Regression), wo Achtung aufgrund der
gesellschaftlichen Lebensverhältnisse
noch nicht oder nicht mehr möglich ist.

Es ist buchstäblich not-wendig, aber
nicht hinreichend. Jedoch können im
Kontext Kritischer Theorie die Mitleidsimpulse

vielleicht ihrer Zufälligkeit
enthoben werden.

Horkheimer und Adorno haben (im
Unterschied zu Habermas und seiner
Diskursethik) zwar nie eine eigene Ethik

ausgearbeitet und eher Moralkritik
betrieben. Aber auch die .ältere' Kritische
Theorie nimmt zu ihren normativen
Absichten Stellung. Ihr Antrieb, Thema
und Ziel ist eine gerechte Gesellschaft

emanzipierter Individuen, die unreduzierte

Erfahrung und Teilhabe aller
Menschen an den Gütern dieser Erde.

Diese Utopie setzt einen Begriff von
Moral voraus, der jedoch in einem

strengen Sinne nicht begründet werden
kann - «weder durch Intuition noch
durch Argumente» wie Horkheimer
(1988, 133) zugibt.

Die normative Basis der Kritischen
Theorie liegt in ihrem spezifischen Inter-
esse-Begriff. Das heisst: Kritische Theorie

knüpft weder an einen anthropologischen

Wesensbegriff des Menschen
noch an eine idealistische Geistmetaphysik

an, sondern bindet die Vernunft

- als historische und praktische - an ein

fundamentales Interesse an humanen
Lebensbedingungen für alle. Dieses

vernünftige Interesse an einer gerechten
Gesellschaft bedarf keiner theoretischen

Begründung. Es wird durch den



ETHIK

Widerspruch zwischen dem Anspruch
jedes Individuums auf ein gutes Leben

und der gesellschaftlich vorenthaltenen
Erfüllung dieses Anspruchs hervorgerufen

und wachgehalten.
Dieser elementare (freilich indirekte)

ethische Ansatz einer Aufhebung des

Leidens kommt ohne religiös-metaphysische

Bestimmungen aus und ist
stattdessen von sinnlicher Erfahrung und
sensiblem Einfühlen (Empathie und

,Mit-Leid') geprägt. Mitleid ist aber
auch nicht bloßer Affekt oder Trieb zum
Beispiel wie ein Brutpflegeinstinkt. Kritische

Mitleidsethik nimmt das empirische

Subjekt, den konkreten
Einzelmenschen ernst, der empfindungs- und

leidensfähig, beschädigt oder behindert
ist. Sie ist mehr als reine Gefühlsethik,
nämlich rational und emotional
zugleich und komplementär zu einer eher
abstrakten Diskurs- oder Gerechtigkeitsethik.

Soll Leidvermeidung nicht zynisch
werden, können kritische Heilpädago-
ginnen und -pädagogen nicht auf die

Utopie einer gerechten Gesellschaft
bzw. der Versöhnung (der Menschen
mit der Natur und der Menschen unter-

« Mensch wird
man nur in

einander), aber auch nicht auf die
Vorstufe der Versöhnung bzw. das .Ersatz¬
mittel' Mitleid verzichten. Versöhnung
greift erst nach Mitleid und nach der

Anerkennung von Verschiedenheit; sie

meint auch das Miteinander von
verschiedenen Weisen des Menschseins,
meint jedes einzelne Individuum, egal
ob behindert oder nicht. Normativer
Impuls kritischer Theorie ist - trotz oder
gerade wegen ihrer scharfsichtigen
Gesellschafts- und Vernunftkritik - das

Mitleid mit jeglicher Kreatur. Auf diesen

Impuls bleibt auch ein heilpädagogisches

Ethos auf dem Weg zur Solidarität

angewiesen.

Achtung und Solidarität

Die sozialethische Dimension von Differenz

und Intersubjektivität, das Verhältnis

des Einzelnen zur Gemeinschaft, hat
der Sozialphilosoph Axel Honneth in

seinem Buch «Kampf um Anerkennung»

(1994) nun noch weiter
ausdifferenziert - und zwar im Zusammenhang

einer Neuinterpretation der
Frühschriften Hegels und der Sozialpsychologie

Meads.
In der gesellschaftlichen Entwicklung

müssen verschiedene, aufeinander
aufbauende Stufen wechselseitiger
intersubjektiver Anerkennung unterschie¬

den werden. Siehe Kästchen rechts
oben.

Zuwendung stellt eine notwendige,
aber nicht hinreichende Voraussetzung
von Anerkennung und individueller
Unabhängigkeit dar. Anerkennung
bezeichnet auf der Beziehungsebene
«den doppelten Vorgang einer
gleichzeitigen Freigabe und emotionalen
Bindung» (Honneth 1994, 173). Auch
rechtliche Gleichstellung reicht nicht
aus; sie berücksichtigt noch nicht die
individuellen Unterschiede, sondern
betrifft den .verallgemeinerten Anderen'
(i.S. Meads). Gleiche Rechtsstellung und
deren Respektierung durch andere
ermöglichen einem Menschen aber die

notwendige Selbstachtung.
Erst auf der dritten Ebene geht es

um die individuellen Unterschiede

(Fähigkeiten, Kompetenzen,
Eigenschaften der Personen) und darum,
welcher Stellenwert ihnen innerhalb
einer konkreten Lebens- und
Arbeitsgemeinschaft zukommt. Nur auf dieser
dritten Stufe ist die volle Anerkennung
des Verschiedenen, des .konkreten
Anderen' (i.S. Meads) und damit seine

Selbstwertschätzung zu gewährleisten.
Diese Kategorien können auch für

die heilpädagogische Diskussion fruchtbar

gemacht, ja direkt auf heilpädagogische

Zusammenhänge wie Normalisierung

und Integration übertragen
werden und diese kritisch präzisieren
(vgl. dazu auch Gröschke 1995). Gerade

die dritte Ebene erweist sich aber
bezüglich behinderter Menschen in unserer

Leistungs- und Konsumgesellschaft
als die problematischste. Gesellschaftliche

Voraussetzungen für Solidarität,
also die wechselseitige Wertschätzung
konkreter Menschen, sind nach Honneth

(S. 183ff.):
• die gemeinsam geteilte Erfahrung

der Bedrohung (Risiko eines Verlustes
der Kompetenzen und Eigenschaften);

• ein gemeinsames normatives Konzept

eines guten Lebens sowie ein

gemeinsam geteilter Bewertungsmassstab

der individuellen
Eigenschaften und Kompetenzen als

Beitrag zum gesellschaftlichen Leben

(gemeinsame Wertorientierung).

Person wird man erst durch Anerkennung.

Das Problem der Anerkennung
betrifft nicht nur die kognitive Ebene
des Selbstbewusstseins oder des Status
einer Rechtsperson, sondern die
verschiedenen Formen der praktischen
Bestätigung eines Menschen, die ihm das

Selbstverständnis als eine bestimmte
menschliche Person ermöglichen.

Es geht um das «praktische
Selbstverhältnis des Menschen» (Honneth,
S.122), in der affektiv-emotionalen

«Kampf um Anerkennung»
(A. Honneth)
1. Ebene der Primärbeziehungen:

Liebe bzw. emotionale Zuwendung

• basale Annahme
• wechselseitige Bedürfniserfüllung

• Sicherheit und Selbstvertrauen

2. Ebene der Rechtsverhältnisse
(Staat):
Recht und kognitive Achtung
• Gleichberechtigung
• der .verallgemeinerte Andere'
• Selbstachtung

3. Ebene der Wertgemeinschaft:
Solidarität soziale Wertschätzung

des Individuums
• volle Anerkennung des

Verschiedenen, des .konkreten Anderen'

oder Bedürfnisdimension, der kognitiven

oder Rechtsdimension und der beide

verbindenden Wertschätzungsdimension.

Werden individuelle
Eigenschaften und Lebensformen in der
gesellschaftlichen Bewertung als mangelhaft

oder minderwertig eingeschätzt,
dann ist es den Betroffenen nicht möglich,

ihren Fähigkeiten einen sozialen
Wert beizumessen - ein Problem, das

sich gerade in der Begleitung behinderter

Menschen in aller Schärfe stellt.
Grund für den «Kampf um Anerkennung»

sind Missachtungsformen und
-erfahrungen, die den Achtungsformen
auf den jeweiligen Ebenen korrespondieren:

• Misshandlung und Vergewaltigung
psychischer Tod)

• Entrechtung und Ausschliessung
sozialer Tod)

• Entwürdigung und Beleidigung
(bzw. Kränkung).

Dies sind, wie wir wissen, auch und

keineswegs bloss ,historische' Extremformen

des gesellschaftlichen Umgangs
mit sog. behinderten Menschen.

Zusammenfassende Thesen und
Schlussfolgerungen

• Der Weg heilpädagogischer Theorie
und Praxis kann idealtypisch durchaus

als eine Entwicklung vom
Mitleidsimpuls zum solidarischen
Handeln in einer gemeinsamen
Lebenswelt rekonstruiert werden.
Inwieweit es möglich ist, eine Ethik des

.verallgemeinerten Anderen' und
eine Ethik des .konkreten Anderen'
miteinander zu verbinden, wird letztlich

auch entscheidend für heil-



ETHIK

pädagogische Anwaltschaft und
Parteinahme für behinderte Menschen.
Als Minimalbedingung ist dabei die

Wahrung der Integrität, der körperlichen

Unversehrtheit jedes Menschen
vorauszusetzen.

• Heilpädagogik muss skeptisch-kritisch

gegen Normvorgaben, normative

Menschenbilder und deren
Begründungstheorien sein, will sie
Anwalt grösstmögllcher Verschiedenheit
der Menschen bleiben. In einer
heilpädagogischen Grundlagenreflexion
aus kritisch-theoretischer Sicht nehmen

deshalb die Begriffe der «Differenz»

und der «Intersubjektivität» die
Stelle von «Menschenbildern» und
einem traditionellen «Person»-Begriff
ein, der durch die Ethikdebatte seine

unhinterfragte Selbstverständlichkeit
verloren hat (vgl. dazu ausführlicher
Jakobs 1997). Sie implizieren zugleich
eine normative Utopie und damit
moralische Intuitionen.

• Weder die rechtliche Gleichstellung
noch formal-diskursethische Verfahren

reichen zum Schutz der
fundamentalen Lebensinteressen behinderter

Menschen aus. Integration, eine

chancengleichen Teilnahme am
gesellschaftlichen Leben bleibt weiterhin

abhängig von den Stufen der
sozialen Anerkennung und der Ermöglichung

von Selbstachtung und

Selbstwertschätzung. Diese

Voraussetzungen zu verwirklichen, bezeichnet

auch Aufgabe und Ziel von
Heilpädagogik und erfordert moralische
Parteilichkeit (Solidarität). Dies aber
im einzelnen berufsethisch
festzuschreiben ist meines Erachtens kaum

möglich.
• Nicht nur eine heilpädagogische,

sondern jede Ethik bleibt aus
kritischer Sicht auf moralische Intuitionen
und spontan-situative Impulse
angewiesen. Diese können sich zu einer
ethisch-moralischen Einstellung oder
Haltung verdichten (müssen es aber
nicht!). Es geht nicht um grosse
ethische Theorie oder einzelne Vorschriften,

ethisch-moralische Lehrsätze
oder Imperative.

• Wenn man in der Heilpädagogik
überhaupt ein Gebot, eine Grundnorm

im Sinne einer normativen
Ethik aufstellen wollte, dann könnte
sie am ehesten durch eine kritische

Reformulierung des Kantischen Mottos

gewonnen werden, dass der
Mensch erst durch Erziehung zum
Menschen wird. Dieses Motto kann
durchaus als eine pädagogisch-ethische

,Bringschuld', als Verpflichtung
der Gattung wie des Einzelnen zur
Erziehung und Bildung aller von
Menschen Geborener gelesen werden.
Aus der Erkenntnis der nicht hinter¬

gehbaren prinzipiellen Intersubjektivität

menschlichen Lebens folgt die

Verantwortung aller sogenannten
Nicht-Behinderter für das Menschsein

sog. Behinderter.
• Ausgangspunkt und Antrieb

ethischer Reflexion wie heilpädagogischen

Engagements ist der nicht
aufhebbare Widerspruch zwischen der
Utopie einer gerechten und solidarischen

Gesellschaft und der ihr
widersprechenden Realität. Dauernder
.Stein des Anstosses' ist und bleibt
die Differenz, das Gefälle zwischen
Starken und Schwachen, Privilegierten

und Benachteiligten, zwischen
Behinderten und Nicht-Behinderten -
sei es im gesellschaftlichen Leben
oder in der Erziehung und Betreuung.

• «Utopie wäre» - wie es bei Adorno
(1980b) heisst - «ein Miteinander des

Verschiedenen.»

Literatur:

Adorno, Th. W: Minima Moralia. Reflexionen aus
dem beschädigten Leben. Frankfurt/M. 1980 (a)

-ders.: Negative Dialektik. Frankfurt/M. H980 (b)

Böckle, F.: Fundamentalmoral. München 1977

Dörner, K.: Tödliches Mitleid. Gütersloh 21989

Freud, S.: Schriften zur Behandlungstechnik.
Studienausgabe Ergänzungsband. Frankfurt/M. 31989

Gröschke, D.: Zur Aktualität der Sozialphilosophie
für die Heilpädagogik - Ein Beitrag zur sozialethischen

Reflexion in der Behindertenhilfe. In: VHN

64(1995) 4, 406-414

Hoerster, N.: Ethik und Moral (Einführung). In:

Birnbacher, D.; Hoerster, N. (Hrsg.): Texte zur
Ethik. München 21978, 9-23

Honneth, A.: Kampf um Anerkennung. Zur
moralischen Grammatik sozialer Konflikte. Frankfurt/M.
1994

Horkheimer, M.: Materialismus und Moral. In:

Ges.Schr. 3. Frankfurt/M. 1988, 111-149

Horkheimer, M.; Adorno, Th.W.: Dialektik der

Aufklärung. Philosophische Fragmente.
Frankfurt/M. [Sonderausgabe/DA] 1986

Jakobs, H.: Heilpädagogik zwischen Anthropologie
und Ethik. Eine Grundlagenreflexion aus

kritisch-theoretischer Sicht. Bern/Stuttgart/Wien
1997

Moor, P.. Heilpädagogik. Ein pädagogisches
Lehrbuch. Bern 1965

Pieper A.: Einführung in die Ethik. Tübingen 1991

Schopenhauer, ADie beiden Grundprobieme der
Ethik. Zürcher Ausgabe der Werke in zehn Bänden

(ZA) Bd. VI. Zürich 1977

Thimm, W.: Leiden und Mitleiden - ein unbewäl-
tigtes Problem der Behindertenpädagogik. In:

VHN 54(1985) 2, 127-141

Dr. Hajo Jakobs
Heilpädagog. Institut der Universität
Freiburg/Schweiz
Petrus-Kanisius-Gasse 21

CH-1700 Fribourg

Sich auf Neuland einlasssen. Ungewohntes in die
Hand nehmen, seine Umgebung zum Klingen
bringen - mit diesen Erfahrungen erweitern wir
unsere Spielräume.
In der sozialpädagogischen Arbeit ist dieser
Prozess eine alltägliche Herausforderung.
In der Ausbildung braucht der gestalterische und
musische Aspekt - Pantomime, Musik, Werken,
Graffiti - mehr Spielräume.

Spielräume
Gestalterische Kompetenzen in der Sozialpädagogik

Eine Fachtagung zum Jubiläum
«35 Jahre Berufsbegleitende Ausbildung

für Sozialpädagogik Basel»

30./31. Oktober 1997

Unter anderem mit Beiträgen von:
Dr. Dieter Baacke Professor an der Universität Bielefeld
Sibylle Birkenmeier Schauspielerin, Kabarettistin, Basel

Uffe Eibaek Sozialpädagoge, Managerausbildung, Aarhus
Monika Denis Dozentin HFS Zentralschweiz, Luzern

Anmeldung und nähere Informationen:
HFS-BB - Berufsbegleitende Ausbildung für Sozialpädagogik Basel

z. Hd. von Frau L. Witzig, Theodorskirchplatz 7, 4058 Basel
Telefon 061/699 34 65, Fax 061/699 34 61


	Kritische Anmerkungen zu einer Berufsethik der Heilpädagogik : vom Mitleid zur Solidarität?

