Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim
Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 6

Artikel: Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe :
menschenwdirdig sterben

Autor: Schnetzler, Rita

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-812331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-812331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe

TOD UND STERBEN

MENSCHENWURDIG

Von Rita Schnetzler

STERBEN

Theologen und Arzte, ein Jurist, ein Gerontologe, eine Psy-

chiaterin, eine Krankenschwester und ein Angehdriger waren eingeladen,

am 22./23. Marz an der Paulus-Akademie zum Thema «Menschenwiirdig

sterben» zu referieren. Mit einer moglichst breiten Auseinandersetzung mit

Fragen zu Sterbebegleitung und Sterbehilfe sollte ein weitergehender Dis-

kurs beginnen, dem die Paulus-Akademie in Zukunft jahrlich mindestens

zwei Tagungen widmen wird. Als Zielpublikum der Veranstaltung waren

Menschen angesprochen, die sich beruflich und/oder personlich mit Sterben

und Tod auseinandersetzen.

in beinahe voller Grosser Saal in der

Paulus-Akademie, Zirich, war ein
eindrticklicher  Beweis dafir,  dass
«Menschenwdrdig sterben» fir eine
grosse Zahl von Menschen ein wichti-
ges Thema bildet, dem sie gerne ein
Wochenende widmen. Eine Liste von
13 Referentinnen und Referenten als
Vertreter der verschiedenen Gruppen
von beruflich und/oder personlich Be-
troffenen versprach Einblick in verschie-
denste Sichtweisen.

Nachdem der Samstag einer
Anndherung mit Bestandesaufnahme
und Berichten aus der Praxis der Sterbe-
begleitung gewidmet war, ging es am
Sonntag um prinzipielle ethische Fragen
zum Thema. Neben theologischen, so-
zialethischen und  medizinisch-ethi-
schen Erwagungen gingen die Referen-
ten vom Sonntag auf die rechtlichen
Aspekte der Sterbehilfe ein. In der ab-
schliessenden Podiumsdiskussion wur-
de noch einmal deutlich, wie vielschich-
tig das Thema ist. Obwohl die Diskussi-
onsteilnehmer sich in vielen Fragen ei-
nig waren, unterschieden sich ihre Posi-
tionen durch die unterschiedliche Per-
spektive, aus der sie sich mit dem The-
ma beschéftigen. Einig waren sich die
Referenten vor allem in einem Punkt:
Das Thema «Sterbehilfe» muss ver-
mehrt in die Offentlichkeit getragen
werden. Weder Juristen noch Ethiker
kénnen entscheiden, was erlaubt sein
soll und was nicht. Moralische Richt-
linien, die fir eine ganze Gesellschaft
gelten sollen, kénnen nur durch eine
Diskussion in der Bevélkerung heraus-
gearbeitet werden.

Die Zusammenfassung einiger Refe-
rate soll dem Leser und der Leserin ei-
nen Eindruck vermitteln von den an der
Tagung vertretenen Positionen und von
der Vielzahl der Fragen, die das Thema

«Menschenwdrdig sterben» mit sich
bringt. Der Text soll auch aufzeigen, wie
stark moralische Standpunkte von den
Erlebnissen und Erfahrungen des Einzel-
nen gepragt sind.

Ruth Baumann-Holzle,

Dr. theol., Sozialethikerin,
Dozentin fiir medizinische Ethik
an der Universitat Ziirich,
Vizeprasidentin der
Schweizerischen Gesellschaft
fiir biomedizinische Ethik:

Ethik kommt immer dann ins Spiel,
wenn moralische Selbstverstandlichkei-
ten zerbrechen und die Menschen nach
neuen Selbstverstandlichkeiten flr ein
gelungenes Leben suchen. Die Selbst-
verstandlichkeit der Wirde dementer
und abgebauter alter Menschen und
die Selbstverstandlichkeit des Nicht-To-
ten-Durfens werden im Namen der Au-
tonomie des modernen Menschen in
Frage gestellt.

Wenn ein Mensch krank wird, er-
fahrt er existentiell am eigenen Leib die
Ambivalenz, Spannungen und Briiche
der Handlungsmacht des modernen
Menschen. Solange die medizinischen
Mittel beschrankt waren, stellte die Le-
benserhaltung die oberste Pflicht medi-
zinischen Handelns dar. Durch den
enormen  medizinischen  Fortschritt
kann heute das Leben Uber das einem
Menschen angemessene Mass hinaus
verlangert werden. Das therapeutische
Handeln kann sich deshalb nicht mehr
ausschliesslich an der Lebenserhaltung
orientieren. Nach heutigem Recht wird
in der Schweiz jede medizinische Hand-
lung als Korperverletzung eingestuft,
solange der Patient nicht seine Einwilli-
gung dazu gegeben hat. Der Patient
muss also selber entscheiden, welche
medizinischen Mittel zu seiner Behand-
lung eingesetzt werden sollen und wel-
che nicht. Er ist dabei auf Information
durch den Mediziner angewiesen. Doch
ist ein Mensch Uberhaupt in der Lage,
ein solches Mass von Autonomie zu be-
waltigen?

Rationalisierung, Verwissenschaftli-
chung, Technisierung und Industrialisie-
rung haben dazu gefiihrt, dass Erwach-
sene in unserer Kultur aufgrund ihrer
Leistungs- und Funktionsfahigkeit be-
wertet werden. Ein  erwachsener
Mensch hat sich durch Objektivitdt, Ra-
tionalitat und Produktivitdt auszuwei-
sen. Genugt er diesem Anspruch nicht,
so macht man ihn dafir verantwortlich.

Podiumsdiskussion mit Ursula Steiner-Kénig, Franco Cavalli, Alberto Bondolfi und Giinter Straten-

werth.




Alte, kranke und behinderte Menschen
haben angesichts dieser Erwartungen
keinen Platz im funktionalen Produkti-
onsablauf.

Im Kontext dieser Kultur hat die Me-
dizin die Aufgabe, die Funktionalitat
der Menschen wiederherzustellen. Die
heutigen Handlungsmoglichkeiten im
Bereich der Medizin sind enorm. Der
Mensch ist fasziniert von den eigenen

“ Wirkungsvollster
Zauberstab gegen
das Leiden ist der
bewusst verfiligte

Tod. ,’

Machtmdglichkeiten und glaubt, eines
Tages Leiden, Krankheit, Behinderung,
Alter, Sterben und Tod ganz aus der
Welt zaubern zu kdnnen. Wirkungsvoll-
ster Zauberstab gegen das Leiden ist
der bewusst verfligte Tod. Die Legalisie-
rung des Totenkdnnens ist die letzte
Konsequenz einer allein auf Funktiona-
litat ausgerichteten Gesellschaft, wel-
che den Dingen keinen Eigenwert mehr
zugesteht. Leben hat nur dann noch
eine Wurde, wenn es funktionsfahig ist.
Das Wodrdeparadigma, welches der
Welt und ihren Kreaturen Eigenwert
und Wirde unabhangig von ihren rea-
len Fahigkeiten und Maoglichkeiten zu-
spricht, wird aufgegeben. Der Wiir-
debegriff wird in sein Gegenteil ver-
kehrt. So heisst es in der Motion Ruffy
(siehe Kasten) «...unheilbare Krankhei-
ten, welche mit fortschreitender Ent-
wicklung die Wirde des Menschen in
schwerer Weise beeintrachtigen.»

Durch das Aufgeben des Wiirdekon-
zepts wird die Ethik auf eine Verfah-
rensethik reduziert: Die aktive Sterbehil-
fe darf als Handlung nicht mehr in Fra-
ge gestellt werden, sondern es gilt al-
lein ihre Anwendung ethisch zu gestal-
ten, indem die Autonomie des Sterben-
den respektiert werden muss. Aber
wird das Autonomiemodell dem Men-
schen gerecht?

Das Leben ist gepragt durch Ambi-
valenzen: Der menschlichen Autono-
miefahigkeit steht die Abhangigkeit,
der Rationalitdt die Irrationalitat ge-
genlber. Der Mensch atmet ein und
aus, er ist tatig und ruhig, er spricht und
schweigt. Seine Existenz entwickelt sich
und zerfallt. Wahrend seiner Lebenszeit
hat der Mensch eine grosse Gestal-
tungsmacht. Das funktionale Paradig-
ma betont einseitig die aktiven und
unabhangigen  Komponenten  des
Menschseins und blendet die abhangi-
gen Seiten des Menschen aus. Im Ge-
gensatz zum funktionalen Paradigma
gesteht das Wiirdeparadigma dem, was

TOD UND STERBEN

dem Menschen vorgegeben ist, einen
Eigenwert zu. Beim funktionalen Para-
digma wird die Autonomie des Men-
schen absolut gedacht, beim Wiurde-
konzept wird sie durch den Eigenwert
der Welt begrenzt.

Auf dem Hintergrund des Wurdean-
satzes formuliert sich das Slipery-Slope-
Argument, wonach Wirdeverletzungen
andere nach sich ziehen. Es wird hier
die These vertreten, dass durch die Re-
spektierung der Wirde Entwicklungen
nicht moglich waren, welche die Ver-
antwortlichkeit des Menschen Uberstei-
gen. Es wird angenommen, dass durch
Handlungen, welche den Eigenwert der
Natur und der Kreatur verletzen,
Machtpotentiale entstehen, denen der
Mensch nicht gewachsen ist und die
diese Wiirde ausléschen kénnen. Fir
das Sterben stellt sich die Frage, ob au-

tonome Entscheide der Grenze der
menschlichen Autonomie, dem Tod
selbst, angemessen sind oder nicht.

Es ist eine existentielle Erfahrung der
Patientinnen, der Arztinnen und Pfle-
genden, dass das medizinische Ma-
chenkénnen in vielen Bereichen an die
Grenze des menschlich Vertraglichen
stosst. Die menschlichen Ressourcen
reichen in vielen Bereichen nicht aus,
um die grossartigen medizinischen
Handlungsmaglichkeiten human zu ge-
stalten. Seelenpflege und Beratung —
die menschliche Gestaltung der medizi-
nischen Anwendungsmaoglichkeiten —
brauchen Zeit und Raum. Sehen wir uns
in den Spitdlern um, so fehlt beides:
Zeit und Raume, um mit Patienten nur
schon ein Gesprach zu fuhren.

Im medizinischen Alltag beginnt sich
langsam die Erkenntnis durchzusetzen,

Medizinisch-ethische Richtlinien

fiir die arztliche Betreuung sterbender und zerebral schwerst geschadig-
ter Patienten, 1995 herausgegeben von der Schweizerischen Akademie
der medizinischen Wissenschaften (SAMW):

Diese Richtlinien betreffen die arztliche Betreuung von Sterbenden (Personen,
bei denen die Krankheit oder Schadigung trotz medizinischer Behandlung in ab-
sehbarer Zeit zum Tode fuhren wird). Sie sollen dem Arzt helfen, bei schwer-
wiegenden Entscheidungen seine Verantwortung wahrzunehmen.

Grundsatzlich hat der Arzt die Pflicht, das Leiden des Patienten zu lindern
oder zu heilen und sich um die Erhaltung menschlichen Lebens zu bemihen.
Ausnahmen von der Verpflichtung zur Lebenserhaltung bestehen bei Sterben-
den, deren Grundleiden einen unabwendbaren Verlauf zum Tode genommen
hat, und bei zerebral schwerst Geschadigten. Bei ihnen darf der Arzt palliativ-
medizinische Techniken anwenden, um Schmerz, Atemnot und Verwirrung ent-
gegenzuwirken, auch wenn diese Techniken in einzelnen Fallen mit dem Risiko
einer Lebensverkiirzung verbunden sein sollten. Aktive Massnahmen zum
Zwecke der Lebensbeendigung sind jedoch gesetzlich verboten.

Der Wille urteilsfahiger Patienten ist zu respektieren. Beihilfe zum Suizid ist
jedoch kein Teil der arztlichen Tatigkeit. Bei urteils- oder dusserungsunfahigen
und bei bewusstlosen Patienten handelt der Arzt primar entsprechend der Dia-
gnose und der mutmasslichen Prognose. Intensitat und Schwere der dem Pati-
enten zugemuteten Eingriffe und Anstrengungen sollen zum mutmasslichen
Behandlungserfolg und zur Lebenserwartung des Patienten in einem medizi-
nisch vertretbaren Verhéltnis stehen.

Wenn der Patient keine Lebenszeichen aussert und keine schriftliche Er-
klarung des Patienten vorliegt, dienen friihere Ausserungen des Patienten und
Angaben von Angehorigen als Entscheidungshilfe. Patientenverfligungen sind
verbindlich, sofern dieser sie als Urteilsfahiger abgefasst hat, sie dem Arzt kein
rechtswidriges Verhalten zumuten und nicht den Abbruch lebenserhaltender
Massnahmen verlangen, obwohl der Zustand des Patienten nach allgemeiner Er-
fahrung die Wiederkehr der zwischenmenschlichen Kommunikation und das
Wiedererstarken des Lebenswillens erwarten lasst. Bei Neugeborenen mit
schweren kongenitalen Fehlbildungen oder perinatalen Lasionen ist die Progno-
se besonders wichtig. Wenn ein Neugeborenes nur dank des fortdauernden Ein-
satzes aussergewohnlicher technischer Hilfsmittel leben kann, darf nach Riick-
sprache mit den Eltern von der erstmaligen oder anhaltenden Anwendung sol-
cher Hilfsmittel abgesehen werden.

Nach den Richtlinien, die hier gekirzt wiedergegeben wurde, folgt ein Kom-
mentar, der konkretere Angaben zu einzelnen Punkten enthalt. Die Richtlinien
kénnen bezogen werden beim Sekretariat der Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften, Petersplatz 13, 4051 Basel, Tel. 061 261 49 77.




dass nicht alles gemacht werden darf,
was machbar ist. Autonomes Verfligen
Uber den Tod als Grenze menschlicher
Handlungsmacht wird zum Wider-
spruch in sich selbst und schafft Verant-
wortlichkeiten, die der begrenzten
menschlichen Autonomie nicht ange-
messen sind. Medizinisches Handeln
muss immer wieder auf seine Vertrag-
lichkeit mit den Menschen hin Uber-
prift werden. Eine Aufgabe, die nur
von allen Betroffenen gemeinsam an-
gepackt werden kann. Lésungen fir die
einzelnen Fragen kénnen sich nur in ei-
nem Diskurs entwickeln. Dieser Diskurs
braucht Zeit und Raume. Schaffen wir
siel

Alberto Bondolfi, Dr. theol.,
Privatdozent am Institut fir
Sozialethik der Universitat
Ziirich, Prasident der Europai-
schen Gesellschaft fiir ethische
Forschung, Mitglied der zentral-
ethischen Kommission der
Schweiz. Akademie der Medizi-
nischen Wissenschaften

Im Unterschied zum Tod selber, der sich
unserer empirischen Erfahrung und un-
seren Gestaltungsmaoglichkeiten ent-
zieht, liegt das Sterben bis zu einem ge-
wissen Grad noch in unseren Handen.
Durch die stetigen Fortschritte der Me-
dizin sind die Moglichkeiten, das Ster-
ben zu gestalten, noch grésser gewor-
den. Dies hat in der Debatte um die
Sterbehilfe zu verstarkten Kontroversen
geftihrt. Ein gemeinsamer Nenner der
Parteien in dieser Debatte ist der Bezug
auf das Totungsverbot. Eine Stellung-
nahme zum Thema setzt die Auseinan-
dersetzung mit dem Tétungsverbot an
sich voraus.

Entgegen der in christlichen Kreisen
weitverbreiteten Meinung ist das abso-
lute Totungsverbot kein spezifisch ju-
disch-christliches Tabu, sondern es
kommt in allen Religionen vor. Wie in
anderen  Glaubensrichtungen wurde
das Totungsverbot auch im Christen-
tum nur bedingt angewendet. Als Aus-
nahmen galten in der christlichen Tradi-
tion bereits seit dem zweiten Jahrhun-
dert die Abtreibung, die milder bestraft
wurde als Mord, und die Tétung im
Krieg, die seit der zweiten Halfte des
vierten Jahrhundert sogar als Pflicht be-
trachtet wurde. Wahrend «unschuldi-
ges» Leben nicht angetastet werden
durfte, glaubte man «schuldiges» Le-
ben unter bestimmten Umstanden ver-
nichten zu durfen. Heute ist Schuld kein
haltbares Kriterium mehr fur Ausnah-
men vom absoluten Tétungsverbot.
Hingegen wird unterschieden zwischen
aktiver und passiver Sterbehilfe, Tun
und Unterlassen. Doch ist Unterlassen

TOD UND STERBEN

immer unschuldig? Tun immer schul-

dig? Wenn Leute wie Peter Singer diese

Unterscheidung in Frage stellen, so hat

das zumindest einen Nutzen: Wir sind

gezwungen, nach alternativen Kriterien
zu suchen.

Solange das Strafrecht als Zeugnis
unserer Zivilisation aktive Sterbehilfe
strenger ahndet als passive, wird sich
der Arzt entscheiden, keine aktive Ster-
behilfe zu leisten, um sich moralisch,
gesellschaftlich und rechtlich zu entla-
sten. Die Debatte im Nationalrat ist ein
Zeichen dafir, dass die Exekutive ein
entsprechendes Regulierungsbedurfnis
erkannt hat. An welchen Kriterien soll
sich der Arzt in Zukunft orientieren
kénnen?

1. Ein wichtiges Stichwort ist die Auto-
nomie des Patienten. Dieser soll sel-
ber Uiber die Umstande und Uber die
Tatsache seines Sterbens entschei-
den durfen. Grundsatzlich hat der
Patient auch das Recht, Selbstmord
zu begehen. Drittpersonen sind aber
nicht verpflichtet, ihm dabei zu hel-
fen.

2. Der Arzt ist verpflichtet, Leiden zu
minimieren.

3. Prinzipielle Berticksichtigung des To-
tungsverbotes, wobei dieses Prinzip
nicht absolut gelten soll. Sowohl in
empirischer als auch in normativer
Hinsicht ist dies ein heikler Punkt.
Gesetzliche Richtlinien, die sich dazu
aussern, welches die Umstande sind,
unter denen aktive Tétung nicht be-
straft werden soll, bringen eine
Burokratisierung des Todes mit sich.
Diese Burokratisierung ist unum-
ganglich, wenn sichergestellt wer-
den soll, dass wir nicht auf eine
schiefe Bahn geraten. Es muss in der
Gesetzgebung eine Mitte gefunden
werden, die weder dem Machbar-
keitswahn unbeschrankte Freiheit
lasst noch Mord legitimiert.

Glinter Stratenwerth, emeritier-
ter Professor fiir Strafrecht

und Rechtsphilosophie an der
Universitat Basel

Die aktive Sterbehilfe ist nach gelten-
dem Recht verboten, selbst dann, wenn
sie «aus achtenswerten Beweggriin-
den, namentlich aus Mitleid», auf das
ernstliche und eindringliche Verlangen
des Betroffenen erfolgt. Als zuldssig
gelten aber, im Endstadium einer un-
heilbaren Krankheit, arztliche Massnah-
men, die auf die Linderung schwerer
Leidenszustande abzielen, auch dann,
wenn sie das Leben des Patienten mog-
licherweise verkirzen. Besonders pro-
blematisch ist dagegen die Frage der
Fortfihrung oder des Abbruchs lebens-
erhaltender Massnahmen bei Patienten,

=

Alberto Bondolfi im Gesprach mit Tagungslei-
ter Matthias Mettner.

die nicht mehr bei Bewusstsein sind.
Die Medizin spricht hier von einem «ve-
getativen Zustand», der nach einem
Monat noch voll rickbildungsféhig sein
soll, nach einem Jahr hingegen mit
grosster Wahrscheinlichkeit nicht mehr.

In einem solchen Falle kommt es in
erster Linie auf den mutmasslichen Wil-

“ Leben hat nur
dann noch eine
Wiirde, wenn es
funktionsfahig

ist. ”

len des Patienten an, der an sich das
Recht hat, medizinische Massnahmen
abzulehnen. Dabei ist zunachst von Be-
deutung, ob eine entsprechende Pa-
tientenverfligung vorliegt. Deren Ver-
bindlichkeit hangt aber davon ab, dass
der Patient bei dieser Verfligung Uber
ihre Tragweite hinreichend informiert
war, dass der in der Verfigung be-
schriebene Zustand zweifelsfrei vorliegt
und dass es keinen Grund fur die An-
nahme gibt, dass er seinen Willen gean-
dert haben konnte. Liegt keine solche
Verfligung vor, so kann sich der mut-
massliche Wille des Patienten unter
Umstanden auch aus Ausserungen ge-
genlber seinem Hausarzt oder seinen
Angehorigen ergeben.

Lasst sich der mutmassliche Wille
des Patienten nicht oder nicht mit
gentigender Sicherheit feststellen, so
gehen die Meinungen auseinander. Der
deutsche Bundesgerichtshof und ein
Teil der deutschen Doktrin wollen den
Arzt in solchem Falle verpflichten, die
lebensverldngernden Massnahmen not-
falls Gber Jahre hinweg fortzuftihren. In
neuerer Zeit mehren sich aber die Stim-
men, die dafiir eintreten, die Pflicht des
Arztes zur Lebenserhaltung zu begren-
zen, und zwar unter dem Gesichts-
punkt, ob fir den (irreversibel bewusst-
losen) Betroffenen noch ein Rest an



Ursula Steiner-Konig: «Sterben soll in den Le-
bensschutz integriert werden».

sinnvollem Leben mdéglich ware, was
aus dessen Perspektive, nicht dem der
Angehorigen oder gar der Allgemein-
heit, zu beurteilen ist. Fehlt es daran, so
soll der Arzt nach den Richtlinien der
Schweizerischen Akademie der Medizi-
nischen Wissenschaften auf lebensver-
ldngernde Massnahmen verzichten und
friher eingeleitete Massnahmen dieser
Art abbrechen durfen. Welche dieser
beiden Auffassungen richtiger ist, kann
nicht mehr mit juristischen Argumen-
ten, sondern muss von der Gesellschaft
entschieden werden.

Ursula Steiner-Konig, Dr. med.
FMH fiir Psychiatrie und Psycho-
therapie, seit 1992 Mitglied der
Zentralen Ethischen Kommis-
sion der Schweizerischen Aka-
demie der Medizinischen Wis-
senschaften, seit 1994 Mitglied
des Zentralvorstands der FMH

Euthanasie heisst urspriinglich, «den
Austritt aus dem Leben erleichtern».
Heute wird das Wort als Synonym flir
aktive Sterbehilfe gebraucht. Studien in
Holland, in Australien und in den USA
zum Umgang der Arzte mit aktiver Ster-
behilfe machen deutlich, dass Arzte sich
oft nicht imstande fihlen, zu beurtei-
len, welches der Wille des dusserungs-
unfahigen Patienten ist. Viele von ihnen
finden es zudem schwierig, zu beurtei-
len, ob der Sterbewunsch eines dusse-
rungsfahigen Patienten in einer ausge-
glichen psychischen Verfassung formu-
liert wurde oder ob er Folge einer De-
pression ist. Ein grosser Teil der befrag-
ten Arzte pladieren fir die Palliativme-
dizin, weil sie befiirchten, dass sonst die
aktive Sterbehilfe an deren Stelle treten
konnte.

Um aktive Sterbehilfe unter be-
stimmten  Umstanden  zuzulassen,
misste es moglich sein, rational zu ent-
scheiden, ob bei einem Patienten Ster-
behilfe angebracht ist oder nicht. Gibt
es solche objektive Steuerungs- und
Kontroliméglichkeiten? — Viele Situatio-
nen sind schwer durchschaubar, Zufal-

TOD UND STERBEN

ligkeiten und irrationale Einflusse spie-
len mit, das psychosoziale Umfeld des
Patienten ist oft schwer zu analysieren.
Auch Diagnose und Prognose sind sel-
ten eindeutig. Es ist fraglich, ob die Ge-
setzgebung als statisches Gebilde der
extremen Dynamik der Medizin gerecht
werden kann. Der Zentralvorstand der
FMH ist der Meinung, dass mit den
Richtlinien ftr die Sterbehilfe der
SAMW (siehe Kasten) der Respekt des
Arztes vor dem Leben und Sterben des
Patienten garantiert ist. Er sieht keinen
Handlungsbedarf auf Gesetzesebene.
Als Richtschnur fur das Handeln der
Medizinalpersonen gilt die Pflicht zur Le-
benshilfe auch am Ende des Lebens. Als
Begleiter des Sterbeprozesses hat der
Arzt keine Vollmacht zur Steuerung und
Beherrschung desselben. Er soll den Pa-
tienten als Person ganz ernst nehmen
und seine eigenen Vorstellungen und
Wiinsche dariber, wie sich das Sterben
zu vollziehen habe, zurtickstellen. Und
doch fordern Grenzsituationen wie jene
des Sterbens zur Auseinandersetzung
mit Fragen nach Sinn und Gestaltungs-
moglichkeiten des Menschlichen heraus.
Positiv-rechtliche Normen koénnen nicht
verhindern, dass Entscheidungen in
Grenzsituationen des Lebens vielfach
Gewissensentscheide  bleiben.  Ange-
sichts dieser Tatsache ist es dringend
nétig, dass Arzte in ihrer Aus- und Wei-
terbildung Anhaltspunkte dazu erhalten,
wie arztliche Entscheidungen zustande
kommen (evidence-based medicine).

Zum Leben gehort als Gegenpol der
Freude auch das Leiden und der Tod.
Sogar aus juristischer Sicht soll Sterben
nicht vom Leben getrennt, sondern als
Vollendungs- und Reifungsprozess an-
gesehen und somit in den Lebensschutz
integriert werden. Dies gilt besonders
fir den dusserungsunfahigen Patien-
ten. Wenn der Patient urteils- und aus-
serungsfahig ist, soll ihm die Entschei-
dung Uber Art und Zeitpunkt seines To-
des Uberlassen werden. Diese Entschei-
dungsfreiheit hat jedoch dort ihre Gren-
zen, wo die Freiheit des Arztes anfangt,
zu der es gehort, Suizidhilfe zu verwei-
gern.

Welche Medizin wir wollen und wel-
che Medizin wir uns leisten konnen,
was oOkonomisch tragbar und was
ethisch richtig ist, kénnen Arzte nicht
alleine entscheiden. Vielmehr muss eine
breite Offentlichkeit sich mit diesen Fra-
gen auseinandersetzen und nach ver-
tretbaren und mehrheitsfahigen Losun-
gen suchen. Denn, wie Jung sagte:
«Die Wissenschaft sucht die Wahrheit,
weil sie nicht im Besitz derselben ist.»

Franco Cavalli, Professor und
Chefarzt fiir Onkologie,
Locarno, Nationalrat (SP)

Cavalli hat sich im Parlament fur die
Motion Ruffy ausgesprochen. Er ist
nicht sehr glicklich dartber, dass der
Expertengruppe (siehe Kasten), fir de-
ren Zusammenstellung der Bundesrat

Motion Ruffy

fallt sind:

Arzte

digen kantonalen Amtsarzt

gruppe eingesetzt.

(Angaben aus dem Bericht «Das Recht auf einen wirdigen Tod» von Dr. med.
Ursula Steiner-Koénig, Schweizerische Arztezeitung, Band 76, Heft 11, 1995)

Im Herbst 1994 legte Nationalrat Victor Ruffy, SP, eine Motion zur Sterbehilfe ein,
die von 25 Abgeordneten mitunterzeichnet war. Sie hat folgenden Wortlaut:

«Trotz allen Mitteln, die fur die Lebensverlangerung heute zur Verfiigung ste-
hen, gibt es weiterhin unheilbare Krankheiten, welche mit fortschreitender Ent-
wicklung die Wirde des Menschen in schwerer Weise beeintrachtigen. Ange-
sichts dieser Tatsache haben in unserer Gesellschaft immer mehr Menschen den
Waunsch, selber Uber ihr Ende mitbestimmen und in Wrde sterben zu kénnen.
Daher ersuche ich den Bundesrat, einen Entwurf fir einen neuen Artikel 115bis
des Schweizerischen Strafgesetzbuches vorzulegen.»

Der Motion liegt ein Vorschlag der tberparteilichen Arbeitsgruppe «A pro-
pos» zugrunde, die einen Zusatz zu Artikel 115 ausgearbeitet hat, der die akti-
ve oder passive Sterbehilfe straffrei erklart, wenn alle fiinf folgenden Punkte er-

— ernstes und unmittelbares Verlangen der kranken Person nach Sterbehilfe

— der Patient leidet an einer unheilbaren Krankheit mit irreversiblem Verlauf,
die mit unzumutbarem Leiden verbunden ist

— schriftliche Bestatigung des Befundes durch zwei diplomierte, unabhangige

— schriftliche Bestatigung der Urteilsfahigkeit des Patienten durch den zustan-

— ein vom Patienten ausgewahlter diplomierter Arzt nimmt die Sterbehilfe vor.
Das Parlament hat die Motion als Postulat angenommen und eine Experten-

390




ein Jahr gebraucht hat, sieben Juristen
und nur eine Krankenschwester an-
gehdren.

Regierende sind sich gewohnt, ideo-
logisch zu agieren und zu reagieren. In
der Debatte um den Umgang mit Dro-
gensucht und -stichtigen hat sich ge-
zeigt, dass die Diskussionen zu keinem
Ergebnis fuhrten, solange ideologische
Argumente angeftihrt wurden. Erst
dank pragmatischer Bestandesaufnah-

“ Die Zulassung der
aktiven Sterbehilfe
hat jedoch nichts
mit Euthanasie im
Sinne des National-
sozialismus

zu tun. ,’

me wurden Schritte moglich. Auch die
Debatte um die aktive Sterbehilfe sollte
vermehrt sachlich geftihrt werden: An-
stelle einer unerschlitterlichen Weltan-
schauung sollte empathisches Erleben
treten.

Mit den heutigen technischen M6g-
lichkeiten der Medizin kénnen viele
Akutkranke geheilt werden. Chronisch-
kranke, die ihre Schmerzen als uner-
traglich empfinden, haben gentgend
Zeit, um sich mit der Frage auseinan-
derzusetzen, ob sie weiterleben wollen
oder nicht. Wenn ein Todkranker ster-
ben will, ist er darauf angewiesen, dass
die gesellschaftliche Norm ihm dies er-

TR AT
===== l—r—l:—l—@

TOD UND STERBEN

laubt. Bei vielen gesunden Menschen
besteht ein  Widerspruch zwischen
dem, was sie als gesamtgesellschaftli-
che Norm beflrworten und dem, was
sie fur sich selber wiinschen. Diese bei-
den Sichtweisen fallen beim Todkran-
ken zusammen.

Man stellt immer wieder fest, dass
die Wahrnehmung des Sterbens stark
von der Art und dem Grad der Betrof-
fenheit abhéngig ist. Flr Patienten
gehort es zu einem guten Tod, im
Schlaf, ruhig und schnell zu sterben. Fir
das Pflegepersonal ist es wichtig, dass
die Symptome jederzeit unter Kontrolle
sind. Palliativmediziner sagen, dass die
palliative Medizin aktive Sterbehilfe
unnoétig macht. Es gibt aber einen har-
ten Sockel von terminalen Patienten,
bei denen dies nicht zutrifft — was viele
Palliativmediziner als personliche Nie-
derlage empfinden.

Befiirchtungen, dass man durch
Nichtbestrafung der aktiven Sterbehilfe
die Tir zur Tétung von geistig Behin-
derten 6ffnen wiirde, sind gegen-
standslos, weil aktive Sterbehilfe als un-
abdingbare Voraussetzung die freie und
unbehinderte  Willensdusserung  der
Person, die sterben mdchte, erfordert.
Euthanasie wird im deutschen Sprach-
gebrauch mit negativen Geftihlen asso-
ziiert. Die Zulassung der aktiven Sterbe-
hilfe hat jedoch nichts mit Euthanasie
im Sinne des Nationalsozialismus zu
tun: Die NS-Ideologie war die pure Ne-
gation der individuellen Entscheidungs-
freiheit, die aktive Sterbehilfe stellt da-
gegen die extreme Anerkennung des

Rechts jeder Person dar, das eigene Le-
ben und den eigenen Tod zu gestalten.

Aktive Sterbehilfe steht nicht im Wi-
derspruch zur palliativen Medizin, son-
dern ist lediglich der letzte Schritt in de-
ren Entwicklung. Sie ist ein extremer
und qualvoller Akt der Empathie und
Solidaritat mit dem Patienten. Ein Leben
ohne Solidaritat ist nicht denkbar. Ca-
valli wiinscht sich, als Arzt nicht immer
nein sagen zu mussen auf die bange
Frage eines Patienten: Wenn alles schief
gehen sollte, werde ich dann am Ende
mit unertraglichem Leiden dahinsie-
chen mussen, oder werden Sie mir
dann helfen konnen?

Die Paulus-Akademie stellt eine Dokumentation
der gesamten Tagung zusammen (evtl. in Buch-
form), die voraussichtlich im Herbst erscheinen
wird. Neben den hier zusammengefassten Refera-
ten sind darin Beitrdge von Regierungsratin
Verena Diener, Zurich, Prof. Dr. Reinhard Schmitz-
Scherzer, Kassel, Prof. Dr. med. Frank Nager, Mer-
lischachen, Dr. med. Roland Kunz, Winterthur, Be-
atrice Marti, Winterthur, Matthias Mettner,
Zurich, und Dr. med. Regula Schnitz-Mannhart,
Koniz, sowie ein Gesprach zwischen Otto Nauer
(Ehemann einer an Alzheimer erkrankten Frau)
und Matthias Mettner aufgezeichnet. Diese Do-
kumentation ist erhéltlich bei: Paulus-Akademie,
Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zurich, Telefon 01
381 34 00

Die Paulus-Akademie fiihrt im Rahmen der Ange-
bote «Psychologie fiir die Seelsorge und die Be-
gleitung von Menschen in Lebenskonflikten und
Lebenskrisen» Kurse in kleinerem Rahmen durch,
an denen es gentigend Platz fr Gesprache in der
Gruppe gibt, die in der Tagung vom 22./23. Marz
zu kurz gekommen sind. So findet vom 27. bis 29.
Oktober ein Weiterbildungskurs statt mit dem Ti-
tel: «Der Himmel geht tber allen auf» — Ein-
fuhrung in die Praxis der Trauerbegleitung und
Trauerberatung.

In der Agenda vormerken:

Tagungen beim
Heimverband Schweiz

Fachtagung
erwachsene Behinderte

Lebenslange Bildung!
Utopie oder Wirklichkeit?

Montag, 1. September in Uster

E.D.E.-Kongress

5. Europaischer Kongress fir
Leiterinnen und Leiter von
Altersheimen

Das Heim als Unternehmen?
Alters- und Pflegeheime im
Spannungsfeld von Aufgabe,
Struktur und Kultur

17. bis 19. September in Interlaken

kritik» (18. Jg., Nr. 7).

Quelle:

Grapefruitsaft beeinflusst die Wirkung zahlreicher Medikamente

ARZNEI NICHT MIT GRAPEFRUIT

Es gibt eine ganze Anzahl Medikamente, die man wohl mit Wasser, nicht aber
mit Grapefruitsaft hinunterspilen sollte. Dazu gehdren Mittel gegen Bluthoch-
druck und Allergie, Schlafmittel und Hormone fir Frauen.

Der Grund liegt in jener Substanz, die fur den eigentiimlichen Geschmack der
Grapefruit verantwortlich ist. Die Substanz «Naringin» zersetzt sich im Magen
und Darm. Dabei regt sie die Eingeweide an, mehr von dem Medikament aufzu-
nehmen. Da der Arzt aber nicht damit gerechnet hat, kann es zu Uberdosierun-
gen kommen. Dies schreibt die unabhangige Schweizer Fachzeitschrift «Pharma-

Im Fall von teuren, aber nur schwach wirksamen Aidsmedikamenten ist jedoch
genau diese Wirkung des Grapefruitsaftes tiberaus erwtinscht. Er verdoppelt bis
verdreifacht namlich die virustotende Kraft des Medikaments. So gesehen kénnen
wenige Liter Saft einen Gegenwert von Uber tausend Franken erbringen.

Konnte man mit einem Glaschen Grapefruitsaft nicht auch Blutdruck-, Aller-
gie- und Schlafmittel sparen, indem man wegen der verstarkten Wirkung einfach
weniger davon nimmt? Nach dem Urteil der «Pharmakritik» ist davon abzuraten.
Die Wirkung des Saftes ist noch zu wenig exakt belegt.

B. Staub: Medikamente und Grapefruitsaft, Pharmakritik, Jg. 18, Nr. 7.1.1997 — zu beziehen bei
Infomed AG, St. Gallen — http://www.infomed.org/pharma-kritik/




	Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe : menschenwürdig sterben

