
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 68 (1997)

Heft: 6

Artikel: Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe :
menschenwürdig sterben

Autor: Schnetzler, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TOD UND STERBEN

Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe

MENSCHENWÜRDIG
STERBEN
Von Rita Schnetzler

Theologen und Ärzte, ein Jurist, ein Gerontologe, eine

Psychiaterin, eine Krankenschwester und ein Angehöriger waren eingeladen,
am 22.123. März an der Paulus-Akademie zum Thema «Menschenwürdig
sterben» zu referieren. Mit einer möglichst breiten Auseinandersetzung mit

Fragen zu Sterbebegleitung und Sterbehilfe sollte ein weitergehender
Diskurs beginnen, dem die Paulus-Akademie in Zukunft jährlich mindestens

zwei Tagungen widmen wird. Als Zielpublikum der Veranstaltung waren
Menschen angesprochen, die sich beruflich und/oder persönlich mit Sterben

und Tod auseinandersetzen.

Ein beinahe voller Grosser Saal in der
Paulus-Akademie, Zürich, war ein

eindrücklicher Beweis dafür, dass

«Menschenwürdig sterben» für eine

grosse Zahl von Menschen ein wichtiges

Thema bildet, dem sie gerne ein
Wochenende widmen. Eine Liste von
13 Referentinnen und Referenten als

Vertreter der verschiedenen Gruppen
von beruflich und/oder persönlich
Betroffenen versprach Einblick in verschiedenste

Sichtweisen.
Nachdem der Samstag einer

Annäherung mit Bestandesaufnahme
und Berichten aus der Praxis der
Sterbebegleitung gewidmet war, ging es am
Sonntag um prinzipielle ethische Fragen
zum Thema. Neben theologischen,
sozialethischen und medizinisch-ethischen

Erwägungen gingen die Referenten

vom Sonntag auf die rechtlichen

Aspekte der Sterbehilfe ein. In der
abschliessenden Podiumsdiskussion wurde

noch einmal deutlich, wie vielschichtig

das Thema ist. Obwohl die
Diskussionsteilnehmer sich in vielen Fragen
einig waren, unterschieden sich ihre
Positionen durch die unterschiedliche
Perspektive, aus der sie sich mit dem Thema

beschäftigen. Einig waren sich die
Referenten vor allem in einem Punkt:
Das Thema «Sterbehilfe» muss
vermehrt in die Öffentlichkeit getragen
werden. Weder Juristen noch Ethiker
können entscheiden, was erlaubt sein
soll und was nicht. Moralische
Richtlinien, die für eine ganze Gesellschaft

gelten sollen, können nur durch eine
Diskussion in der Bevölkerung
herausgearbeitet werden.

Die Zusammenfassung einiger Referate

soll dem Leser und der Leserin

einen Eindruck vermitteln von den an der

Tagung vertretenen Positionen und von
der Vielzahl der Fragen, die das Thema

«Menschenwürdig sterben» mit sich

bringt. Der Text soll auch aufzeigen, wie
stark moralische Standpunkte von den
Erlebnissen und Erfahrungen des Einzelnen

geprägt sind.

Ruth Baumann-Hölzle,
Dr. theol., Sozialethikerin,
Dozentin für medizinische Ethik
an der Universität Zürich,
Vizepräsidentin der
Schweizerischen Gesellschaft
für biomedizinische Ethik:

Ethik kommt immer dann ins Spiel,

wenn moralische Selbstverständlichkeiten

zerbrechen und die Menschen nach

neuen Selbstverständlichkeiten für ein

gelungenes Leben suchen. Die
Selbstverständlichkeit der Würde dementer
und abgebauter alter Menschen und
die Selbstverständlichkeit des Nicht-Tö-
ten-Dürfens werden im Namen der
Autonomie des modernen Menschen in

Frage gestellt.

Wenn ein Mensch krank wird,
erfährt er existentiell am eigenen Leib die

Ambivalenz, Spannungen und Brüche
der Flandlungsmacht des modernen
Menschen. Solange die medizinischen
Mittel beschränkt waren, stellte die

Lebenserhaltung die oberste Pflicht
medizinischen Plandelns dar. Durch den

enormen medizinischen Fortschritt
kann heute das Leben über das einem
Menschen angemessene Mass hinaus

verlängert werden. Das therapeutische
Flandeln kann sich deshalb nicht mehr
ausschliesslich an der Lebenserhaltung
orientieren. Nach heutigem Recht wird
in der Schweiz jede medizinische Fland-

lung als Körperverletzung eingestuft,
solange der Patient nicht seine Einwilligung

dazu gegeben hat. Der Patient

muss also selber entscheiden, welche
medizinischen Mittel zu seiner Behandlung

eingesetzt werden sollen und welche

nicht. Er ist dabei auf Information
durch den Mediziner angewiesen. Doch
ist ein Mensch überhaupt in der Lage,
ein solches Mass von Autonomie zu
bewältigen?

Rationalisierung, Verwissenschaftlichung,

Technisierung und Industrialisierung

haben dazu geführt, dass Erwachsene

in unserer Kultur aufgrund ihrer
Leistungs- und Funktionsfähigkeit
bewertet werden. Ein erwachsener
Mensch hat sich durch Objektivität,
Rationalität und Produktivität auszuweisen.

Genügt er diesem Anspruch nicht,
so macht man ihn dafür verantwortlich.

Podiumsdiskussion mit Ursula Steiner-König, Franco Cavalli, Alberto Bondolfi und Günter Straten
werth.



TOD UND STERBEN

Alte, kranke und behinderte Menschen
haben angesichts dieser Erwartungen
keinen Platz im funktionalen
Produktionsablauf.

Im Kontext dieser Kultur hat die
Medizin die Aufgabe, die Funktionalität
der Menschen wiederherzustellen. Die

heutigen Handlungsmöglichkeiten im
Bereich der Medizin sind enorm. Der
Mensch ist fasziniert von den eigenen

« Wirkungsvollster
Zauberstab gegen
das Leiden ist der
bewusst verfügte
Tod.

Machtmöglichkeiten und glaubt, eines

Tages Leiden, Krankheit, Behinderung,
Alter, Sterben und Tod ganz aus der
Welt zaubern zu können. Wirkungsvollster

Zauberstab gegen das Leiden ist
der bewusst verfügte Tod. Die Legalisierung

des Tötenkönnens ist die letzte

Konsequenz einer allein auf Funktionalität

ausgerichteten Gesellschaft, welche

den Dingen keinen Eigenwert mehr
zugesteht. Leben hat nur dann noch
eine Würde, wenn es funktionsfähig ist.

Das Würdeparadigma, welches der
Welt und ihren Kreaturen Eigenwert
und Würde unabhängig von ihren realen

Fähigkeiten und Möglichkeiten
zuspricht, wird aufgegeben. Der
Würdebegriff wird in sein Gegenteil
verkehrt. So heisst es in der Motion Ruffy
(siehe Kasten) «...unheilbare Krankheiten,

welche mit fortschreitender
Entwicklung die Würde des Menschen in

schwerer Weise beeinträchtigen.»
Durch das Aufgeben des Würdekonzepts

wird die Ethik auf eine
Verfahrensethik reduziert: Die aktive Sterbehilfe

darf als Handlung nicht mehr in Frage

gestellt werden, sondern es gilt
allein ihre Anwendung ethisch zu gestalten,

indem die Autonomie des Sterbenden

respektiert werden muss. Aber
wird das Autonomiemodell dem
Menschen gerecht?

Das Leben ist geprägt durch
Ambivalenzen: Der menschlichen
Autonomiefähigkeit steht die Abhängigkeit,
der Rationalität die Irrationalität
gegenüber. Der Mensch atmet ein und

aus, er ist tätig und ruhig, er spricht und

schweigt. Seine Existenz entwickelt sich
und zerfällt. Während seiner Lebenszeit
hat der Mensch eine grosse
Gestaltungsmacht. Das funktionale Paradigma

betont einseitig die aktiven und
unabhängigen Komponenten des
Menschseins und blendet die abhängigen

Seiten des Menschen aus. Im

Gegensatz zum funktionalen Paradigma
gesteht das Würdeparadigma dem, was

dem Menschen vorgegeben ist, einen

Eigenwert zu. Beim funktionalen
Paradigma wird die Autonomie des
Menschen absolut gedacht, beim
Würdekonzept wird sie durch den Eigenwert
der Welt begrenzt.

Auf dem Hintergrund des Würdeansatzes

formuliert sich das Slipery-Slope-
Argument, wonach Würdeverletzungen
andere nach sich ziehen. Es wird hier
die These vertreten, dass durch die
Respektierung der Würde Entwicklungen
nicht möglich wären, welche die
Verantwortlichkeit des Menschen übersteigen.

Es wird angenommen, dass durch

Handlungen, welche den Eigenwert der
Natur und der Kreatur verletzen,
Machtpotentiale entstehen, denen der
Mensch nicht gewachsen ist und die
diese Würde auslöschen können. Für
das Sterben stellt sich die Frage, ob au¬

tonome Entscheide der Grenze der
menschlichen Autonomie, dem Tod

selbst, angemessen sind oder nicht.
Es ist eine existentielle Erfahrung der

Patientinnen, der Ärztinnen und
Pflegenden, dass das medizinische
Machenkönnen in vielen Bereichen an die
Grenze des menschlich Verträglichen
stösst. Die menschlichen Ressourcen
reichen in vielen Bereichen nicht aus,
um die grossartigen medizinischen
Handlungsmöglichkeiten human zu
gestalten. Seelenpflege und Beratung -
die menschliche Gestaltung der
medizinischen Anwendungsmöglichkeiten -
brauchen Zeit und Raum. Sehen wir uns
in den Spitälern um, so fehlt beides:
Zeit und Räume, um mit Patienten nur
schon ein Gespräch zu führen.

Im medizinischen Alltag beginnt sich

langsam die Erkenntnis durchzusetzen,

Medizinisch-ethische Richtlinien
für die ärztliche Betreuung sterbender und zerebral schwerst geschädigter

Patienten, 1995 herausgegeben von der Schweizerischen Akademie
der medizinischen Wissenschaften (SAMW):

Diese Richtlinien betreffen die ärztliche Betreuung von Sterbenden (Personen,
bei denen die Krankheit oder Schädigung trotz medizinischer Behandlung in
absehbarer Zeit zum Tode führen wird). Sie sollen dem Arzt helfen, bei
schwerwiegenden Entscheidungen seine Verantwortung wahrzunehmen.

Grundsätzlich hat der Arzt die Pflicht, das Leiden des Patienten zu lindern
oder zu heilen und sich um die Erhaltung menschlichen Lebens zu bemühen.
Ausnahmen von der Verpflichtung zur Lebenserhaltung bestehen bei Sterbenden,

deren Grundleiden einen unabwendbaren Verlauf zum Tode genommen
hat, und bei zerebral schwerst Geschädigten. Bei ihnen darf der Arzt
palliativmedizinische Techniken anwenden, um Schmerz, Atemnot und Verwirrung
entgegenzuwirken, auch wenn diese Techniken in einzelnen Fällen mit dem Risiko
einer Lebensverkürzung verbunden sein sollten. Aktive Massnahmen zum
Zwecke der Lebensbeendigung sind jedoch gesetzlich verboten.

Der Wille urteilsfähiger Patienten ist zu respektieren. Beihilfe zum Suizid ist

jedoch kein Teil der ärztlichen Tätigkeit. Bei urteils- oder äusserungsunfähigen
und bei bewusstlosen Patienten handelt der Arzt primär entsprechend der

Diagnose und der mutmasslichen Prognose. Intensität und Schwere der dem
Patienten zugemuteten Eingriffe und Anstrengungen sollen zum mutmasslichen
Behandlungserfolg und zur Lebenserwartung des Patienten in einem medizinisch

vertretbaren Verhältnis stehen.
Wenn der Patient keine Lebenszeichen äussert und keine schriftliche

Erklärung des Patienten vorliegt, dienen frühere Äusserungen des Patienten und
Angaben von Angehörigen als Entscheidungshilfe. Patientenverfügungen sind

verbindlich, sofern dieser sie als Urteilsfähiger abgefasst hat, sie dem Arzt kein

rechtswidriges Verhalten zumuten und nicht den Abbruch lebenserhaltender
Massnahmen verlangen, obwohl der Zustand des Patienten nach allgemeiner
Erfahrung die Wiederkehr der zwischenmenschlichen Kommunikation und das

Wiedererstarken des Lebenswillens erwarten lässt. Bei Neugeborenen mit
schweren kongenitalen Fehlbildungen oder perinatalen Läsionen ist die Prognose

besonders wichtig. Wenn ein Neugeborenes nur dank des fortdauernden
Einsatzes aussergewöhnlicher technischer Hilfsmittel leben kann, darf nach
Rücksprache mit den Eltern von der erstmaligen oder anhaltenden Anwendung
solcher Hilfsmittel abgesehen werden.

Nach den Richtlinien, die hier gekürzt wiedergegeben wurde, folgt ein
Kommentar, der konkretere Angaben zu einzelnen Punkten enthält. Die Richtlinien
können bezogen werden beim Sekretariat der Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften, Petersplatz 13, 4051 Basel, Tel. 061 261 49 77.



TOD UND STERBEN

dass nicht alles gemacht werden darf,
was machbar ist. Autonomes Verfügen
über den Tod als Grenze menschlicher
Handlungsmacht wird zum Widerspruch

in sich selbst und schafft
Verantwortlichkeiten, die der begrenzten
menschlichen Autonomie nicht
angemessen sind. Medizinisches Handeln
muss immer wieder auf seine Verträglichkeit

mit den Menschen hin überprüft

werden. Eine Aufgabe, die nur
von allen Betroffenen gemeinsam
angepackt werden kann. Lösungen für die
einzelnen Fragen können sich nur in

einem Diskurs entwickeln. Dieser Diskurs
braucht Zeit und Räume. Schaffen wir
sie!

Alberto Bondolfi, Dr. theol.,
Privatdozent am Institut für
Sozialethik der Universität
Zürich, Präsident der Europäischen

Gesellschaft für ethische
Forschung, Mitglied der
zentralethischen Kommission der
Schweiz. Akademie der
Medizinischen Wissenschaften

Im Unterschied zum Tod selber, der sich

unserer empirischen Erfahrung und
unseren Gestaltungsmöglichkeiten
entzieht, liegt das Sterben bis zu einem
gewissen Grad noch in unseren Händen.
Durch die stetigen Fortschritte der
Medizin sind die Möglichkeiten, das Sterben

zu gestalten, noch grösser geworden.

Dies hat in der Debatte um die
Sterbehilfe zu verstärkten Kontroversen
geführt. Ein gemeinsamer Nenner der
Parteien in dieser Debatte ist der Bezug
auf das Tötungsverbot. Eine Stellungnahme

zum Thema setzt die
Auseinandersetzung mit dem Tötungsverbot an
sich voraus.

Entgegen der in christlichen Kreisen

weitverbreiteten Meinung ist das absolute

Tötungsverbot kein spezifisch
jüdisch-christliches Tabu, sondern es

kommt in allen Religionen vor. Wie in

anderen Glaubensrichtungen wurde
das Tötungsverbot auch im Christentum

nur bedingt angewendet. Als
Ausnahmen galten in der christlichen Tradition

bereits seit dem zweiten Jahrhundert

die Abtreibung, die milder bestraft
wurde als Mord, und die Tötung im

Krieg, die seit der zweiten Hälfte des

vierten Jahrhundert sogar als Pflicht
betrachtet wurde. Während «unschuldiges»

Leben nicht angetastet werden
durfte, glaubte man «schuldiges»
Leben unter bestimmten Umständen
vernichten zu dürfen. Heute ist Schuld kein
haltbares Kriterium mehr für Ausnahmen

vom absoluten Tötungsverbot.
Hingegen wird unterschieden zwischen
aktiver und passiver Sterbehilfe, Tun

und Unterlassen. Doch ist Unterlassen

immer unschuldig? Tun immer schuldig?

Wenn Leute wie Peter Singer diese

Unterscheidung in Frage stellen, so hat
das zumindest einen Nutzen: Wir sind

gezwungen, nach alternativen Kriterien
zu suchen.

Solange das Strafrecht als Zeugnis
unserer Zivilisation aktive Sterbehilfe

strenger ahndet als passive, wird sich

der Arzt entscheiden, keine aktive
Sterbehilfe zu leisten, um sich moralisch,
gesellschaftlich und rechtlich zu entlasten.

Die Debatte im Nationalrat ist ein

Zeichen dafür, dass die Exekutive ein

entsprechendes Regulierungsbedürfnis
erkannt hat. An welchen Kriterien soll
sich der Arzt in Zukunft orientieren
können?
1. Ein wichtiges Stichwort ist die

Autonomie des Patienten: Dieser soll selber

über die Umstände und über die
Tatsache seines Sterbens entscheiden

dürfen. Grundsätzlich hat der
Patient auch das Recht, Selbstmord

zu begehen. Drittpersonen sind aber
nicht verpflichtet, ihm dabei zu
helfen.

2. Der Arzt ist verpflichtet, Leiden zu
minimieren.

3. Prinzipielle Berücksichtigung des

Tötungsverbotes, wobei dieses Prinzip
nicht absolut gelten soll. Sowohl in

empirischer als auch in normativer
Hinsicht ist dies ein heikler Punkt.
Gesetzliche Richtlinien, die sich dazu

äussern, welches die Umstände sind,
unter denen aktive Tötung nicht
bestraft werden soll, bringen eine

Bürokratisierung des Todes mit sich.

Diese Bürokratisierung ist
unumgänglich, wenn sichergestellt werden

soll, dass wir nicht auf eine
schiefe Bahn geraten. Es muss in der

Gesetzgebung eine Mitte gefunden
werden, die weder dem
Machbarkeitswahn unbeschränkte Freiheit
lässt noch Mord legitimiert.

Günter Stratenwerth, emeritierter
Professor für Strafrecht

und Rechtsphilosophie an der
Universität Basel

Die aktive Sterbehilfe ist nach geltendem

Recht verboten, selbst dann, wenn
sie «aus achtenswerten Beweggründen,

namentlich aus Mitleid», auf das

ernstliche und eindringliche Verlangen
des Betroffenen erfolgt. Als zulässig

gelten aber, im Endstadium einer
unheilbaren Krankheit, ärztliche Massnahmen,

die auf die Linderung schwerer
Leidenszustände abzielen, auch dann,

wenn sie das Leben des Patienten
möglicherweise verkürzen. Besonders
problematisch ist dagegen die Frage der

Fortführung oder des Abbruchs
lebenserhaltender Massnahmen bei Patienten,

mIi-:• •••" s Mm
Alberto Bondolfi im Gespräch mit Tagungsleiter

Matthias Mettner.

die nicht mehr bei Bewusstsein sind.
Die Medizin spricht hiervon einem
«vegetativen Zustand», der nach einem
Monat noch voll rückbildungsfähig sein

soll, nach einem Jahr hingegen mit
grösster Wahrscheinlichkeit nicht mehr.

In einem solchen Falle kommt es in

erster Linie auf den mutmasslichen Wil-

« Leben hat nur
dann noch eine
Würde, wenn es
funktionsfähig
ist. ff

len des Patienten an, der an sich das

Recht hat, medizinische Massnahmen
abzulehnen. Dabei ist zunächst von
Bedeutung, ob eine entsprechende
Patientenverfügung vorliegt. Deren
Verbindlichkeit hängt aber davon ab, dass

der Patient bei dieser Verfügung über
ihre Tragweite hinreichend informiert
war, dass der in der Verfügung
beschriebene Zustand zweifelsfrei vorliegt
und dass es keinen Grund für die
Annahme gibt, dass er seinen Willen geändert

haben könnte. Liegt keine solche

Verfügung vor, so kann sich der
mutmassliche Wille des Patienten unter
Umständen auch aus Äusserungen
gegenüber seinem Hausarzt oder seinen

Angehörigen ergeben.
Lässt sich der mutmassliche Wille

des Patienten nicht oder nicht mit
genügender Sicherheit feststellen, so

gehen die Meinungen auseinander. Der
deutsche Bundesgerichtshof und ein
Teil der deutschen Doktrin wollen den

Arzt in solchem Falle verpflichten, die

lebensverlängernden Massnahmen notfalls

über Jahre hinweg fortzuführen. In

neuerer Zeit mehren sich aber die Stimmen,

die dafür eintreten, die Pflicht des

Arztes zur Lebenserhaltung zu begrenzen,

und zwar unter dem Gesichtspunkt,

ob für den (irreversibel bewusst-
losen) Betroffenen noch ein Rest an



TOD UND STERBEN

Ursula Steiner-König: «Sterben soll in den
Lebensschutz integriert werden».

sinnvollem Leben möglich wäre, was
aus dessen Perspektive, nicht dem der

Angehörigen oder gar der Allgemeinheit,

zu beurteilen ist. Fehlt es daran, so
soll der Arzt nach den Richtlinien der
Schweizerischen Akademie der
Medizinischen Wissenschaften auf lebensverlängernde

Massnahmen verzichten und
früher eingeleitete Massnahmen dieser
Art abbrechen dürfen. Welche dieser
beiden Auffassungen richtiger ist, kann
nicht mehr mit juristischen Argumenten,

sondern muss von der Gesellschaft
entschieden werden.

Ursula Steiner-König, Dr. med.
FMH für Psychiatrie und
Psychotherapie, seit 1992 Mitglied der
Zentralen Ethischen Kommission

der Schweizerischen
Akademie der Medizinischen
Wissenschaften, seit 1994 Mitglied
des Zentralvorstands der FMH

Euthanasie heisst ursprünglich, «den
Austritt aus dem Leben erleichtern».
Heute wird das Wort als Synonym für
aktive Sterbehilfe gebraucht. Studien in

Holland, in Australien und in den USA

zum Umgang der Ärzte mit aktiver
Sterbehilfe machen deutlich, dass Ärzte sich

oft nicht imstande fühlen, zu beurteilen,

welches der Wille des äusserungs-
unfähigen Patienten ist. Viele von ihnen
finden es zudem schwierig, zu beurteilen,

ob der Sterbewunsch eines äusse-

rungsfähigen Patienten in einer
ausgeglichen psychischen Verfassung formuliert

wurde oder ob er Folge einer
Depression ist. Ein grosser Teil der befragten

Ärzte plädieren für die Palliativmedizin,

weil sie befürchten, dass sonst die
aktive Sterbehilfe an deren Stelle treten
könnte.

Um aktive Sterbehilfe unter
bestimmten Umständen zuzulassen,
müsste es möglich sein, rational zu
entscheiden, ob bei einem Patienten
Sterbehilfe angebracht ist oder nicht. Gibt
es solche objektive Steuerungs- und

Kontrollmöglichkeiten? - Viele Situationen

sind schwer durchschaubar, Zufäl¬

ligkeiten und irrationale Einflüsse spielen

mit, das psychosoziale Umfeld des

Patienten ist oft schwer zu analysieren.
Auch Diagnose und Prognose sind selten

eindeutig. Es ist fraglich, ob die

Gesetzgebung als statisches Gebilde der
extremen Dynamik der Medizin gerecht
werden kann. Der Zentralvorstand der
FMH ist der Meinung, dass mit den
Richtlinien für die Sterbehilfe der
SAMW (siehe Kasten) der Respekt des

Arztes vor dem Leben und Sterben des

Patienten garantiert ist. Er sieht keinen
Handlungsbedarf auf Gesetzesebene.

Als Richtschnur für das Handeln der
Medizinalpersonen gilt die Pflicht zur
Lebenshilfe auch am Ende des Lebens. Als

Begleiter des Sterbeprozesses hat der
Arzt keine Vollmacht zur Steuerung und

Beherrschung desselben. Er soll den
Patienten als Person ganz ernst nehmen
und seine eigenen Vorstellungen und
Wünsche darüber, wie sich das Sterben

zu vollziehen habe, zurückstellen. Und
doch fordern Grenzsituationen wie jene
des Sterbens zur Auseinandersetzung
mit Fragen nach Sinn und
Gestaltungsmöglichkeiten des Menschlichen heraus.
Positiv-rechtliche Normen können nicht
verhindern, dass Entscheidungen in

Grenzsituationen des Lebens vielfach
Gewissensentscheide bleiben. Angesichts

dieser Tatsache ist es dringend
nötig, dass Ärzte in ihrer Aus- und
Weiterbildung Anhaltspunkte dazu erhalten,
wie ärztliche Entscheidungen zustande
kommen (evidence-based medicine).

Zum Leben gehört als Gegenpol der
Freude auch das Leiden und der Tod.

Sogar aus juristischer Sicht soll Sterben
nicht vom Leben getrennt, sondern als

Vollendungs- und Reifungsprozess
angesehen und somit in den Lebensschutz

integriert werden. Dies gilt besonders
für den äusserungsunfähigen Patienten.

Wenn der Patient Urteils- und äus-

serungsfähig ist, soll ihm die Entscheidung

über Art und Zeitpunkt seines
Todes überlassen werden. Diese
Entscheidungsfreiheit hat jedoch dort ihre Grenzen,

wo die Freiheit des Arztes anfängt,
zu der es gehört, Suizidhilfe zu verweigern.

Welche Medizin wir wollen und welche

Medizin wir uns leisten können,
was ökonomisch tragbar und was
ethisch richtig ist, können Ärzte nicht
alleine entscheiden. Vielmehr muss eine
breite Öffentlichkeit sich mit diesen

Fragen auseinandersetzen und nach
vertretbaren und mehrheitsfähigen Lösungen

suchen. Denn, wie Jung sagte:
«Die Wissenschaft sucht die Wahrheit,
weil sie nicht im Besitz derselben ist.»

Franco Cavalli, Professor und
Chefarzt für Onkologie,
Locarno, Nationalrat (SP)

Cavalli hat sich im Parlament für die

Motion Ruffy ausgesprochen. Er ist
nicht sehr glücklich darüber, dass der

Expertengruppe (siehe Kasten), für deren

Zusammenstellung der Bundesrat

Motion Ruffy
(Angaben aus dem Bericht «Das Recht auf einen würdigen Tod» von Dr. med.
Ursula Steiner-König, Schweizerische Ärztezeitung, Band 76, Heft 1 1, 1995)

Im Herbst 1994 legte Nationalrat Victor Ruffy, SP, eine Motion zur Sterbehilfe ein,
die von 25 Abgeordneten mitunterzeichnet war. Sie hat folgenden Wortlaut:

«Trotz allen Mitteln, die für die Lebensverlängerung heute zur Verfügung
stehen, gibt es weiterhin unheilbare Krankheiten, welche mit fortschreitender
Entwicklung die Würde des Menschen in schwerer Weise beeinträchtigen. Angesichts

dieser Tatsache haben in unserer Gesellschaft immer mehr Menschen den

Wunsch, selber über ihr Ende mitbestimmen und in Würde sterben zu können.
Daher ersuche ich den Bundesrat, einen Entwurf für einen neuen Artikel 115bis
des Schweizerischen Strafgesetzbuches vorzulegen.»

Der Motion liegt ein Vorschlag der überparteilichen Arbeitsgruppe «A
propos» zugrunde, die einen Zusatz zu Artikel 115 ausgearbeitet hat, der die aktive

oder passive Sterbehilfe straffrei erklärt, wenn alle fünf folgenden Punkte
erfüllt sind:

- ernstes und unmittelbares Verlangen der kranken Person nach Sterbehilfe

- der Patient leidet an einer unheilbaren Krankheit mit irreversiblem Verlauf,
die mit unzumutbarem Leiden verbunden ist

- schriftliche Bestätigung des Befundes durch zwei diplomierte, unabhängige
Ärzte

- schriftliche Bestätigung der Urteilsfähigkeit des Patienten durch den zustän¬

digen kantonalen Amtsarzt

- ein vom Patienten ausgewählter diplomierter Arzt nimmt die Sterbehilfe vor.

Das Parlament hat die Motion als Postulat angenommen und eine Expertengruppe

eingesetzt.



TOD UND STERBEN

ein Jahr gebraucht hat, sieben Juristen
und nur eine Krankenschwester
angehören.

Regierende sind sich gewohnt,
ideologisch zu agieren und zu reagieren. In

der Debatte um den Umgang mit
Drogensucht und -süchtigen hat sich

gezeigt, dass die Diskussionen zu keinem
Ergebnis führten, solange ideologische
Argumente angeführt wurden. Erst

dank pragmatischer Bestandesaufnah-

« Die Zulassung der
aktiven Sterbehilfe
hat jedoch nichts
mit Euthanasie im
Sinne des
Nationalsozialismus

zu tun.

me wurden Schritte möglich. Auch die
Debatte um die aktive Sterbehilfe sollte
vermehrt sachlich geführt werden:
Anstelle einer unerschütterlichen
Weltanschauung sollte empathisches Erleben

treten.
Mit den heutigen technischen

Möglichkeiten der Medizin können viele
Akutkranke geheilt werden. Chronischkranke,

die ihre Schmerzen als

unerträglich empfinden, haben genügend
Zeit, um sich mit der Frage
auseinanderzusetzen, ob sie weiterleben wollen
oder nicht. Wenn ein Todkranker sterben

will, ist er darauf angewiesen, dass

die gesellschaftliche Norm ihm dies er¬

laubt. Bei vielen gesunden Menschen
besteht ein Widerspruch zwischen
dem, was sie als gesamtgesellschaftliche

Norm befürworten und dem, was
sie für sich selber wünschen. Diese beiden

Sichtweisen fallen beim Todkranken

zusammen.
Man stellt immer wieder fest, dass

die Wahrnehmung des Sterbens stark
von der Art und dem Grad der
Betroffenheit abhängig ist. Für Patienten
gehört es zu einem guten Tod, im

Schlaf, ruhig und schnell zu sterben. Für
das Pflegepersonal ist es wichtig, dass

die Symptome jederzeit unter Kontrolle
sind. Palliativmediziner sagen, dass die

palliative Medizin aktive Sterbehilfe
unnötig macht. Es gibt aber einen harten

Sockel von terminalen Patienten,
bei denen dies nicht zutrifft - was viele
Palliativmediziner als persönliche
Niederlage empfinden.

Befürchtungen, dass man durch
Nichtbestrafung der aktiven Sterbehilfe
die Tür zur Tötung von geistig
Behinderten öffnen würde, sind
gegenstandslos, weil aktive Sterbehilfe als

unabdingbare Voraussetzung die freie und
unbehinderte Willensäusserung der
Person, die sterben möchte, erfordert.
Euthanasie wird im deutschen
Sprachgebrauch mit negativen Gefühlen
assoziiert. Die Zulassung der aktiven Sterbehilfe

hat jedoch nichts mit Euthanasie
im Sinne des Nationalsozialismus zu
tun: Die NS-ldeologie war die pure
Negation der individuellen Entscheidungsfreiheit,

die aktive Sterbehilfe stellt
dagegen die extreme Anerkennung des

Rechts jeder Person dar, das eigene
Leben und den eigenen Tod zu gestalten.

Aktive Sterbehilfe steht nicht im
Widerspruch zur palliativen Medizin,
sondern ist lediglich der letzte Schritt in deren

Entwicklung. Sie ist ein extremer
und qualvoller Akt der Empathie und
Solidarität mit dem Patienten. Ein Leben
ohne Solidarität ist nicht denkbar. Ca-
valli wünscht sich, als Arzt nicht immer
nein sagen zu müssen auf die bange
Frage eines Patienten: Wenn alles schief

gehen sollte, werde ich dann am Ende

mit unerträglichem Leiden dahinsiechen

müssen, oder werden Sie mir
dann helfen können?

Die Paulus-Akademie stellt eine Dokumentation
der gesamten Tagung zusammen (evtl. in
Buchform), die voraussichtlich im Herbst erscheinen
wird. Neben den hier zusammengefassten Referaten

sind darin Beiträge von Regierungsrätin
Verena Diener, Zürich, Prof. Dr. Reinhard Schmitz-
Scherzer, Kassel, Prof. Dr. med. Frank'Nager, Mer-
lischachen, Dr. med. Roland Kunz, Winterthur,
Beatrice Marti, Winterthur, Matthias Mettner,
Zürich, und Dr. med. Regula Schnitz-Mannhart,
Köniz, sowie ein Gespräch zwischen Otto Nauer
(Ehemann einer an Alzheimer erkrankten Frau)
und Matthias Mettner aufgezeichnet. Diese
Dokumentation ist erhältlich bei: Paulus-Akademie,
Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zürich, Telefon 01

381 34 00
Die Paulus-Akademie führt im Rahmen der Angebote

«Psychologie für die Seelsorge und die
Begleitung von Menschen in Lebenskonflikten und
Lebenskrisen» Kurse in kleinerem Rahmen durch,
an denen es genügend Platz für Gespräche in der

Gruppe gibt, die in der Tagung vom 22./23. März
zu kurz gekommen sind. So findet vom 27. bis 29.
Oktober ein Weiterbildungskurs statt mit dem
Titel: «Der Himmel geht über allen auf» -
Einführung in die Praxis der Trauerbegleitung und
Trauerberatung.

In der Agenda vormerken:

Tagungen beim
Heimverband Schweiz

Fachtagung
erwachsene Behinderte

Lebenslange Bildung!
Utopie oder Wirklichkeit?

Montag, 1. September in Uster

E.D.E.-Kongress

5. Europäischer Kongress für
Leiterinnen und Leiter von
Altersheimen

Das Heim als Unternehmen?
Alters- und Pflegeheime im
Spannungsfeld von Aufgabe,
Struktur und Kultur
17. bis 19. September in Interlaken

Grapefruitsaft beeinflusst die Wirkung zahlreicher Medikamente

ARZNEI NICHT MIT GRAPEFRUIT
Es gibt eine ganze Anzahl Medikamente, die man wohl mit Wasser, nicht aber
mit Grapefruitsaft hinunterspülen sollte. Dazu gehören Mittel gegen Bluthochdruck

und Allergie, Schlafmittel und Hormone für Frauen.
Der Grund liegt in jener Substanz, die für den eigentümlichen Geschmack der

Grapefruit verantwortlich ist. Die Substanz «Naringin» zersetzt sich im Magen
und Darm. Dabei regt sie die Eingeweide an, mehr von dem Medikament
aufzunehmen. Da der Arzt aber nicht damit gerechnet hat, kann es zu Überdosierungen

kommen. Dies schreibt die unabhängige Schweizer Fachzeitschrift «Pharma-
kritik» (18. Jg., Nr. 7).

Im Fall von teuren, aber nur schwach wirksamen Aidsmedikamenten ist jedoch
genau diese Wirkung des Grapefruitsaftes überaus erwünscht. Er verdoppelt bis

verdreifacht nämlich die virustötende Kraft des Medikaments. So gesehen können

wenige Liter Saft einen Gegenwert von über tausend Franken erbringen.
Könnte man mit einem Gläschen Grapefruitsaft nicht auch Blutdruck-, Allergie-

und Schlafmittel sparen, indem man wegen der verstärkten Wirkung einfach

weniger davon nimmt? Nach dem Urteil der «Pharmakritik» ist davon abzuraten.
Die Wirkung des Saftes ist noch zu wenig exakt belegt.

Quelle:
B. Staub: Medikamente und Grapefruitsaft, Pharmakritik, Jg. 18, Nr. 7.1.1997 - zu beziehen bei

Informed AG, St. Gallen - http://www.infomed.org/pharma-kritik/


	Tagung an der Paulus-Akademie zur Debatte um die Sterbehilfe : menschenwürdig sterben

