
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 67 (1996)

Heft: 7

Artikel: Geistige Behinderung - eine radikale Verunsicherung der Sinnfrage :
warum gerade ich? Warum gerade mein Kind?

Autor: Junghardt, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SINNFRAGE

Geistige Behinderung - eine radikale Verunsicherung der Sinnfrage

WARUM GERADE ICH?
WARUM GERADE MEIN KIND?
Von Werner Junghardt, Heimleiter

Immer, wenn ein geistig behinderter Mensch geboren wird,
macht sich zunächst Betroffenheit breit. Die Diagnose «Geistig behindert»

trifft alle Beteiligten mitten ins Herz, besonders die Eltern. Für die betroffene

Familie entsteht eine aussergewöhnliche Situation. Viele Hoffnungen
müssen begraben werden, Einstellungen verändert, Hilfen organisiert werden.

Es ist immer wieder zu erleben, dass

Eltern ihr geistig behindertes Kind

ablehnen. Es ist immer wieder zu erleben,

dass Eltern in Resignation oder

Aggression verfallen. Die Frage «Warum

gerade ich? Warum gerade mein
Kind?» steht mehr oder weniger für
jede Mutter, für jeden Vater eines
behinderten Kindes. Aufgrund der Schädigung

ihres Kindes müssen die Eltern,

muss die ganze Familie häufig ihren Stil

ändern. Alles muss sich auf das behinderte

Kind einstellen. Häufig ist eine
soziale Isolation die Folge einer solchen

Änderung des Lebensstiles. Über Jahre

und Jahrzehnte hinweg ist die Last der
anfallenden Arbeit sehr gross. Die ständige

Beschäftigung mit dem geschädigten

Kind erschöpft die Kräfte der Eltern,

führt möglicherweise zu heftigen
Ehekrisen und entfremdet Eltern und

Geschwister ihrer Umwelt. Wir müssen
im Umgang besonders mit Eltern

schwerbehinderter Kinder diese
Stigmatisation deutlich sehen und damit
rechnen. Die Reaktionen der Umwelt
sind oft hart und ungerecht. Die Eltern

reagieren darauf sensibel und übersensibel.

Auch gesellschaftliche Aufklärung
und Wandlungen vermögen dieses

menschliche Problem nicht völlig aufzulösen.

Gesellschaftliche Hilfen sind nötig

und gefordert, ohne dass wir dabei

übersehen dürfen, dass die menschliche

Not, die nur diese Familie betrifft und

von ihr ausgehalten werden muss, damit

nicht völlig aufgelöst werden kann.

Die Betroffenheit der Eltern, die über

Jahre hin auszuhaltenden Belastungen
dürfen im Elternkontakt und in der
Arbeit mit den Eltern nicht übersehen

werden.
In seinem Buch «Eltern und ihr geistig

behindertes Kind. Das Bejahungsproblem»

(Düsseldorf 1975) weist Paul

Sporken darauf hin, dass der Beja-

hungsprozess stark von der Umgebung
beeinflusst wird. Auf Seite 107 schreibt

er: «Wir müssen dafür Sorge tragen,
dass in unserer Gesellschaft eine
Mentalität entsteht, die die Eltern geistig
behinderter Kinder sie selbst sein lässt

und ihr Leid nicht grösser macht, als es

schon ist. Unsere Aufgabe ist es, eine
Reihe von Unrichtigkeiten... auszuräumen.

Dadurch können wir verhindern,
dass die Eltern neben den weiss Gott
schweren Bejahungsproblemen auch
noch das Unverständnis der Umgebung
verkraften müssen.» Sporken bagatellisiert

hier also nicht die zu beobachtende

erhöhte Sensibilität der Eltern,
sondern weist nachdrücklich darauf hin,

« Die Reaktionen
der Umwelt sind
oft hart und
ungerecht.

dass bei dem Problem der Bewältigung
und Bejahung eines geistig behinderten
Kindes die gesellschaftliche Umwelt
eine entscheidende Rolle spielt.

In die Tiefe der persönlichen
Betroffenheit steigt Mary Craig in ihrem Buch

«Bitterer Segen» (Leipzig 1985). Auf
Seite 102 schreibt sie: «Ich entdeckte

nur für mich, was schon viele andere

vor mir entdeckt hatten: Dass das
Leiden gewöhnliche Leute aussergewöhnliche

Dinge lehren kann.
Ich glaube nicht, dass jegliches

Leiden letztlich absurd oder sinnlos ist.

Aber es ist oft schwer, sich immer wieder

davon zu überzeugen. Wenn
jemand, den wir lieben, im Sterben liegt
oder einen schweren Unfall hatte,

wenn ein Kind brutal ermordet wird
oder an Krebs stirbt, wenn eine tiefe

Beziehung zerbricht oder wenn eine

Enttäuschung oder ein plötzlicher
Umsturz eintritt, kann Verzweiflung um

sich greifen. Wir sind dem Elend
preisgegeben. Wir schlagen mit den Fäusten
in die Luft und stellen jene vergebliche
Frage: Warum? Warum, warum, warum?

Und in erster Linie, warum MIR?

Womit habe ich das verdient? Wenn ich

Gott wäre, ich würde nicht erlauben,
dass so schreckliche Dinge geschähen.
Wie kann es einen Gott der Liebe

geben, wenn die Welt voller Leid ist? In

diesem Moment ist man voller Hohn
und Verachtung. So stellen wir uns
selbst zwei entsetzliche Alternativen:
Entweder ist Gott gefühllos, ungerecht,
ohne Erbarmen, ein Superwesen, das

sich am Elend seiner Geschöpfe weidet,
oder es gibt keinen Gott, und wir treiben

in totaler Absurdität durch das

Leben. Es ist eine klassische Situation, in

der man nicht gewinnen kann.»
Sporken beschreibt in dem genannten

Buch die Phasen des Bejahungsprozesses

folgendermassen:
Unwissenheit - Unsicherheit - implizite

Leugnung - Entdecken der Wahrheit

bzw. die Wahrheitsmitteilung -
explizite Leugnung - Auflehnung - mit
dem Schicksal verhandeln Gram -
Bejahung.

Damit sind die Stationen auf dem

Weg zur Bewältigung der Diagnose
«Geistig behindert» grob umrissen.

Angedeutet wird damit auch, dass es

ein Kreuzweg ist, der zur Bewältigung,
zur Bejahung führt. Wenn die bohrende

Frage nach dem «Warum» langsam
überwunden werden kann, ist Lösung
sichtbar. Diese Lösung ist immer als Pro-

zess zu verstehen, als ein Weg, der zu
beschreiten ist, niemals aber im Sinne

einer abschliessenden Antwort oder
einer Lösung im mathematischen Sinn.

Das Leben selbst ist komplexer und
vielgestaltiger, als dass es sich in

Rechenaufgaben einfangen liesse. Gegenüber
einem so verletzten Leben aber, wie es

viele Eltern geistigbehinderter Kinder

zeichnet, ist Behutsamkeit angesagt.
Diskretion ist hier das «Know how»
unserer Begegnung, soll diese gelingen
und auf einen gemeinsamen Weg
gelangen. Diskretion sollte aber immer
eine Seite unserer Normalität sein, was
wiederum zeigt, wie sehr auch im

Umgang mit Eltern und Betroffenen

«Normalisierung» ihren Platz und Wert
hat.



SINNFRAGE

Die scheinbare Umkehrung
der Sinnfrage und ihre radikale
Auslotung

Ich denke zurück an die Beerdigung
eines Heimbewohners, ein Mann von
sechsunddreissig Jahren, der nur sechs

Wochen bei uns gelebt hatte. Paul

(Name geändert) hatte einen schweren
Genschaden (Morbus Langdon Down)
und war sehr schwer behindert. Seine
Eltern und besonders seine Mutter hatten

in einer Zeit, in der es noch keine

organisierten Förderungsmassnahmen
für geistig behinderte Kinder gab,
rührend für ihn gesorgt. In der kurzen
Zeit, in der er bei uns im Heim war, hatten

wir ihn aufgrund seiner fröhlichen
Lebensart liebgewonnen. Am Grabe
standen sein Vater und seine drei
Geschwister, alle älter als er. Alle Geschwister

hatten eine Hochschulausbildung
absolviert und stehen in einem
erfolgreichen Leben. Der plötzliche Tod von
Paul hatte uns alle sehr erschüttert.
Nach der Beerdigung wurden wir
Heimangehörigen von der Familie zum Essen

in eine Gaststätte eingeladen. Wir
waren dort völlig unter uns, und als wir
aufbrechen wollten, wurde uns bedeutet,

dass der älteste Sohn der Familie
noch eine Ansprache halten wolle. Und
hier geschah es, was uns so sehr betroffen

machte: der älteste Bruder von Paul

dankte seinem jüngsten Bruder, der
doch zeitlebens eigentlich eine Last für
diese Familie gewesen war - jedenfalls
von aussen betrachtet. Er dankte ihm

für alles, was Paul allen gegeben hat.
Kehrte sich hier die Sinnfrage nicht

völlig um? Was war es denn, was dieser
schwer geistig behinderte Bruder den

anderen, die so erfolgreich im Leben

stehen, gegeben hatte? Angesichts dieses

Grabes kehrte sich die Sinnfrage
scheinbar völlig um - und doch eben

nur scheinbar! Tatsächlich wurde sie in

ihrer ganzen Tiefe ausgelotet. Das, was
nur allzuoft als lebensunwert bezeichnet,

erhielt plötzlich Wert. Das, was
krank und verstümmelt und kümmerlich

war, war plötzlich voller Bedeutung

- von einer Bedeutung, die über das

Alltägliche, Vordergründige hinausreicht

und unserem Leben Tiefe und
eben Sinn verleiht. Sinn darin, dass wir
über uns hinaus verwiesen werden.
Sinn darin, dass wir uns um jemanden
kümmern können. Sinn darin, dass wir
bei jemandem verweilen können, dessen

Lebenssinn wohl darin besteht, zu
verweilen und aufmerksam zu machen
auf anderes als das, was wir tagtäglich
tun. An diesem Grabe wurde uns deutlich,

dass wir Menschen alle aufeinander

angewiesen sind, dass es etwas
gibt, was über uns hinausweist und
dass es sinnvoll ist, einander die Last

tragen zu helfen. Angesichts dieses
Todes wurde deutlich, dass scheinbar
unnütze Menschen in uns grosse Kräfte zu
wecken vermögen, dass scheinbar
sinnloses Leben unserem Leben Sinn zu
geben vermag. Vielleicht hat der Bruder
nach der Beerdigung von Paul in seiner
betroffenen und sehr persönlichen Art
zu danken nur das beschrieben, was
Mary Craig in ihrem erwähnten Buch so
beschreibt: «Das Leiden ist ziemlich
schwierig zu beschreiben. Es setzt
gegen unseren Willen ein und bringt unser

sorgfältig reguliertes Leben
durcheinander. Wir protestieren, stampfen
mit den Füssen und schreien nach
Wiederherstellung des vorherigen Zustan-
des. Wenn wir uns selbst dazu bringen
können, statt uns zu quälen, das Leid

anzunehmen, es mit unserem täglichen
Leben zu verbinden, dann werden wir
zwar noch in Dunkelheit umhertappen,
aber die Dunkelheit kann durch das

Versprechen auf Licht durchbrochen
werden. Es ist ein Paradoxon, aber
eines, das immer und immer wieder
durch individuelle Erfahrung ausgetragen

wurde: Nur in der Dunkelheit, in
der Leere und in der Hoffnungslosigkeit
finden wir unser wahres Selbst.»

Ein Heim: Kontrastgesellschaft.
Sinnsuche in einer
sinnverdrängenden Zeit

Es ist sicher nicht die Aufgabe eines
Heimes für Menschen mit einer schweren

Behinderung, Sinn zu schaffen.
Aber Sinnsuche fällt einem solchen
Haus schon zu. Es kann nicht ausbleiben,

dass unsere Heime in gewisser
Weise Inseln sind, Kontrastgesellschaft
darstellen nicht in einem elitären Sinn,
immer aber in einem existentiellen Sinn:
heilsam in ihrer Umgebung und für die
Hausbewohner zu wirken.

Ich möchte hier ganz eindeutig eine
Lanze für unsere Heime brechen, weil
ich meine, dass es auch in Zukunft nicht
ohne sie gehen wird und dass eine

gewisse, allzu scharfe Infragestellung
ihrer Existenzberechtigung das Kind mit
dem Bade ausschüttet. Heime sind

Kontrastgesellschaften, die nicht nur
dazu bestimmt sind, zu internieren oder

gar zu kasernieren, sondern Leben zu
schaffen und zu behüten. Und in dieser
behütenden Eigenschaft kontrastieren
sie sich gar sehr von einer nur allzuoft
erbarmungslosen, harten Leistungsgesellschaft.

Ein Heim ist auch Dienstgemeinschaft

und nicht nur Dienstleistung, das
seine Angebote qualifiziert verkauft.
Auch dies muss bei aller nachdrücklichen

Betonung einer klaren Professio-

nalisierung und Profilierung gesagt und
als konzeptionelles Element festgehal¬

ten werden. Ein wesenseigener Auftrag
eines Heimes ist wohl, in wachsamer
Mühe einen Traum Gestalt werden zu
lassen, Leben zu ermöglichen in einer
oft lebensfeindlichen Umwelt, Sinn zu
suchen, wo sinnzerstörende Mechanismen

Leben als lebensunwert und sinnlos

darstellen.
Heimat, Familie, Anerkennung,

Geborgenheit und Sicherheit sind Schlüs-

Das Leben selbst ist
komplexer
und vielgestaltiger,
als dass es sich
in Rechenaufgaben
einfangen liesse. a*

seibegriffe jeder Heimkultur, denen sich

jegliche Förderung und Therapie
unterzuordnen hat. So wirken unsere Heime

gegen diskriminierende und isolierende
Tendenzen in Gesellschaft und
Gesetzgebung und entwickeln eine verwandelnde,

eben heilsame Kraft.
Ein Heimleiter erzählte, dass er zu

einem Jubiläum eine Festschrift in Auftrag

gegeben habe. Daraufhin lebte ein
Journalist einige Zeit in der Einrichtung.
Zum Erstaunen und dann zur Freude
aller förderungsorientierten und
therapiefreundlichen Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern trug die Festschrift den
scheinbar konservativen Titel: «Behütet
und bejaht.» Und nach einigem
Nachdenken meinten alle: der Journalist
hatte Wesentliches erkannt.

Anschrift des Verfassers:

Werner Junghardt
Wohnheim LAUBIBERG

Munzachstrasse 25 D

4410 Liestal

Zu kaufen gesucht (antiquarisch):

Alther Karl,
Geschichte der
Schwachsinnigen-
fürsorge in der
Schweiz.
Herausgegeben vom Vorstand der
Schweiz. Gesellschaft für Erziehung

und Pflege Geistesschwacher,

Lieferung 1, Glarus 1923.

Chr. Bärtschi, Steinerstrasse 7,
3006 Bern, Tel. 031/352 32 12


	Geistige Behinderung - eine radikale Verunsicherung der Sinnfrage : warum gerade ich? Warum gerade mein Kind?

