
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 66 (1995)

Heft: 12

Artikel: Verändert die Demenz die Heime? : Sokrates - oder von der
Notwendigkeit der Verwirrung

Autor: Bärtschi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERBSTTAGUNG IN LENZBURG

Verändert die Demenz die Heime?

SOKRATES -
ODER VON DER NOTWENDIGKEIT
DER VERWIRRUNG
Von Christian Bärtschi

I.

Was um Himmels Willen hat denn
Sokrates auf dieser Tagung verloren?

Was hat er mit dem Begriff der
Verwirrung zu tun? Dies werden Sie sich

vielleicht gefragt haben, als Sie den Titel
meines Referats zu Gesicht bekommen
haben. Dass im gleichen Atemzug sogar
von der «Notwendigkeit der
Verwirrung» gesprochen wird, ist wohl,
könnte ich mir vorstellen, nicht weniger
provozierend, ging es doch in dieser

Tagung nicht zuletzt darum, sich mit
einem Phänomen auseinanderzusetzen,
mit dem Sie sich als Altersheimleute täglich

konfrontiert sehen, das von Ihnen
viel Geduld, Einfühlungsvermögen und
Verständnis verlangt und das Sie wohl
selbst Ihrem intimsten Feind nicht an
den Hals wünschen: mit dem Phänomen
der Demenz, der fortschreitenden
Altersverwirrung, das der Lebensqualität
im Greisenalter so viel Abbruch tut oder
doch zumindest zu tun scheint.

Nun, wenn ich hier von Verwirrung
spreche, so tue ich es als Nichtfachmann
in Altersheim-Fragen bzw. in Fragen der

Erkrankungen in dieser späten und letzten

Lebensphase. Ich bin dem Phänomen

der Altersdemenz bisher auch nicht
mehr als nur flüchtig begegnet; ich

wurde damit bisher gottlob noch nie
existentiell konfrontiert. Ich nehme es

aber selbstverständlich ernst und möchte

meine Hochachtung allen gegenüber
ausdrücken, die sich beruflich oder
privat diesem Sachverhalt zu stellen
haben. Aber das Phänomen der
Verwirrung kenne ich. Ich kenne es bei mir,
wie Sie es auch bei Ihnen kennen werden

- unabhängig vom Alter und von
der Erfahrung, unabhängig von Krankheit

und Gebrechen. Und damit komme
ich wieder zurück zu meinem Thema:
Sokrates - oder von der Notwendigkeit
der Verwirrung.

II.

Von Sokrates wissen wir nur wenig
wirklich Authentisches. Obwohl er als

ein grosser, namhafter Philosoph und
Menschheitslehrer von aussergewöhn-
licher Wirkungskraft gilt - er gehört zu

den «Erzvätern» abendländischer
Philosophie und beschäftigt bis heute jede
Philosophengeneration neu -, gibt es

von ihm keine eigenen schriftlichen
Zeugnisse. Keine Zeile ist von ihm selbst

überliefert; er scheint ganz und gar kein

Schreibtischphilosoph gewesen zu sein.
Was wir von ihm wissen, beruht auf
Zeugnissen seiner Schüler, seiner
Freunde und seiner Feinde. Nicht zuletzt
in diesem Sinne ist er mit Jesus Christus,
dem Begründer des Christentums,
vergleichbar, den wir ja auch nur aus den
Schriften der Evangelisten, die zum Teil

seine Jünger waren, und von Paulus
kennen. Sokrates' grösster, bedeutendster

und wichtigster Schüler war der
Ihnen allen bekannte Piaton, der, selber

Philosoph, ein eifriger Schreiber und
Chronist war. In seinen berühmten
«Dialogen» setzt er denn auch seinem Lehrer

ein einzigartiges, einmaliges Denkmal:

es ist Sokrates, den er als «Dialogführer»

auftreten und philosophische
Dispute führen lässt. Mit dem lustwandelnden

Phaidros unterhält er sich über
die Unsterblichkeit der Seele, mit Par-

menides über das Sein und das Nichtsein,

mit einem eleatischen Jüngling
über die Sophistik (die Kunst, den Partner

rhetorisch zu überzeugen, und sei es

auch nur mit Scheinargumenten), mit
Menon über das menschliche Lernen
bzw. über Fragen der Erkenntnis usw.
Allerdings ist bis heute umstritten, welche

Inhalte wirklich von Sokrates stammen

und welche Piaton selber
zuzuschreiben sind.

Nicht einmal das Geburtsjahr von
Sokrates ist mit Sicherheit übermittelt.
Man nimmt an, dass er zirka 470 v.Chr.
in Athen geboren wurde. Eindeutiger
bezeugt ist sein Todesjahr: mit zirka

siebzig Jahren wurde er im Jahre 399
von der athenischen Regierung zum
Tode verurteilt; umgeben von Freunden
und Schülern, musste er den
berühmtberüchtigten Giftbecher (Schierlingsbecher)

trinken. Vorgeworfen wurde
ihm zweierlei: einmal sei es gesetzwidrig,

nicht an die herkömmlichen
Götter zu glauben, zum andern
verderbe er die athenischen Jünglinge -

Der Philosoph Christian Bärtschi befasste sich
mit der Notwendigkeit der Verwirrung.

(Foto Erika Ritter)

was das auch immer heissen mochte.
Jedenfalls eines ist klar: Philosophen
lebten damals - und immer wieder im

Laufe der Geschichte - gefährlich...
Wir wissen weiter von ihm, dass

seine Mutter - Phainarete - Hebamme

war, was nicht ganz ohne Folgen für
sein eigenes Leben und Philosophieren
war. Er selber scheint von Beruf
Bildhauer gewesen zu sein, wobei er sich

offenbar lieber barfuss und ungepflegt
gekleidet auf den Strassen und Plätzen
Athens herumtrieb und wahllos Bürger
und Bewohner in langwierige
Gespräche verwickelte. Ob man ihn heute
als Hippie bezeichnen würde? Jedenfalls
findet sich bei einem ihm nicht besonders

wohlgewogenen Zeitgenossen und

Kollegen folgende wenig schmeichelhafte

Charakterisierung: «Steinmetz
war er sodann und weltverbessernder
Schwätzer, Zauberfürst der Hellenen,
spitzfindiger Rede Erfinder, Nasenrümp-
fer, Rhetorenverspotter, halbattischer
Heuchler» (Diogenes Laertios). Soll ich

noch beifügen, dass er verheiratet war
und eine Frau namens Xanthippe hatte,
die als zänkisches Weib in verschie-



HERBSTTAGUNG IN LENZBURG

denen Anekdoten Unsterblichkeit
erlangt hat. Seine nächsten Freunde
zeichnen allerdings ein durchaus freundlicheres

Bild seiner Ehe...

III.

Letzten Sommer, als mir die allgemeine
Themenstellung dieses Vortrags
bekanntgegeben wurde, fiel mir
augenblicklich eine Textstelle in Piatons Dialog
«Theaitetos» ein, in welcher Sokrates
den jungen Mathematiker Theaitetos in

ein Gespräch über die Frage wirklicher
Erkenntnis verwickelt. Im Verlaufe des

Dialogs kommt es zu folgendem
Wortwechsel. Ich lese Ihnen die betreffende
Textstelle vor:

SOKRATES: Also, du Lächerlicher hast
wohl niemals gehört, dass ich der Sohn
einer Hebamme bin, einer sehr berühmten

und mannhaften, der Phainarete?
THEAITETOS: Das habe ich wohl

schon gehört.
SOKRATES: Etwa auch, dass ich

dieselbe Kunst ausübe, hast du gehört?
THEAITETOS: Das keineswegs.
SOKRATES: Wisse denn, dass dem so

ist. Verrate mich aber nicht damit gegen
die anderen, denn es weiss niemand
von mir, Freund, dass ich diese Kunst
besitze. Da es nun die Leute nicht
wissen: so sagen sie mir dieses zwar auch
nicht nach, wohl aber, dass ich der
wunderlichste aller Menschen wäre und alle
in Verwirrung brächte. Gewiss hast du
das auch gehört?

THEAITETOS: Vielfältig
SOKRATES: Soll ich dir davon die

Ursache sagen?
THEAITETOS: Allerdings...

Sokrates hochinteressante Antwort -
wir werden später auf sie zurückkommen

- interessiert uns im Moment nicht.
Dafür wollen wir eine Weile beim Begriff
der «Verwirrung» verweilen.

Das Verb «verwirren» heisst auf ahd
«farwerran» oder «werran». Seine

Bedeutung ist: drehen, verwickeln (laut
Duden, Herkunftswörterbuch). Die
Substantive «Wurm» und «Wurst» (das
Vermischte, Vermengte) haben die gleiche
Wurzel.

«Werre» (mhd) oder «werra» (ahd)
bedeutet auch Krieg, Krise.

Auf dieses ahd «werra» gehen unter
anderem folgende heute gebräuchlichen

Ausdrücke zurück:

- verwirren, Verwirrung, verwirrt, Ver¬

wirrtheit
- irren, Irrtum, irr, verirren

- wirr, Wirrsal, Wirrwarr

- Irrungen und Wirrungen...
Im Griechischen geht der sokratische

Begriff der «Verwirrung» auf das Ver-
bum «aporein» zurück. Das Fremdwort

«Aporie» (die Unmöglichkeit, eine
richtige Entscheidung zu treffen) ist in

unseren heutigen Sprachgebrauch
übergegangen. Der Stamm des Wortes
heisst «poros» und bedeutet: Weg
durch einen Fluss, Furt, Meerenge,
durch die man das Meer überqueren
kann. Es will also sagen: für eine Durchfahrt

offen sein. Im Deutschen hat sich
das Lehnwort «Poren» eingebürgert: die
Poren der Haut erlauben einen
Austausch von Innen und Aussen; zu
denken ist dabei zum Beispiel an die

Schweissabsonderung. «Aporein» aber
bedeutet: keine Durchfahrt mehr
haben, nicht mehr wissen, wie man
weiterkommen kann, weil man keinen Weg
mehr vor sich sieht... Wenn also Sokrates

nachgesagt wird, er bringe die
Menschen in Verwirrung, so bedeutet dies:

er bringt es mit seinem Philosophieren
dahin, dass die Menschen nicht mehr
weiterwissen.

Eigentlich müssten wir uns jetzt
empören: der grosse Philosoph Sokrates

bringt offenbar nicht die von einem
Denker erwartete Klärung, Orientierung,

Führung - sondern das Gegenteil:
Verdunkelung, Ausweglosigkeit, kurz:

Verwirrung. Die Frage drängt sich auf:
Wurde er also zu Recht als Verführer
zum Tode verurteilt?

IV.

Wäre da nicht seine andere Aussage, die
ihn - gleich seiner Mutter - als Geburtshelferin,

als «Hebamme» charakterisieren

würde... Wäre da nicht auch jener
berühmte Orakelspruch aus Delphi,
welcher ihn, Sokrates, als den «weisesten
aller Griechen» bezeichnete. Sokrates
selber kann diesem Spruch, will er nicht
die Autorität der göttlichen Offenbarung

in Zweifel ziehen, nur folgenden
Sinn abgewinnen: Nur insofern bin ich

also weiser als meine Zeitgenossen, als

ich zumindest weiss, dass ich nichts
weiss. Dieses sein «Ich weiss, dass ich

nichts weiss» ist ja auch zum leider oft
missverstandenen kulturellen
Allgemeingut westlicher Aphoristik verkommen.

Andere hingegen, meint er -
Politiker, Handwerker, Künstler -, sind zwar
auch unwissend, sie tun jedoch so, als

ob sie wüssten, prahlen mit vermeintlichen

Kenntnissen, die sich jedoch als

blosses Scheinwissen entlarven lassen.

Der wirklichen Wahrheit scheint er also

doch ein Schrittchen näher zu sein,
indem ihm eben dieses Scheinwissen
nicht im Wege steht.

Als Philosoph geht Sokrates von
folgenden Überzeugungen aus:

1. Wer zum wahren Wissen finden
will, muss sich zunächst von all dem
Scheinwissen befreien, das er sich im

Laufe des Lebens angeeignet hat.
Scheinwissen: nicht hinterfragte,
übernommene Meinungen, Urteile,
Überzeugungen, moralische Vorstellungen
usw. Der erste Schritt zum wirklichen
Wissen ist notgedrungenermassen ein

«negativer»: .radikaler Abbau, Abschied

von liebgewordenen Ansichten. Abbau
bis zum Nadelöhr des «ich weiss, dass

ich nichts weiss». Dieser Abbau ist

schmerzhaft, er kann die Menschen in

Verwirrung stürzen, in Krisen - heute
würde man wohl sagen: in eine Sinnkrise.

Sokrates ist insofern der grosse
«Verwirrer», als er bei seinen Gesprächspartnern

eben diesen Prozess in Gang zu
setzen versucht. Hierin ist er denn auch

unerbittlich, duldet er keine Halbheiten
oder faulen Kompromisse. Wenn es in

seinem Todesurteil heisst, er habe die
athenische Jugend «verführt», so ist

damit eben dieser Prozess angesprochen.

Er will den Menschen nicht mehr
und nicht weniger als zum eigenen Denken

zwingen: eine offenbar mühevolle
und nicht ungefährliche Angelegenheit.
Zum Wesentlichen, Wirklichen, Wahren
vorzustossen bedeutet für ihn aber
Heilung, wie es an einer anderen
berühmten Stelle, im sog.
«Höhlengleichnis» heisst. Wir stehen hier also

gewissermassen vor einem philosophischen

Paradoxon: Heilung ist nur möglich,

wenn dieser die Verwirrung vorausgeht...

2. Sokrates ist überzeugt, dass der
Mensch in seiner Seele wirkliches Wissen

trägt. Lernen, Wissen ist letztlich

Wiedererinnerung, können wir im
berühmten Menon-Dialog lesen. Aber
eben: zuerst muss aufgeräumt
(abgeräumt!), gerodet werden, zuerst führt
der Weg ins Dunkel der Verwirrung -
«soll das, was bis jetzt gegolten hat,

jetzt plötzlich nicht mehr gelten?». Und
hier nun setzt die zweite sokratische

Tätigkeit ein: diejenige der Maieutik, der
Geburtshilfe.

Sokrates selbst charakterisiert diese

seine Tätigkeit im schon erwähnten
Theaitetos-Dialog. «Von meiner
Hebammenkunst», sagt er, «gilt folgendes:
Männern leiste ich Geburtshilfe und
nicht Frauen... Für die gebärenden Seelen

trägt sie Sorge, nicht für die Leiber.

Das Grösste aber an unserer Kunst ist
dieses, dass sie imstande ist zu prüfen,
ob die Seele des Jünglings ein Trugbild
und Falschheit zu gebären im Begriff ist
oder Fruchtbares und Echtes...»

V.

Diese soeben charakterisierte sokratische

Grundüberzeugung stellt so etwas
wie eine pädagogische Ursituation dar,

bzw. es lässt sich daraus ein pädagogischer

Ansatz ableiten. Als Pädagoge



HERBSTTAGUNG IN LENZBURG

möchte ich - im Sinne eines Exkurses -
kurz darauf eintreten.

In unseren Tagen wurde die «somatische

Methode» von Martin Wagenschein

(1896 bis 1988) für die Schule

fruchtbar gemacht. Wagenschein
stammt ursprünglich aus dem Kreis um
Paul Geheb und dessen Odenwaldschule.

Sein didaktisches Vorgehen nennt er:
die «genetisch-sokratisch-exemplarische
Methode». Es würde zu weit führen
(und auch etwas vom Thema
wegführen), wollte ich den Wagenschein'-
schen Ansatz im einzelnen darstellen.

Nur soviel: Als Lehrer versteht sich

Wagenschein vor allem als Fragender.
Auch der Schüler soll zunächst zu
diesem «Ich-weiss-dass-ich-nichts-Weiss»-
Erlebnis geführt werden - mit anderen
Worten: in die Verwirrung - besser,

pädagogischer: in die produktive
Verwirrung:

«Ein genetischer Lehrgang wird also
insofern im sokratischen Gespräch
seinen Weg suchen, als ihm Verwirrungen
nur recht sein können. Der Lehrer wird
sie sogar begünstigen...»

1. Stufe also: Abbau von Scheinwissen.

2. Stufe: Zustand der Verwirrung. «Jetzt
weiss ich überhaupt nichts mehr...!»

3. Stufe: Aufbau von wirklichem
Wissen durch «selbstentdeckendes
Lernen», wobei der Lehrer als

Fragender (auf die richtige Fragestellung
kommt es an) «Geburtshilfe» leistet.
Er vermittelt also nicht in erster Linie

Wissen, sondern schafft die

Bedingungen, unter welchen der Schüler
selber und selbständig fündig wird...

In diesem ersten Teil habe ich von der

pädagogischen Verwirrung gesprochen.

Sie bezeichnet einen Durchgang:
denjenigen vom Scheinwissen zum
wirklichen Wissen. Die pädagogische
Verwirrung ist eine Chance; sie stellt
gewissermassen den «Verwirrungs-
Glücksfall» dar. Es ist eine fruchtbare,
notwendige Verwirrung. Sie zu ertragen,

sich ihr zu stellen, auszuliefern, ist

entscheidend für unsere persönliche
Lernfähigkeit, mehr noch: für unsere
persönliche Lebendigkeit und Beweglichkeit.

In diesem Sinne wünsche ich

uns allen immer wieder neue somatische

Verwirrungen!

VI.

Verwirrtheit hat aber noch weitere
Dimensionen. Neben der pädagogischen

möchte ich zunächst noch auf die
Verwirrtheit als existentielle Konstituante

zu sprechen kommen. Verwirrtheit als

anthropologisch-existentielle Dimension

scheint offenbar zum Menschen zu

gehören...
Von einer «Urverwirrung» ist bereits

in den ersten Kapiteln der Bibel die
Rede. Sie alle kennen sicher die
Geschichte vom Turmbau zu Babel in

Genesis 11. Flier scheint es vor allem die
menschliche Hybris zu sein, die zur
folgenreichen und folgenschweren
«babylonischen Sprachverwirrung» geführt
hat.

Diese alttestamentliche Geschichte
ist eine archetypische Schilderung eines

Vorgangs, der sich im Laufe der
Geschichte - bis heute - immer wieder
wiederholt hat: «Wohlauf, lasst uns eine
Stadt und einen Turm bauen, dessen

Spitze bis in den Himmel reiche, dass wir
uns einen Namen machen...» Und die

göttliche Antwort auf dieses das
menschliche Mass sprengende Ansinnen?

«Wohlauf, lasst uns herniederfahren

und dort ihre Sprache verwirren,
dass keiner des anderen Sprache verstehe

I So zerstreute sie der Herr von dort in
alle Länder, dass sie aufhören mussten,
die Stadt zu bauen...»

Ich will hier und heute nicht darauf
eingehen, was sich hinter diesen
eindrucksvollen Bildern verbirgt, was mit
diesem «Sich-einen-Namen-Machen»
gemeint ist. Aber es ist als ob hier - als

Folge - der Anfang eines «Ur-Kommuni-
kationsproblems» beschrieben würde:
menschliche Überheblichkeit führt zu

Kommunikationsstörungen, Verwirrung
entsteht dort, wo man nicht mehr die

gleiche Sprache spricht. Und sprachliches

Nichtverstehen führt in die
Vereinzelung, in die Isolation und schliesslich
in die Zerstreuung.

Erlauben Sie mir, hier ein persönliches,

zugegebenermassen leichtgewichtiges

Erlebnis einzuschieben, wo ich am
eigenen Leib etwas von dieser Verwirrtheit

erlebt habe. Zusammen mit einem
Freund verbrachte ich im Sommer 1987
ein paar Wochen in China. Mit einer

englischsprechenden Reisegruppe waren

wir von Berlin aus nach Moskau und

von dort mit der transsibirischen Eisenbahn

nach Peking gefahren. Alles war
bestens organisiert: Essen, Unterkunft,
Sehenswürdigkeiten. Überall standen
sympathische Übersetzerinnen zur
Verfügung, die uns Land und Leute
näherzubringen versuchten. In Peking
beschlossen wir, uns von der Gruppe zu
lösen und auf eigene Faust nach
Schanghai zu reisen, wo uns Bekannte
erwarteten. Zunächst galt es nun, ein
Reisebüro ausfindig zu machen, wo wir
einen Flug nach Schanghai buchen
konnten. Ich brauche nicht zu erwähnen,

dass keiner von uns des Chinesischen

mächtig war... Endlich, nach

langem Suchen, standen wir vor so einem
Büro und suchten uns zu orientieren. An

etwa einem Dutzend Schaltern wurden
Reisewillige bedient; vor jedem dieser
Schalter hatte sich eine lange Schlange
gebildet. Wo sollten wir uns einreihen?
Alles war zwar gross und offenbar
übersichtlich angeschrieben, aber eben:
ausschliesslich in schwungvollen chinesischen

Schriftzeichen. Uns fehlte
buchstäblich jeglicher, selbst der geringste
Flinweis, wohin wir uns mit unserem
Anliegen wenden sollten. Weder die
Schrift noch die gesprochene Sprache
erlaubten uns, uns zu orientieren; es

kam uns vor, wie wenn wir uns in eine
andere, uns unbekannte Dimension verirrt

hätten. Und doch waren um uns
herum Menschen, mit uns vergleichbare
Wesen, die von unseren Problemen
keine Ahnung zu haben schienen. Unsere

absolute Verlegenheit und Verwirrtheit

rief schliesslich chinesische
Hilfsbereitschaft auf den Plan: nur mit dem
Beistand eines spontanen Übersetzers
kamen wir schliesslich nach langem Hin
und Her zu unseren Flugtickets - und
damit zu Menschen, die wieder unsere
Sprache sprachen...

Von der existentiellen Verwirrung
spricht auch der Apostel Paulus, wenn
er in 1. Kor. 13,12 sagt:

«Jetzt sehen wir noch wie in einem
Spiegel alles in dunklen Konturen... Jetzt
ist mein Erkennen Stückwerk...»

Was wir von der Wirklichkeit sehen,
ist undeutlich, schemenhaft - trotz Brillen

und anderen optischen Hilfsmitteln.
Unsere Sinneswahrnehmungen seien

verzerrt, subjektiv, einseitig, lehrt uns
selbst die exakte Wissenschaft. Nicht
von ungefähr heisst ein Buch von Paul

Watzlawick: «Wie wirklich ist die
Wirklichkeit?»

Auch Goethe hat sich in seinem
«Faust» intensiv mit dieser existentiellen

Verwirrung auseinandergesetzt.
Anlehnend an die alttestamentliche Hiobs-
Geschichte lässt er im «Prolog im
Himmel» den Herrn in bezug auf Faust

sagen:
«Wenn er mir jetzt auch nur verworren

dient...»

Und später:
«Es irrt der Mensch, solang er

strebt...»

Schliesslich Martin Heidegger, der
Philosoph der «menschlichen Existenz».
Er verbindet unser Dasein mit dem
Begriff des «Holzweges» (es ist dies ja
auch der Titel eines seiner Bücher). «Auf
dem Holzweg sein» - wir alle kennen
diesen Ausdruck, der besagt, dass wir -
nicht nur physisch - in die Irre gegangen
sind. Holzwege, Holzerwege sind
bekanntlich vielversprechende Strassen,
die in den Wald führen. Aber plötzlich
sind sie zu Ende, hören sie einfach auf.



HERBSTTAGUNG IN LENZBURG

Es sind eben Sackgassen; was bleibt, ist

die Umkehr.

Allerdings: Das ist immer nur die eine
Seite. Sowohl der Apostel Paulus als

auch Goethe wissen noch um eine
andere Seite, um eine weitere Dimension.

Ich werde gegen den Schluss darauf

zurückkommen.

VII.

Im Zentrum dieser Tagung stand aber
noch eine andere Form der Verwirrung:
die Demenz, die Verwirrtheit alternder
und alter Menschen.

Ich möchte diese Art der Verwirrung
die anthropologische - oder vielleicht
besser: die biographische nennen. Sie

trifft, wie wir wissen, nicht alle
Menschen; es gibt alte Leute, Greisinnen und

Greise, die ein hohes, höchstes Alter in

erstaunlicher Frische und Klarheit
erreichen, denen kein intellektueller oder
geistiger Abbau die Qualität der letzten
Lebensetappe schmälert. Selbstverständlich

nehmen wir ohne weiteres
eine gewisse Verlangsamung oder
Ermüdung in diesem Alter in Kauf, ohne

gleich voreilig von einer senilen Demenz

zu sprechen. So möchten wir ja alle,
nehme ich an, alt werden.

Aber eben, es gibt andere, wahrhaft
bedauernswerte und tragische Entwicklungen.

Der Alzheimerkranke, der seines

Gedächtnisses verlustig geht, der
zunehmend orientierungsios dahinlebt,
dessen sprachlicher Ausdruck verfällt
und dessen Identität und Ich-Bewusst-
sein sich aufzulösen scheinen. Die
sogenannte Demenz kann sich zu schwierigem

asozialem Verhalten steigern; eine

allgemeine Senkung des Persönlichkeitsniveaus

tritt ein.
Ich möchte nicht weiter auf diese

vielfältigen und doch eindeutigen
Symptome eintreten. Sie kennen sie besser

als ich, Sie sind damit täglich konfrontiert.

Und diese Konfrontation bedeutet
gleichzeitig eine Herausforderung: Es ist

ja nicht nur die Verwirrung des Klienten,
die uns zu schaffen macht, sondern sein

Zustand der Verwirrung kann auch mich
in Verwirrung und Unsicherheit stürzen.
Wie ihm begegnen? Wie ihn tragen,
ertragen? Zwei verschiedene, scheinbar
sich ausschliessende Wirklichkeiten
begegnen sich, prallen aufeinander -
welche ist jetzt wirklich «wirklich»?
mögen Sie sich auch schon gefragt
haben.

Ich habe vor kurzem den Roman «Ich

glaube, ich fahre in die Highlands» von
Margaret Forster gelesen. Vielleicht,
dass es sich um einen Bestseller in Ihren
Kreisen handelt. Mich hat das Buch

beeindruckt, erschüttert. Es wird darin -
aus der Perspektive der Schwiegertochter

und der Enkelin - die Geschichte des

zunehmenden Verfalls der an der
Alzheimerkrankheit leidenden Grossmutter
geschildert. Realistisch, ohne falsche
Scheu wird erzählt, wie das sorgfältig
aufgebaute Betreuungsnetz trotz
bestem Willen der Belastung nicht
standhält und das ganze Familiengefüge
darob zusammenzubrechen droht. Die

Familienmitglieder überfordern sich -
bis sie sich endlich schweren Herzens
entschliessen, die Grossmutter «wegzugeben»,

das heisst in einer spezialisierten

Klinik zu internieren.
Nicht aus Gefühllosigkeit, nein, aus

Verzweiflung notiert sich die Enkelin die
harten Fragen in ihr Tagebuch:

Warum bringen sich nicht mehr
Menschen um, wenn sie alt werden?

Warum hält man alte Leute
überhaupt am Leben?

Haben die Frauen nicht ebenso

genug wie die Männer?
Ist vielleicht jemand so nett, mir eine

Antwort zu geben?

Aber auch:
Wenn es bei mir so weit ist, werde

ich es nicht zulassen.
Wenn es bei mir so weit ist, werde

ich auf keinen geheimnisvollen Weg
vertrauen.

Wenn es bei mir soweit ist, werde ich

sagen, ich hätte genug, und werde
abtreten.

Das heisst, wenn es bei mir so weit ist
wie bei Grossmutter, wenn es dann
genau so weit ist wie bei ihr.

Aber dann würde ich nicht dazu
imstande sein, oder?

Nun, wie gehen wir mit solchen Fragen

um? Muss es bei der Verzweiflung
bleiben? Haben wir eine sichere

Antwort darauf?

VIII.

Schauen wir uns die von mir postulierten

«Verwirrungs-Kategorien» nochmals

an:

• Die pädagogische Verwirrung
stellt eine zeitlich begrenzte
Durchgangssi zulassen, sofern wir uns
verwirren lassen. Sie ist fruchtbar,
notwendig, sie verändert uns im Sinne
einer Erweiterung, Vertiefung, Ver-

wesentlichung.

• Die anthropologisch-existentielle
Verwirrung gehört zu unserem
Menschsein. Sie prägt unser ganzes
Leben - ob wir's merken oder nicht,
ob wir uns damit abgefunden haben
oder nicht. Wir stehen als Menschen

gewissermassen unter dem Fluch der

babylonischen Sprachverwirrung.

Nun hatte aber bereits Goethe eine

Ahnung von einer weiteren Dimension.

Es irrt der Mensch zwar, solang
er strebt (bzw. lebt). Aber er dichtet
weiter: «Wer immer strebend sich

bemüht, den können wir erlösen.»
Und auch seine andere Aussage
endet nicht ohne Hoffnung: «Wenn

er (Faust) mir jetzt auch nur verworren

dient, so werd ich ihn bald in die
Klarheit führen...»
Die existentielle Verwirrung: Auch
sie könnte in einem gewissen Sinn als

Übergang angesehen werden, insofern

wir das hiesige, sichtbare und

begrenzte Leben nicht als einzige
und ausschliessliche Daseinsform
betrachteten. Der Apostel Paulus will
doch wohl eben auch auf diesen
Tatbestand hinweisen: der dunkle Spiegel

ist für ihn nicht das Letzte und

Einzige: «Einmal werden wir alles
schauen von Angesicht zu Angesicht.
Jetzt ist mein Erkennen Stückwerk.
Dann aber werde ich im Strome des

wahren Erkennens stehen, in
welchem Erkennen und Erkanntwerden
eines sind...»
Aber statt kommende Welten und
Daseinsformen zu bemühen, darf ja
darauf hingewiesen werden, dass die

Fragen, die der Mythos von der
babylonischen Sprachverwirrung aufwirft,
im Neuen Testament eine
überraschende Antwort findet, die den
alttestamentlichen Fluch auflöst: In

der Pfingstgeschichte wird erzählt,
dass unter dem Wirken des Geistes

ein neues gegenseitiges Verstehen

möglich wird - jenseits aller menschlichen

Partikulärsprachen...

• Die biographische Verwirrung.
Am schwersten tue ich mir, ich muss
es gestehen, mit ihr. Dürfen wir auch
sie unter dem Aspekt eines gewissen
Übergangs deutend zu verstehen
versuchen? Fragend möchte ich mich
diesem Phänomen nähern. Ist die mir
zunächst fremde Wirklichkeit
dementer Menschen ihre Form, sich

auf den Übergang vom Leben zum
Tod vorzubereiten? Ist es ihre Form

loszulassen, sich abzunabeln von all

den Verstrickungen in einer scheinbar

logisch geordneten Wirklichkeit?

- Ich weiss es nicht, ich wage nicht,
diese Fragen zu beantworten. Nur so
viel weiss ich: auch der verwirrte, der
demente Mensch ist ganz Mensch
und in diesem Sinne auch ganz
Mitmensch, bis zum letzten Atemzug. Er

mag sich in Dimensionen bewegen,
die mir fremd sind, zu denen ich keinen

Zugang habe. Soll, muss ich

versuchen, ihn in meine Wirklichkeit
zurückzuzwingen? Muss ich ihn
einem sogenannten «Wirklichkeits-



HERBSTTAGUNG IN LENZBURG

training» unterwerfen? Ich denke,
ich tue gut daran, wenn ich mich
immer wieder bemühe, seine
Wirklichkeit zu akzeptieren, mir Mühe
gebe, ihn trotz allem zu verstehen.
Vielleicht muss ich ja Schritte in seine
scheinbar verquere geistige
Landschaft wagen, muss ich akzeptieren,
dass er eben nicht «weise» und

«abgeklärt» ist...

Ich bin bei der Vorbereitung dieses

Vortrags auf ein Buch gestossen, das

einen «Altersmythos» in Frage stellt:

denjenigen des «weisen Alten». Es

stammt vom bekannten Jungianer Adolf
Guggenbühl und trägt den provokati-
ven Titel: «Die närrischen Alten». «Lasst

uns», sagt er, «den alten Weisen begraben.

Wir wollen vom närrischen Alten,
vom ,gschpässige Alte' inspiriert und
geleitet werden.» Das Annehmen des

körperlichen und geistigen Zerfalls
nähere sich einer bestimmten Art von
Weisheit mehr als dessen Ablehnung:
«Kann sich der alternde Mensch mit den
schrecklichen Seiten des Älterwerdens
konfrontieren, auch mit dem seelischen,

geistigen und körperlichen Defizit, mit
der Angst, immer mehr senil und
dement zu werden, so gibt ihm das eine
besondere Seelenqualität, die viel
wertvoller ist als die banale, abgeklärte
Weisheit... Annahme der Narrheit des Alters,
Ablehnung der projizierten Weisheit
bedeutet, im wahren Sinne individuiert
zu werden.» Und: «Er muss nicht fit bleiben

- weder körperlich noch geistig -,
ausser er falle wohlmeinenden Altersbetreuern

in die Hände, die ihn nach ihren
eigenen Vorstellungen integrieren,
normalisieren und aktivieren wollen...»

Ein Plädoyer für die närrischen Alten
also, für die Möglichkeit der Narrheit an
sich... Wem käme dabei nicht die
Gestalt des heiligen Franziskus in den
Sinn, der als «heiliger Narr» oder als

«Gottesnarr» in die Geschichte

eingegangen ist? Nach einer Legende soll er
sich nach seiner Bekehrung in seiner
Vaterstadt des öftern provozierend
närrisch aufgeführt haben; ja selbst davor
schreckte er nicht zurück, sich in aller
Öffentlichkeit all seiner Kleider zu
entledigen... Hand auf Herz: Was würden wir
von einem solchen Klienten halten?

Den «närrischen Alten» zu verstehen
suchen... Wie kann mir dies gelingen?

Ich komme von der Heilpädagogik
her. Hier habe ich es mit geistigen
Behinderungen zu tun: Mongolismus,
Epilepsie, Autismus - um nur einzelne
Krankheitsbilder zu nennen. Ich stehe
hier vor ganz ähnlichen Problemen:
Welchen Zugang habe ich beispielsweise

zur bizarren Welt eines Autisten? Wie
schaffe ich es, die Wirklichkeit eines

Zwangsneurotikers zu verstehen? Und

ums mitmenschliche Verstehen geht es

ja doch zunächst.
Hier hat mir ein Hinweis Rudolf Steiners

geholfen. In seinem Heilpädagogischen

Kurs spricht er davon, dass das,

was bei unvollständig entwickelten
Kindern auftreten kann, «in intimster Art
auch im sogenannten normalen Seelenleben

bemerkbar» sei. Um eine
Behinderung zu verstehen, muss ich also den
Blick zunächst auf mein Inneres richten.
Meiner eigenen Behinderung muss ich

auf die Spur kommen, wenn ich behinderte

Kinder wirklich (im therapeutischen

Sinn) verstehen will.
In einer ähnlichen Situation befinden

wir uns wohl dementen, verwirrten
Menschen gegenüber. Um sie
mitfühlend zu verstehen, muss ich doch
wohl zunächst meine Verwirrungen
kennenlernen und zu ihnen stehen,
seien sie nun pädagogischer oder
existentieller Natur. Diese Dimensionen in

mir aufzusuchen und aufzufinden,
könnte dazu beitragen, die scheinbar
andere Wirklichkeit unserer Klienten zu
verstehen und zu akzeptieren.

A propos Verwirrung, Chaos. Friedrich

Nietzsche hat in seinem «Zara-
thustra» den tiefsinnig-tröstlichen Satz

geprägt: «Man muss noch Chaos in sich

haben, um einen tanzenden Stern
gebären zu können...»

IX.

Ich habe meine Ausführungen mit
Sokrates begonnen, mit Sokrates möchte

ich sie auch schliessen.
Einer der wichtigsten Dialoge Piatons

ist die «Politeia», der «Staat». Es liegt in

diesem Dialog der Versuch vor-wiederum
im sokratischen Zwiegespräch -, die

Utopie eines idealen Staates zu entwerfen:

eines Staatsgefüges, das auf
Gerechtigkeit und Weisheit aufgebaut
ist. Unzählige Denker bis in die Neuzeit
haben sich mit diesem faszinierenden
Gedankenentwurf auseinandergesetzt,
freilich: auch in kritischem Sinn.

Nun gibt es in diesem Dialog einen
Ihnen wohl allen bekannten Mythos:
das sogenannte «Höhlengleichnis». In

ihm versucht Sokrates, in einem Bild die
menschliche Erkenntnissituation zu
schildern bzw. ein existentielles Bild vom
Menschen zu zeichnen. Ein Gefangener
sei er, meint der griechische Philosoph,
in einer unterirdischen finsteren Höhle

angekettet. Als Wirklichkeit gelte ihm

nur, was er als Schatten und Schemen

an der Höhlenrückwand wahrzunehmen

imstande sei. Wenn nun einer dieser

Gefangenen entfesselt und gezwungen

würde, die Höhle zu verlassen und
schrittweise ans Licht geführt würde, so
wäre es gar nicht anders möglich, als

dass der Befreite zunächst zutiefst ver¬

wirrt sein würde. Nur langsam würde er
staunend feststellen müssen, dass das

Wirkliche etwas völlig anderes wäre, als

was er sich in seinem dumpfen
Gefangenendasein auch nur erträumt hätte.
Er würde aus dem erkennenden Staunen

nicht herauskommen. Würde nun
ein solcher Mensch, nachdem er das

Licht der Sonne nicht nur erblickt,
sondern sich ans Licht - ans «wirkliche»
Licht - auch nach und nach gewöhnt
hätte, zurück in die Höhle und zu den
früheren Mitgefangenen zurückkehren,
um ihnen von seinen Erlebnissen bzw.
Erkenntnissen ausserhalb des finsteren
Kerkers zu berichten, so würden sie ihn
auslachen und von ihm sagen, er sei

offensichtlich mit verdorbenen Augen
zurückgekommen; kurz: er sei ein
Verwirrter.

Verwirrung könnte also - nach
Sokrates - auch dann und dort entstehen,

wo sich der Mensch aus seinen
starren Daseinsfesseln zu lösen beginnt
und sich ihm neue Dimensionen oder
Wirklichkeiten erschliessen. Für uns, die
in der «Höhle» Zurückgebliebenen,
müsste ein solcher Mensch «ver-rückt»
wirken, denn seine Wirklichkeit wäre
mit der unseren keineswegs mehr
deckungsgleich.

Der Dichter des Mythos will also

sagen: Wer sich anschickt, dem Wirklichen

zu begegnen, erlebt zunächst
Bestürzung und Verwirrung. Er muss es

auch auf sich nehmen, dass seine
Mitmenschen, diejenigen, die an seinem

Weg nicht teilnehmen können, ihn nicht
mehr verstehen und als «Ver-rückten»
abstempeln werden. Seine Veränderung
würde also in seiner Umgebung nur
negatives Echo auslösen.

Und doch: Verwirrung, «Ver-rückt-
heit» und Licht scheinen sich näher zu
sein, als wir Höhlenmenschen gemeinhin

anzunehmen geneigt sind...

Benutzte Literatur:

Bibel, Altes und Neues Testament

Franz von Assisi, Legenden und Laude

Forster Margaret, Ich glaube, ich fahre in die
Highlands, Frankfurt 1992

Goethe Johann Wolfgang, Faust

Guggenbühl Adolf, Die närrischen Alten,
Zürich 1986

Heidegger Martin, Holzwege, Frankfurt 1950

Nietzsche Friedrich, Also sprach Zarathustra

Piaton, Theaitetos

ders. Politeia

Steiner Rudolf, Heilpädagogischer Kursus,
Dornach 1967

Wagenschein Martin, Verstehen lernen,
Weinheim und Basel 1975 B


	Verändert die Demenz die Heime? : Sokrates - oder von der Notwendigkeit der Verwirrung

