
Zeitschrift: Fachzeitschrift Heim

Herausgeber: Heimverband Schweiz

Band: 65 (1994)

Heft: 10

Artikel: Disparate Botschaften : Behinderung zwischen Anerkennung und
Ausgrenzung

Autor: Leibundgut, Hektor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-812245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-812245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEUE LEITBILDER

Disparate Botschaften:

BEHINDERUNG ZWISCHEN ANERKENNUNG
UND AUSGRENZUNG
Von Hektor Leibundgut *

Der
Blick der Dreijährigen: Sie bleibt

stehen, mit offenem Mund, zeigt
auf die dicke Frau, den Mann ohne Arm,
das Kind im Rollstuhl, das ungelenke
Mädchen. Ihr Gespür für das Nicht-

Gewohnte, Abweichende ist untrüglich,
ob die Person nun verschiedenfarbige
Strümpfe trägt oderzweierlei Schuhe, ob
sie eine andere Hautfarbe hat oder sonst
ein besonderes Merkmal. Man möchte

vermuten, es habe sich ihr ein Bild des

Durchschnittlichen, Regelhaften, ja,
vielleicht muss man es so sagen, des Normalen

eingeprägt, auf dessen Hintergrund
sie sehr sensibel alle Formen des
Abweichenden registriert und sie oft auch in

einem mimetischen Reflex imitiert: den

Mann ohne Arm, den Gang, die Sprache,
den Ausdruck.

Behinderung ist ein Begriff von
merkwürdiger Allgemeinheit. Welch verschiedene

Formen von Beeinträchtigungen
werden nicht unter diesem einzigen
Begriff gefasst! Angeborene und erworbene

Behinderungen, körperliche, seelische

und geistige. Und an wen denkt

man, spricht man von Behinderten?
Wenn mit Behinderten nach dem dtv-
Brockhaus im Sinne des deutschen
Bundessozialhilfegesetzes Personen gemeint
sind, «die infolge einer körperlichen,
geistigen oder seelischen Schädigung in

ihrer Erwerbsfähigkeit nicht nur vorübergehend

gemindert sind», dann ist man
beinahe schon froh über ein so
handfestes Kriterium wie dem der
Erwerbsfähigkeit. Und es scheint tatsächlich ein

praktischer Gesichtspunkt zu sein, der
die Vielfalt der Behinderung unter eine

einzige Kategorie zu subsumieren
erlaubt: Behinderte sind angewiesen auf
spezielle Hilfe, Betreuung und Förderung,

betreffe dies nun die Bildung oder
die Gestaltung der Wohnung und der
weiteren Umwelt.

Aber man erfasst mehr, scheint mir,

von der Behinderung und all den Gefühlen,

die sie bei Betroffenen wie Nicht-
Behinderten auslösen, wenn man sich an
dieses sehr prägende kindliche Erstau-

* Der Autor ist Dozent an der Höheren
Fachschule für Sozialarbeit für Theologie,
Philosophie und Ethik. Er hielt das Referat anlässlich

der Tagung vom 31. Mai in Bern:
Perspektiven zur Behindertenpolitik.

nen hält. Es ist ein Eindruck so tief, dass

er schwerlich je ausgelöscht wird, er
nährt die Erfahrung von Unversehrtheit
wie Versehrtheit, er bildet die Matrix der
Ängste und Abwehrreflexe, die selbst bei

Erwachsenen der Anblick Behinderter
erweckt. Und wir werden sehen, wie folgenreich

er noch die ethischen Argumente
steuert.

Vermutlich ist der Blick des Kindes zu

Anfang noch ganz frei von irgendwelchen

Wertungen, wohl nur Ausdruck
von Erstaunen, Verwunderung, vielleicht

« Behinderung
ist ein
Begriff von

merkwürdiger

Allgemeinheit.

auch Erschrecken. Später lernt das Kind,
so zu tun, als bemerkte es nicht, was ihm

sogleich ins Auge springt, es weiss: Man

zeigt nicht mit dem Finger auf solche
Leute. Und es lernt dies um so leichter, je
mehr ihm mit wachsendem Bewusstsein
seiner selbst die Möglichkeit eigener
Verletzlichkeit und Versehrbarkeit aufgeht.
Dann schaut es nicht nur nicht mehr hin,

nur noch weg.
Man muss sich solche hier hoffentlich

nicht verkehrt dargestellten Vorgänge
vor Augen halten, um nicht allzuschnell
mit den besten moralischen Absichten
die Problematik der Behinderung zu
überspielen. Ein Satz ist ja der: Wir sind
alle behindert. Das mag im Blick auf die

Entfaltung all der in uns schlummernden
Möglichkeiten durchaus richtig sein.

Dem elementar im Gehen oder Sitzen,
beim Sehen, Hören und Sprechen
eingeschränkten Behinderten aber wird diese
Rede vermutlich falsch in den Ohren

klingen: sie nimmt die tägliche Erfahrung
konkreter Behinderung nicht wirklich
ernst. Die Leute fahren nach Lourdes, um
ihre Krücken loszuwerden, nicht um zu

hören, dass wir alle auf unsere Weise
Krücken tragen.

Nicht minder gut gemeint, aber
vielleicht ebenso fragwürdig, sind all die
Versuche, die heute unter dem Stichwort der
«political correctness» zusammengefasst
werden, Versuche also, in der Verwendung

sprachlicher Ausdrücke
Diskriminierungen zu vermeiden. Wir bemühen
uns ja täglich mit unterschiedlichem
Erfolg, den Fallen sexistischer Rede zu
entgehen, und wir reden alle nicht mehr von
Negern, sondern von Schwarzen, nicht
mehr von Fremd-, sondern von
Gastarbeitern, und längst gibt es den Krüppel
nicht mehr, wenngleich weiterhin die

verkrüppelte Hand oder den verkrüppelten

Fuss. Aber auch der einst als

fortschrittlich geltende Begriff der Behinderung

sieht fragwürdig aus, setzt er doch
eine problematische Norm der
NichtBehinderung voraus, eine nicht zulässige
Absolutsetzung des Gesunden und
Unversehrten als Richtschnur, und bestünde

diese nur in der dauernd
uneingeschränkten Erwerbsfähigkeit. Was hier

gut gemeint ist, weil es die diskriminierenden

Elemente im Sprachgebrauch
aufspürt und zu überwinden beansprucht,
wird indessen in gleichem Masse auch

problematisch, wie es die Erinnerung
und die Anklänge an Leiden,
Lebensbehinderung, Stigmatisierung und

Ausgrenzung eliminiert und begrifflich ta-

« Man zeigt
nicht mit
dem Finger
auf solche
Leute, aa

buisiert. Wenn die Sprache der Spiegel
unserer Untaten ist, ist sie zugleich der
Ort ihrer Vergegenwärtigung. Solange
ein Mann im Rollstuhl, wie es in Deutschland

geschehen ist, sich das Leben

nimmt, weil er es nicht mehr aushielt,
von Kindern belästigt und angespuckt zu
werden, so lange behalten die verpönten
Begriffe ihr Recht, und wenn Schwarze
sich wieder Neger, Homosexuelle sich

Schwule, Gastarbeiter sich Fremdarbeiter

nennen, dann evozieren sie eine

längst nicht abgetane Realität der
Benachteiligung und Erniedrigung.



R F H 1 M n F P T=F== WÊ^mÈÈÈÈÈÈÈ^^i:

NEUE LEITBILDER

Das Jahr der Behinderten wurde
damals vermutlich wider alle Absicht nicht
zum Jahr aller Behinderter, sondern, simpel

gesagt, zum Jahr des Rollstuhlfahrers.

Dennoch leistete es einen wichtigen
Beitrag zur Enttabuisierung der Behinderung

und zur Sensibilisierung für die

Schwierigkeiten, denen Behinderte nicht
zuletzt im öffentlichten Raum begegnen.

Vorschriften für die Einrichtung
öffentlicher Gebäude haben die Bedürfnisse

insbesondere der Rollstuhlfahrerin-
nen auch baulich sichtbar gemacht.

Viele Anliegen verschiedenster
Behindertengruppen bleiben indessen nach
wie vor unerfüllt. Und es ist heute
vermutlich schwieriger geworden, für sie

zu werben: Die angespannte wirtschaftliche

Lage, der Strukturwandel usw.
verunsichern viele Menschen und zwingen
sie, die persönliche Zukunft ins Zentrum
ihres Interesses zu rücken. Die
Bereitschaft, sozialstaatliche Anliegen zu
unterstützen, hat abgenommen, und die
Toleranz gegenüber Menschen, die

Leistungsanforderungen nicht genügen, ist

- man muss im Umgang mit solchen

Niedergangsdeutungen allerdings
vorsichtig sein - kleiner geworden. Die
öffentliche Hand schliesslich leidet unter
dem Rückgang der Einnahmen bei
wachsenden Aufgaben und Forderungen.
Hinzu kommt, dass das heutige
Menschenbild stark geprägt ist durch
Erlebnisorientierung und Aktivität, und deren

Voraussetzung ist Gesundheit und speziell

körperliche Fitness und Leistungsfähigkeit.

Dieses Menschenbild wird nun
an einem Ort wirksam, von dem aus alle

Bemühungen um eine positive Einstellung

zu Behinderungen quasi von hinten
her ohne grosse Worte aufgerollt werden.

Das ist der ganze Bereich des

Lebensbeginns, speziell die pränatale
Diagnostik und Medizin.

Werdende Mütter von einem gewissen
Alter an müssen, ich habe dies schon von
verschiedener Seite gehört, bereits
erheblichen Widerstand leisten, wenn sie

sich den geforderten, mehr noch: fast
routinemässig vorgenommenen Tests

nicht unterziehen wollen, und sie benötigen

erst recht unerschütterliches Selbst-

bewusstsein und felsenfeste Überzeugungen,

wenn sie einem vermutlich
behinderten Kind buchstäblich das Leben

schenken wollen. Eltern behinderter Kinder

geraten in Verdacht, durch unterlassene

Abklärungen und falsch verstandene

moralische Grundsätze oder
irrationale Hemmungen mutwillig die
Solidaritätsbereitschaft der Gesellschaft zu
strapazieren und ihr unnötige Kosten zu
verursachen. Wer ein behindertes Kind

zur Welt bringt, wurde weder vom
Schicksal geschlagen, noch hat ihm Gott
eine besondere Last auferlegt, sondern
der hat einfach nicht aufgepasst. Der

Jesus des Johannesevangeliums hatte
die kausale Ausrichtung der Frage seiner

Jünger zurückgewiesen - «Rabbi, wer
hat gesündigt, dieser oder seine Eltern,
dass er blind geboren worden ist?»

Genau diese Frage wird heute wieder
gestellt, und es regen sich die Befürchtungen,

dass Versicherungen bald einmal

mit der Androhung von
Leistungskürzungen die elterlichen Entscheide in

die gewünschte Richtung lenken könnten.

Man sieht: Ein Gesundheitsideal,
Fortschritte in der pränatalen Diagnostik und

« Unversehrtheit
allein
garantiert nicht
Glück
und Zufriedenheit.

Medizin, knappe finanzielle Mittel, eine

angespannte wirtschaftliche Lage und
eine gewisse Reizbarkeit bei der Forderung

von Solidarleistungen bedrohen
das Verständnis für behinderte
Menschen. Da spielt die Erkenntnis keine

grosse Rolle mehr, dass längst nicht alle

angeborenen Behinderungen zum voraus

erkennbar, geschweige denn
angeborensind. So scheinen sich heute in den

Fragen des Lebensbeginns Usanzen
einzuspielen, die unterhalb der Argumentation,

nahezu wortlos, die Frage nach
einem lebenswerten Leben beantworten.

Disparate Botschaften

Auf der einen Seite die Bemühungen um
eine offene, lebensförderliche Einstellung
zur Behinderung, auf der anderen die
Tendenz, Behinderungen als den ganz
grossen Schadensfall oder als das wenn
immer möglich zu vermeidende Unheil zu
betrachten. Ich möchte nun dieser Sicht
noch etwas mehr nachgehen, weil mir
eben scheint, dass in ihr unterschwellige
Gefühle und Widerstände zum Ausdruck
kommen, die einen unbefangeneren
Umgang mit Behinderung erschweren.

Sie kennen vermutlich die Kontroversen

um die Thesen des australischen
Moralphilosophen PeterSinger. Singer hält ja
nicht nur die Abtreibung von Föten mit
vermutlichen Behinderungen für
unbedenklich, sondern mag auch die Tötung
behinderter Säuglinge nicht ausschlies-

sen. Wirklich geschützt ist bei Singer nur
ein personales Leben, ein Leben also, das

man als «distinkte Entität» bezeichnen
kann. Zu einer solchen sich von ande¬

ren Wesen abhebenden Wesenheit
gehört nicht nur die Fähigkeit, Lust und
Schmerz, Glück und Trauer zu empfinden,

sondern auch Selbstbewusstsein,
Rationalität und das Vermögen, in bezug
auf die eigene Zukunft Wünsche zu
haben. Wesen, seien es nun Menschen
oder Tiere, die über diese Fähigkeiten
verfügen, besitzen ein höheres Recht zu
leben als solche, die sie nicht haben. Auf der
Basis dieses Personenbegriffs bestreitet
Singer nicht nur das absolute Lebensrecht
behinderter Säuglinge, sondern von
Säuglingen überhaupt und generell aller
Wesen, denen Selbstbewusstsein,
Präferenzurteile für die eigene Zukunft und
erst recht Empfindungsfähigkeit fehlen.
Singer nimmt keine Rücksicht auf
irgendwelche Psychologie und Affekte, auf die
Gefühle und Bindungen etwa einer Mutter

gegenüber dem werdenden und
geborenen Kind und auch nicht auf alle
Formen der Liebe, der Anteilnahme, des
Mitleidens mit einem behinderten Neugeborenen.

Er macht Lebewesen und speziell
behinderte Säuglinge zu austauschbaren
Objekten eines Glückkalküls. Singer
schreibt: «Sofern der Tod eines geschädigten

Säuglings zur Geburt eines anderen

Kindes mit besseren Aussichten auf
ein glückliches Leben führt, dann ist die

Gesamtsumme des Glücks grösser, wenn
der behinderte Säugling getötet wird»
(Seite 183). Das sind monströse Sätze. Mir
geht es hier jedoch nicht um eine Singer-
Debatte. Wichtig ist für mich nur - auch
im Blick auf eine Behindertenpolitik -,
dass Singer für den pränatalen Bereich

beschreibt und legitimiert, was ohnehin
oft geschieht, und für den postnatalen
das, was viele denken: «Das ist kein
Leben», und ähnliche, aggressiv eingefärbte
Sätze sind ja auch nach Besuchen in den
Pflegeabteilungen von Altersheimen zu
hören. Die besondere Wirksamkeit von
Singers Thesen besteht vermutlich darin,
dass sie uns Nichtbehinderten erlauben,
unsere Ängste, Unsicherheiten, Techniken

der Leidensabwehr zu rationalisieren
und unseren Fluchtbewegungen und
Aggressionen eine moralische Aura zu
verschaffen, die uns erlaubt zu wissen, was
für andere gut ist. Sich mit diesen Thesen

auseinanderzusetzen, heisst aber auch,
sich einem an vordergründigen
Glückserwartungen orientierten Menschenbild

zu stellen.
Nun ist es ganz offensichtlich, dass

Nichtbehinderte rein physisch mehr
Möglichkeiten nutzen können als Behinderte.

Das wollen die Begriffe wohl auch
ausdrücken. Das heisst nun aber nicht,
wie die Erfahrung lehrt, dass Unversehrtheit

allein Glück und Zufriedenheit
garantiert. Ein Glück jenseits von Leiden ist

vermutlich eine Chimäre.
Ein ebenso grosses Fragezeichen ist

hinter die beiden Kriterien zu setzen, die



NEUE LEITBILDER

über den Wert des Lebens bestimmen
sollen: Selbstbewusstsein und Rationalität.

Wer aber darf wagen, für andere zu

bestimmen, was erfülltes Dasein ist und
Glück, und wer, was den wirklichen
Menschen ausmacht, der vielleicht mehr
oder anderes ist als nur Selbstbewusstsein

und Rationalität?
Selbst wenn wir konzedieren, dasswir

heute durch wissenschaftliche und
technische Erkenntnisse und Möglichkeiten
da und dort gezwungenermassen über
Leben und Tod entscheiden müssen: In

Singers Kriterien liegt eine Anmassung,
vor der wir zurückschrecken sollten.

In der Ethik besteht allerdings ein
ziemliches Problem, wie denn moralische

Werte zu begründen oder zu rechtfertigen

sind. Worauf können wir uns stützen,

wenn wir uns gegen Menschenbilderwenden,

von denen wir fühlen, dass

sie nicht stimmen können?
Würden wir darum versuchen, uns

auf die Gottebenbildlichkeit des
Menschen zu berufen, auf das Vorbild Jesu,
der sich den Kranken und Behinderten
zugewandt hat, auf die Heiligkeit des
Lebens oder mit Albert Schweitzer auf die
Ehrfurcht vor dem Leben, so würden
moderne Philosophen wie Singer
antworten, das seien Begründungsmuster,
die einer vormodernen, religiösen oder
metaphysischen Kultur angehörten und
darum für den modernen Menschen,
der jenseits dieser Traditionen und im

Schnittpunkt der verschiedensten

Überzeugungen und Weltbilder lebt, nicht
weiter Verbindlichkeit beanspruchen
könnten. In einer pluralistischen Gesellschaft

leben viele Ideen und Ideologien
nebeneinander, und gelten könne darum

nur, was rein rational einsehbar sei.

Tatsächlich müssen wir uns damit
abfinden, dass rein mit den Mitteln
vernünftiger Einsichtsich nur schwer starke,

allgemein verbindliche ethische Normen
gewinnen lassen. Irgendwo bleibt ein
nicht weiter abzuleitender Entscheid.
Einen solchen Entscheid trifft Hans Saner,

wenn er gegen Singer einwendet,
menschliches Leben brauche sich nicht
zu rechtfertigen: Es muss keinen
welchen auch immer genannten Kriterien
genügen, um sein zu dürfen.

Dieses Prinzip trägt den Bedrohungen
Rechnung, die uns Menschen stets von
anderen drohen. Deshalb wird mir nicht
zuletzt unter dem wachsenden Eindruck

gegenwärtiger Erfahrungen, der
Gesichtspunkt wichtig, dass wir uns alle
gegenseitig als Personen anerkennen, wer
immer auch wir sind. Das Schicksal der
Juden, Zigeuner, geistig Behinderten im
Dritten Reich zeigt: immer ist bestimmten

Menschen und Gruppen Würde und
Anerkennung versagt worden. Gerade
die wachsende Verfügungsmacht auf
nahezu allen Gebieten menschlichen

Handelns macht moralische Prinzipien
unumgehbar, die diese Verfügungsmacht

begrenzen und die verhindern,
dass, was Kant schon gemeint hat,
Menschen zu blossen Mitteln werden. Nur
indem Menschen als Zwecke in sich auf-

gefasst werden, ist gelingendes
Zusammenleben denkbar. Das gilt auch für die

politische Ordnung.
Die raison d'être der modernen

Verfassungsstaaten ist, dass sie die gegenseitige

Achtung und Würde nicht nurder
Bürgerinnen und Bürger, sondern aller

« Das Jahr der
Behinderten
wurde damals
vermutlich
wider
alle Absicht
nicht zum
Jahr aller
Behinderten,
sondern,
simpel gesagt,
zum Jahr des
Rollstuhlfahrers.

aa

auf ihrem Territorium lebenden Menschen

garantieren. Darum muss jede Politik, auf
welchem Feld auch immer, neben den

gegebenen sachbezogenen Zielen sich

fragen, ob sie die Würde der Menschen
und ihren Anspruch auf Freiheit und

Mündigkeit respektiert - in der
Wirtschaftspolitik so gut wie in der Bildungspolitik

oder gar der Asylpolitik, in der

Sozialpolitik und eben auch bei Leitbildern

der Behindertenpolitik.
Jenem Denken und mehr noch jenen

unreflektierten Einstellungen, für die wir
Singers Auffassungen als Beispiel
genommen haben, ist eigen, dass sie
gewisse Menschen zu Objekten machen,
über die je nach Interessen verfügt werden

kann. Ein Staat muss sich dagegen
wehren, will er seine eigenen moralischen

Grundlagen nicht gefährden.

Was ist Behindertenpolitik?
Eine Behindertenpolitik ist darum einmal
eine Politik von und mit Behinderten:
Behinderte sind nicht Objekte, sondern
Subjekte. Behindertenpolitik schafft
materielle, strukturelle, rechtliche und
andere Voraussetzungen mehr, die die
Teilnahme und Teilhabe der Behinderten

am sozialen Leben fördern. Und sie wirkt
jenen Hindernissen entgegen, die Behin¬

derte ausgrenzen und ihre Integration
erschweren. Das Ziel einer staatlichen
Behindertenpolitik ist zugleich das Kriterium
der Förderung: Alle Massnahmen sind

um so besser und unterstützungswürdiger,

je mehr sie die Würde und die dem

jeweiligen Stand der Behinderung
erreichbare Selbständigkeit fördern und
somit auch einen nach Möglichkeit nicht
separierenden, sondern integrierenden
Lebensstil entwickeln helfen.

Welcher Art diese Massnahmen nun
sind, welchen Lebensbereichen sie

vorrangig zugute kommen und welchen

Gruppen, hängt von Gesichtspunkten
ab, die nicht mehr unmittelbar ethischer
Natur sind, sondern aufgrund von
Erfahrungen, Analysen und Konzepten,
institutionellen und finanziellen Möglichkeiten

und den Erfordernissen eines möglichst

wirksamen Mitteleinsatzes variieren
müssen.

Ich hatte meine Ausführungen
begonnen mit dem Blick des Kindes auf die
ihm so verwunderlichen Abweichungen
vom Gewohnten und mitjenem Blick von
uns Grossen, der sich davon abwendet
und übersieht, wo er nicht sehen will.
Deshalb möchte ich mit einem Beispiel
schliessen, das zwar Geschichte geworden

ist, aber das doch auch als Bestärkung

einer Hoffnung aufgefasst werden
kann. Ich kenne es aus einer Rezension

von Julia Dunitz. Sie galt einem Buch von
Ellen Groce. Auf einer kleinen Insel vor
Massachusetts lebten seit dem 17.
Jahrhundert während Generationen -
vererbungsbedingt - ständig ein paar
Taubstumme, und so kam es, dass fast alle
Bewohner der Insel die Taubstummensprache

beherrschten und diejenigen, die sie

nicht erlernt hatten, sich in den Gesprächen

wie Taubstumme vorkamen. Die

Zeichensprache zu sprechen, war so attraktiv
wie Französisch, und die Bewohnerwech-
selten ganz leicht vom einen zum andern
Idiom. Taubheit hatte kaum mehr
Gewicht als irgendeine andere Eigenschaft,
und es kam vor, dass Leutesich kaum
erinnern mochten, ob ein Verstorbenertaub

gewesen war oder nicht. Die Insel heisst
St. Marthas Vineyard. Der letzte Gehörlose

starb dort 1952, aber das Beispiel
könnte eine Metapher, ein Symbol, ein
Bild sein für das Ziel einer Behindertenpolitik

und mehr noch: dafür, wie wir
miteinander umgehen könnten. Dreijährige
könnten staunend lernen, und Erwachsene

bräuchten nicht wegzublicken.

Literaturverzeichnis:

PeterSinger: Praktische Ethik, Stuttgart 1979, Reclam.

Neuauflage 1994 mit einem Nachwort Singers zu
Reaktionen in Deutschland.

Ellen Groce: Everyone Here Spoke Sign Language.
Hereditary Deafness on Martha's Vineyard.

Harvard University Press, 1987. Besprechung in
Reformatio, 37. Jg., Oktober 1988, S. 337-39.


	Disparate Botschaften : Behinderung zwischen Anerkennung und Ausgrenzung

