
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 12

Artikel: Die religiöse Erziehung im Sonderschulheim : (ein Erfahrungsbericht
aus der Sprachheilschule Wabern)

Autor: Mattmüller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vertragsrecht

Die Fähigkeit, rechtsgültige und damit verbindliche Verträge

einzugehen, sei ein Teil der allgemeinen Handlungsfähigkeit. Diese

setze Mündigkeit und Urteilsfähigkeit voraus, informierte Bickel.

Ist die Handlungsfähigkeit durch eine Entmündigung formell

entzogen worden, so sei klar, dass Verträge des Behinderten ohne

Zustimmung der Eltern oder des Vormundes grundsätzlich
ungültig sind.

In den Fällen, in denen die Handlungsfähigkeit bewusst oder aus

Nachlässigkeit nicht entzogen worden sei, seien Verträge mit geistig

Behinderten nicht einfach ungültig. Bickel betonte, dass der
Behinderte respektive seine Angehörigen in einem solchen Fall
den Nachweis zu erbringen hätten, dass er zur Zeit des

Vertragsabschlusses urteilsunfähig gewesen sei und dass dies vom
Vertragspartner hätte erkannt werden müssen. Andernfalls sei man
an den Vertrag gebunden, wenn keine weiteren Gründe für einen
Rücktritt vom Vertrag (krasses Missverhältnis zwischen Leistung
und Gegenleistung, absichtliche Täuschung usw.) vorlägen.
Gerade bei Verträgen, die auf dem Korrespondenzweg abgeschlossen

worden seien (Versandhandel), könne es im Einzelfall sehr

schwierig sein, ein unsinniges Geschäft rückgängig zu machen.
Zum finanziellen Schutz des geistig Behinderten sollten daher
vormundschaftliche Massnahmen immer in Betracht gezogen
werden, unterstrich Bickel.

Haftpflicht
Zu den weitaus häufigsten Fragen, mit denen sich Thomas Bickel
als Jurist konfrontiert sieht, gehören diejenigen, welche sich mit

der Haftpflicht von Behinderten auseinandersetzen. Es sind Fragen

wie: «Unsere geistig behinderte erwachsene Tochter hat im
Wohnheim den Clos-o-mat demontiert. Müssen wir die Rechnung

des Heimes bezahlen?» Oder: «Unser Sohn hat die Stereoanlage

des Nachbarn zerstört. Wer muss den Schaden ersetzen?»

Die rechtliche Beurteilung solcher Fragen sei äusserst vielschichtig,

räumte Bickel ein, trotzdem wolle er die wichtigsten Elemente
zur Berurteilung erwähnen. Die Grundregel des Haftungsrechtes
lautet: «Wer einem anderen widerrechtlichen Schaden zufügt, sei

es mit Absicht, sei es aus Fahrlässigkeit, wird zum Ersatz
verpflichtet» (Art. 41, Obligationenrecht). Die Haftung setzt
allerdings voraus, dass der Schädiger urteilsfähig und damit für sein
Handeln verantwortlich ist. Im Haftpflichtrecht bestehen zudem
besondere Bestimmungen, die für geistig behinderte Menschen
und ihre Eltern von Bedeutung sind : Zunächst kann der Richter
aus sogenannter Billigkeit auch eine nicht urteilsfähige Person zu
teilweisem oder vollständigem Schadenersatz verpflichten. Dies
kann dann der Fall sein, wenn ein sehr vermögender Behinderter
einem Fürsorgeempfänger einen Schaden zugefügt hat. Im weiteren

ist zu beachten, dass die Eltern eines geistig behinderten Kindes,

auch wenn es volljährig ist, unter gewissen Umständen für
einen Schaden einzustehen haben. Dies ist dann der Fall, wenn sie

durch vernünftige Massnahmen die Entstehung eines Schadens
tatsächlich hätten verhindern können. Richtet jedoch das Kind
den Schaden aber beispielsweise während eines Heimaufenthaltes

an, so kann niemand die Eltern zur Haftung heranziehen, da
sie den Schaden gar nicht hätten verhindern können. Schliesslich
ist zu erwähnen, dass heute für die meisten Risiken eine entsprechende

Haftpflichtversicherung abgeschlossen werden kann.

Matthias C. Kreher

Die Religiöse Erziehung im Sonderschulheim
(Ein Erfahrungsbericht aus der Sprachheilschule Wabern)

Von Peter Mattmüller

Religiöse Erziehung - gibt es das?

Ob Sie, liebe Leserin, lieber Leser, sich diese Frage wohl auch
stellen? Liegt nicht schon darin eine Provokation, dass der Begriff
der Religion mit jenem der Erziehung in Verbindung gebracht
wird? Da wird also vorausgesetzt, dass ein Kind zur Religion
erzogen werden kann. Und wenn wir nun gar das Lexikon zu Rate

ziehen, um uns darüber Klarheit zu verschaffen, was der Begriff
Religion denn eigentlich meint, dann scheint uns der direkte
Bezug zwischen Religion und Erziehung vollends unmöglich zu
sein. Da ist denn etwa im Brockhaus nachzulesen, dass das Wort
Religion, das aus dem Lateinischen stammt, einerseits «das
Ergriffensein von der Wirklichkeit des Heiligen» und anderseits
«die Bindung, das Gebundensein an Gott» beinhalte. Und weiter
unten ist zu lesen, religiös sein heisse, «fromm, gottesfürchtig zu
sein». Wer das so liest und bedenkt, der mag sich zu Recht die
Frage stellen, wie denn ein Kind zur Frömmigkeit, zur Gottesfurcht

erzogen werden könne. Wir heutige Menschen tun uns mit
dieser Frage doch einfach schwer, und es wird nicht leicht sein,
hier eine rechte Antwort zu finden. Dem war aber nicht immer so.

Wie dachten frühere Generationen
über diese Frage nach?

Wenn wir uns aus Berichten und Gesprächen vergegenwärtigen,
wie beispielsweise an unserer Schule vor bald 170 Jahren und bis

in die Mitte unseres Jahrhunderts über die religiöse Erziehung
nachgedacht wurde, dann fällt uns auf, dass hier nicht eigentlich
gefragt und geantwortet wurde, dass religöse Erziehung vielmehr
ein Faktum darstellte, das sich ganz folgerichtig aus der damaligen

geistesgeschichtlichen Situation ergab. Viele unserer Heime
standen damals unter dem bestimmenden Einfluss des Pietismus,

einer religiösen Bewegung, die sich die Erneuerung der
Frömmigkeit und die Erziehung zur Sittlichkeit zum Ziel gesetzt
hatte - ein Programm, das auch den beiden Gründerinnen unserer

Schule im Blick auf die Betreuung der ihnen anvertrauten
taubstummen Mädchen bestens geeignet schien. Die Religion,
und hier also der christliche Glaube in seiner pietistischen
Ausprägung, war Grundlage und Ziel aller Erziehung, und der
pädagogische Auftrag lautete entsprechend dem Leitspruch «Ora et
labora» - Bete und arbeite - die Kinder zu frommen, sittlich guten

und arbeitstüchtigen Menschen zu erziehen. So war es denn
möglich, dass mir noch gegen Ende der vierziger Jahre eine ältere
gehörlose Hausangestellte sagen konnte: «Ich muss gut abstauben

- Gott schaut». So fremd uns ein Ausspruch dieser Art heute
auch anmuten mag, so haben wir doch keinen Grund, die
Haltung jener Angestellten und damit das religiös begründete
Erziehungsbestreben jener Zeit als Ganzes in Frage zu stellen oder gar
zu belächeln. Auch wenn wir um die Schattenseiten einer so gearteten

religiösen Erziehung wissen, muss doch beachtet werden,
dass dieselbe im Leben der Betroffenen auch positive Konsequenzen

hatte und sichtbare Spuren hinterliess. - Nun kann es sich ja

778 Schweizer Heimwesen XI1/92



und es geschah in jenen Tagen.
(Weinachtliches Spiel in der Werkstatt für Behinderte Region Brugg-Windisch. Foto Erika Ritter)

779



wir selber sagen, sondern noch darauf hören können, was das

Andere sagt? Der Umgang, den wir miteinander haben, baut
oder verbaut unsere Gemeinschaft, und dies gilt sowohl für unsere

Heimgemeinschaft als Ganzes als auch für die vielen kleinen
Gemeinschaften im Heim, in der Schule und in den verschiedenen

A rbeitsbereichen im Haus. Die gute Atmosphäre im Heim ist
wie die gute Luft, in der wir noch tief Atem holen und also wirklich

leben können, in der es uns wohl ist und in der das Heim für
uns und unsere Kinder vielleicht doch ein wenig Heimat werden
kann. Und sollten wir uns fragen, was dies alles mit religiöser
Erziehung zu tun habe, dann sei hier an das biblische Doppelgebot
der Liebe erinnert, das uns in einem Atemzug dazu auffordert,
Gott, den Menschen an unserer Seite und - erstaunlicherweise -
auch uns selber zu lieben und - zu achten. Dies unseren Kindern
zu erklären, wird nicht viel bringen. Es aber miteinander zu
leben, müsste doch eigentlich das Kernstück aller religiösen Erziehung

sein.

Wenn hier nun noch der Versuch gemacht werden soll, nicht nur
den menschlichen Umgang im Heim, sondern auch die Gestaltung

der Umwelt unserer Kinder in eine Beziehung zur religiösen
Erziehung zu setzen, dann mag dies Ihnen, liebe Leserin, lieber
Leser, vielleicht doch einige Mühe bereiten. Was könnten denn
die äusseren Verhältnisse im Heim mit unserem Thema zu tun
haben? Mir ist in der Arbeit mit geistigbehinderten Kindern ein
Sachverhalt wichtig geworden, der mit dem Begriff Überschaubarkeit

umschrieben werden kann. Während das normalbegabte
Kind die Fähigkeit hat, seine räumliche Umwelt und den zeitlichen

Tagesablauf zu überschauen und zu strukturieren, ist dies

dem geistigbehinderten, insbesondere aber dem wahrnehmungs-
gestörten Kind kaum oder gar nicht möglich. Wir müssen darum
diesen Kindern ganz bewusst Strukturen geben und werden also
versuchen, ihre Umweltverhältnisse so zu gestalten, dass sie von
ihnen überblickt und eingesehen werden können. Wenn unsere
Schul- und Gruppenräume kaum mehr erkennen lassen, zu was
sie eigentlich zu dienen hätten, oder wenn die Unordnung gar
zum pädagogischen Prinzip erhoben wird, wenn wir überdies mit
unserer Zeit und mit derjenigen unserer Kinder nicht Ordnung
halten, dann werden wir es dem Kinde verunmöglichen, seine
Umweltverhältnisse zu überschauen und sich in ihnen zurechtzufinden.

Die Ordnung im Heim hat also ihren Sinn nicht in sich
selber, und wo sie zum Selbstzweck wird, da läuft sie Gefahr, ihr
Ziel zu verfehlen. Die Ordnung im kleinen ist vielmehr ein Abbild
jener grossen, ewigen Lebensordnungen, die wir Menschen für
unser persönliches Leben brauchen, und ohne die ein
Zusammenleben unter Menschen nicht möglich wäre. Für uns als
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter scheint es mir darum wichtig zu sein,
dass wir die Regeln und Ordnungen im Heim nicht als Einschränkung

oder gar als Zwang erleben, sondern dass wir ihren Bezug zu
unserem Leben und Zusammenleben und zu den grossen, gültigen

Lebensordnungen mitzuvollziehen versuchen. Für unsere
Kinder aber, die diesen Vollzug nicht machen können, wird es

wichtig sein, dass wir ihnen ein tägliches Übungsfeld bieten, in
dem sie die Ordnungen und Lebensregeln kennenlernen können
und das sie dazu befähigt, dieselben mit der Zeit in ihr eigenes
Leben aufzunehmen.

Hier nun noch einige Gedanken zu jenen Formen religiöser Erziehung,

die nicht mittelbar, sondern als direkte, als unmittelbare
Einflussnahme auf das Kind einwirken. Sie sind uns näher
vertraut, weil sie den meisten von uns schon in der Kindheit, in unserer

Familie und in der Schule begegnet sind. Gerade dieses

Vertrautsein, so beispielsweise mit dem Tischgebet oder mit dem Beten

am Abend, leitet uns dazu an, sie mit Sorgfalt und Bedacht zu
verwenden. Zwar kommt uns das geistigbehinderte Kind mit
seinem ausgesprochenen Bedürfnis nach dem Ritual, nach zeitlich
festgelegten und regelmässig wiederkehrenden Formen dieser Art
entgegen. Wie abersteht es in dieserHinsicht mit unseren eigenen

Bedürfnissen und Möglichkeiten Sind wir noch in der Lage, mit
den Kindern am Tisch zu beten, oder ist es uns nicht mehr möglich,

dies mit innerer Anteilnahme zu tun? Sollte dieses Zweite bei

uns der Fall sein, dann, so scheint es mir, ist es ratsam, auf das

Tischgebet zu verzichten. Im anderen Fall aber werden wir darauf
achten, dass unser Beten am Tisch nicht zur blossen Form, zu
einem gewohnheitsmässigen Ritual wird. Etwas anders verhält es

sich mit dem Abendgebet. Hier bietet sich uns und dem Kind die

Gelegenheit, nach einem Tag, der uns beiden Erfreuliches und
weniger Gutes gebracht hat, noch einmal einen Augenblick
zusammenzusein und uns gegenseitig spüren zu lassen, dass wir
zusammengehören und wie wir es miteinander halten wollen.

Wichtig scheint mir in diesem Zusammenhang auch das Feiern zu
sein, sei es am Morgen in der Gruppe, am Ende eines Schultages
oder am Abend im Wohnzimmer. Hier bietet sich uns in freierer
Form die Gelegenheit, uns gegenseitig spürbar werden zu lassen,
dass es über allem, das der Tag uns bringt oder gebracht hat, noch
etwas gibt, das mehr ist als all das, was wir im Alltag miteinander
erleben, was uns gefällt und erfreut, wohl aber auch plagen und
bedrücken mag. Der Inhalt eines solchen Zusammenseins könnten

etwa ein Morgenspruch, ein Lied, am Abend vielleicht auch
ein Bilderbuch, eine Geschichte in kurzen Fortsetzungen oder
einfach eine Kerze sein, die wir in der Stille miteinander betrachten.

Es scheint mir wichtig zu sein, dass es in unserem Schul- und
Heimalltag noch solche Inseln der Stille gibt, die uns die
Möglichkeit geben, uns für einander und für jene Lebenskräfte
aufzutun, die über uns walten und die uns letztlich zu halten und zu
tragen vermögen.

Und hier zum Schluss noch zwei Überlegungen, die jene
unmittelbarste Form religiöser Erziehung, den Religions- und den
Unterweisungsunterricht betreffen. Interessanterweise liegen hier
die Schwierigkeiten nicht so sehr bei unseren Kindern, sondern
vielmehr bei den Lehrkräften, die diesen Unterricht zu erteilen
haben. Wie kann man denn in einer Zeit und Welt voller
Ungerechtigkeit, voll Not und Leid noch an einen allmächtigen Gott
glauben, und in welcher Weise sind seine Anliegen im Unterricht
zu vertreten? Diese Frage ruft einer Gegenfrage:

Welches Gottesverständnis liegt diesen doch sicher berechtigten
Bedenken zugrunde? Handelt es sich vielleicht auch hier wieder
um das Bild jenes alttestamentlichen Gottes, der aus der Sicht des

modernen Menschen irgendwo in der Ferne thront und von da

aus seine unumschränkte Herrschaft ausübt? Demgegenüber ist
der bekannte zeitgenössische Theologe Karl Barth im Versuch,
das Wesen Gottes zu umschreiben, im Blick auf die neutesta-
mentliche Botschaft zur Formulierung gekommen, dass Gott der
in Freiheit Liebende sei. Die Theologie der letzten Jahrzehnte -
ich denke hier etwa an Theologen wie Hans Kiing, Helmuth Thie-
licke oder Paul Tillich - bemüht sich bis heute darum, das moderne

Selbstverständnis des Menschen und seine Erkenntnisprobleme
in ihre Überlegungen mit einzubeziehen, und es könnte für

uns im Blick auf unsere Schwierigkeiten im Religionsunterricht
vielleicht doch hilfreich sein, wenn wir uns in dieser Richtung
etwas eingehender umsehen würden.

Andererseits zeigt mir die Erfahrung im Religions- und
Unterweisungsunterricht, dass das geistigbehinderte Kind den biblischen
Glaubensinhalten gegenüber noch ganz offen ist. Die Geschichten

der Bibel, ihre Bilder und Gestalten finden bei ihm noch einen

ganz direkten, von keinen kritischen Vorbehalten behinderten
Zugang. Wenn es uns gelingt, unseren Kindern im Religionsunterricht,

darüber hinaus aber auch in unserem täglichen
Zusammenleben spürbar werden zu lassen, dass sie und wir in Gottes
Hand sind, dass Gott uns sieht und kennt, und dass wir ihm unser
Leben anvertrauen dürfen, dann wird religiöse Erziehung auch
im Sonderschulheim unserer Tage eine Verheissung haben.

780 Schweizer Heimwesen XII/92



nicht darum handeln, zu jenen recht engen und bisweilen auch
ausgesprochen autoritären Formen religiöser Erziehung
zurückzukehren. Was aber wäre allenfalls an ihre Stelle zu setzen?

Was könnte religöse Erziehung heute bedeuten?

Der Zeitgenosse, der die Jahre seit dem Zweiten Weltkrieg zu
überblicken vermag, ist beeindruckt vom Umbruch, der sich in
dieser Zeitspanne in allen Lebensbereichen vollzogen hat. Auf
unser Thema bezogen kann festgestellt werden, dass sich das

Selbstverständnis des Menschen, mit ihm aber auch sein
Gottesverständnis grundlegend verändert haben. Der Grundzug dieser

geistesgeschichtlichen Entwicklung kann wohl am besten mit
dem Begriff der Emanzipation, der Befreiung des Menschen aus
dem Zustand der Abhängigkeit und Beschränkung, umschrieben
werden. Der Mensch hatte seinen Selbstwert, seine Mündigkeit
entdeckt, versuchte, sich von den Vorurteilen früherer Zeiten zu
lösen und empfand es als eigentliche Befreiung, keiner Autorität
mehr verpflichtet zu sein. Dieser Protest gegen alles, was Autorität

zu beanspruchen schien, richtete sich zunächst vor allem
gegen die hierarchischen und patriarchalischen Strukturen unserer
Gesellschaft. Bald aber wurde auch Gott als die ursprüngliche
und bisher weithin massgebende Vaterfigur in Frage gestellt und
in die Emanzipationsbewegung miteinbezogen. Besonders der
alttestamentliche Gott, der für sich in Anspruch nahm, frei und
autoritär zu reden und zu handeln, passte in keiner Weise mehr in
das Weltbild des autonomen, mündigen Menschen. Und auch die
befreiende Botschaft des neutestamentlichen Christus war kaum
mehr mit dem zu vereinbaren, was sich der Mensch unter seiner

neugewonnenen Freiheit vorstellte.

Was aber kann unter diesen Umständen religiöse Erziehung noch
bedeuten? Gibt es noch Inhalte und Formen christlichen
Glaubensverständnisses, die uns miteinander verbinden und uns in
dieser Frage einen gemeinsamen Weg weisen könnten? Sicher ist,
dass jene unité de doctrine, die das traditionell christliche Heim
früherer Zeiten kennzeichnete, künftig nicht mehr zu verwirklichen

sein wird. Der Pluralismus unserer Tage, der postuliert, dass

in ein und derselben Sache die verschiedensten Meinungen und
Ansichten zulässig seien, und der Individualismus, der jedem
Menschen seine eigene Meinung zugesteht, werden eine

Übereinstimmung der Ansichten im Blick auf das, was religiöse Erziehung

sein könnte, nicht mehr zulassen. Liegt aber nicht gerade in
diesem Sachverhalt eine Verheissung, die uns zu neuen Ufern
führen könnte, ist doch nun jeder Mensch und also auch jeder
Mitarbeiter im Heim ganz persönlich nach seinem Verhältnis

zum Glauben und damit auch nach seiner Einstellung zur religiösen

Erziehung gefragt. Natürlich wird es unter diesen Umständen
nicht mehr möglich sein, zu allgemein gültigen und damit für alle
verbindlichen Antworten zu kommen. Vielleicht tut sich uns aber

gerade damit der Weg zum freieren Gespräch über die Dinge des

Glaubens auf, und dieser Gedankenaustausch könnte uns zu neuen

Einsichten hinsichtlich dessen führen, was religiöse Erziehung
heute bedeuten und beinhalten könnte. Der folgende Erfahrungsbericht

möchte hiezu einen Beitrag leisten.

Meine Erfahrungen in der religiösen
Erziehung geistigbehinderter Kinder

Während die Normalschule die religiöse Erziehung, verbunden
mit einer allgemeinen Lebenskunde, einem bestimmten
Unterrichtsfach zuordnet, bietet sich im Heim wesentlich weitergehende

Möglichkeiten an. Das tägliche Zusammensein mit den Kin¬

dern, das sich nicht nur auf die Unterrichtszeiten beschränkt,
erlaubt es uns, den Glauben enger mit dem Leben und Erleben
unserer Kinder im Alltag zu verbinden - eine Möglichkeit, die dem

geistigbehinderten Kind in besonderer Weise entgegenkommt.

Nun ist aber gerade in dieser Hinsicht Vorsicht und Sorgfalt geboten.

Sicher kann es sich dabei nicht mehr um jene direkte religiöse
Einflussnahme handeln, die dem Heim früherer Zeiten noch
eigen und selbstverständlich war. Wir denken hier vielmehr an jene
vielfältigen mittelbaren Einwirkungen, die dem Kinde aus dem

gemeinsamen Leben und Erleben im Heim zukommen. Damit
sind wir aber ganz unversehens vor die Frage gestellt, was denn
das Heim unserer Tage eigentlich noch ist, und welcher Art die
Einflüssesind, die dem Kind in dieser mittelbaren Weise aus unserer

Heimgemeinschaft zukommen

Diese Frage führt uns zu einer zweiten, die ja eigentlich die erste
sein müsste: Wer bin ich - als Mitarbeiter, als Mitarbeiterin im
Heim - denn selber? Was macht meine Persönlichkeit aus? Was

bewegt und erfüllt mich, und welche Lebenswerte sind mir wichtig?

Wenn diese Fragen nun gar auf dem Hintergrund unseres
Themas und also im Zusammenhang mit der religiösen Erziehung

gestellt werden, dann mag es für viele von uns doch wohl
fast unbehaglich werden. Das muss aber nicht sein. Gerade hier
könnte uns das Gespräch über die Dinge des Glaubens weiterhelfen.

In ihm müssten wir uns gegenseitig darauf aufmerksam
machen, dass es ja heute, im Gegensatz zur pietistischen Auffassung,

nicht mehr darum gehen kann, ein möglichst guter,
vielleicht sogar ein idealer, ein vollkommener Mensch zu sein oder
doch immer mehr zu werden. Wichtig scheint mir vielmehr zu
sein, dass wir in unserem Leben um eine Heimat wissen, dass wir
uns von da her gehalten und getragen fühlen und dass wir versuchen,

unser Leben von dieser geistigen Heimat her zu leben. Wie
aber können wir zu einer Lebenshaltung dieser Art gelangen?
Mir ist in diesem Zusammenhang ein Begriff wichtig geworden,
der uns hier einen möglichen Weg aufzeigen könnte. Es ist der
Begriff Achtsamkeit. Auf sich selber zu achten, nicht unachtsam
und also irgendwie zu leben, zu sich und zu seinem Leben Sorge
zu tragen, auf sich zu sehen und so mit sich umzugehen, dass das,
was in uns ist, auch wirklich leben kann - das sind einige
Stichworte, die uns den Weg zu einer persönlichen Lebenshaltung
weisen könnten - einer Lebenshaltung, die dem Kinde spürbar
werden kann und die ihm Halt und das Gefühl von Aufgehobensein

und Geborgenheit zu vermitteln vermag. Das Wissen darum,
dass sich echte Erziehung nicht so sehr im Reden und im bewuss-
ten erzieherischen Tun, sondern vielmehr darin ereignet, dem
Kinde spürbar werden zu lassen, wer wir eigentlich sind und was
unser Leben bestimmt, wird uns den Weg der Achtsamkeit als
eine wichtige Voraussetzung für unsere Erziehungsarbeit
nahelegen.

Nun übt nicht nur'der einzelne Mitarbeiter im Heim diese mittelbare

Einflussnahme auf das Kind aus. Auch von der Gemeinschaft

der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter geht diese Wirkung
aus, und die Art ihres Zusammenlebens und Zusammenwirkens
wird darüber entscheiden, ob im Heim eine Atmosphäre entsteht,
in der das Kind atmen und leben kann und in der sich echte Erziehung,

auch religiöse Erziehung in jener mittelbaren Form zu
ereignen vermag.

Auf die Art unseres Zusammenlebens als Erwachsene im Heim
kommt es also an, und es ist zu fragen, wie dieses Zusammenleben

zu gestalten sei. Hier kann uns der Begriff der Achtsamkeit
noch einmal weiterhelfen. Wie nehmen wir uns eigentlich gegenseitig

wahr? Achten wir uns und achten wir aufeinander? Oder
gehen wir achtlos aneinander vorbei? Geht j edes von uns nach
eigenem Gutdünken seinen Weg, oder verbindet uns vielleicht doch
noch jenes gute Gespräch, in dem wir nicht mehr nur hören, was

781


	Die religiöse Erziehung im Sonderschulheim : (ein Erfahrungsbericht aus der Sprachheilschule Wabern)

