Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 12

Artikel: Die religiose Erziehung im Sonderschulheim : (ein Erfahrungsbericht
aus der Sprachheilschule Wabern)

Autor: Mattmdiller, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vertragsrecht

Die Fahigkeit, rechtsgiiltige und damit verbindliche Vertrdge ein-
zugehen, sei ein Teil der allgemeinen Handlungsféhigkeit. Diese
setze Miindigkeit und Urteilsfahigkeit voraus, informierte Bickel.
Ist die Handlungsfihigkeit durch eine Entmiindigung formell
entzogen worden, so sei klar, dass Vertrage des Behinderten ohne
Zustimmung der Eltern oder des Vormundes grundsétzlich un-
giiltig sind.

In den Fillen, in denen die Handlungsfahigkeit bewusst oder aus
Nachlissigkeit nicht entzogen worden sei, seien Vertrage mit gei-
stig Behinderten nicht einfach ungiiltig. Bickel betonte, dass der
Behinderte respektive seine Angehorigen in einem solchen Fall
den Nachweis zu erbringen hétten, dass er zur Zeit des Vertrags-
abschlusses urteilsunfihig gewesen sei und dass dies vom Ver-
tragspartner hitte erkannt werden missen. Andernfalls sei man
an den Vertrag gebunden, wenn keine weiteren Griinde fiir einen
Riicktritt vom Vertrag (krasses Missverhéltnis zwischen Leistung
und Gegenleistung, absichtliche Tauschung usw.) vorldgen. Ge-
rade bei Vertragen, die auf dem Korrespondenzweg abgeschlos-
sen worden seien (Versandhandel), konne es im Einzelfall sehr
schwierig sein, ein unsinniges Geschéft riickgdngig zu machen.
Zum finanziellen Schutz des geistig Behinderten sollten daher
vormundschaftliche Massnahmen immer in Betracht gezogen
werden, unterstrich Bickel.

Haftpflicht

Zu den weitaus haufigsten Fragen, mit denen sich Thomas Bickel
als Jurist konfrontiert sicht, gehoren diejenigen, welche sich mit

der Haftpflicht von Behinderten auseinandersetzen. Es sind Fra-
gen wie: «Unsere geistig behinderte erwachsene Tochter hat im
Wohnheim den Clos-o-mat demontiert. Miissen wir die Rech-
nung des Heimes bezahlen?» Oder: «Unser Sohn hat die Stereo-
anlage des Nachbarn zerstort. Wer muss den Schaden ersetzen?»

Die rechtliche Beurteilung solcher Fragen sei dusserst vielschich-
tig, raumte Bickel ein, trotzdem wolle er die wichtigsten Elemente
zur Berurteilung erwahnen. Die Grundregel des Haftungsrechtes
lautet: «Wer einem anderen widerrechtlichen Schaden zufiigt, sei
es mit Absicht, sei es aus Fahrladssigkeit, wird zum Ersatz ver-
pflichtet» (Art. 41, Obligationenrecht). Die Haftung setzt aller-
dings voraus, dass der Schadiger urteilsfihig und damit fiir sein
Handeln verantwortlich ist. Im Haftpflichtrecht bestehen zudem
besondere Bestimmungen, die fiir geistig behinderte Menschen
und ihre Eltern von Bedeutung sind: Zunéchst kann der Richter
aus sogenannter Billigkeit auch eine nicht urteilsfahige Person zu
teilweisem oder vollstandigem Schadenersatz verpflichten. Dies
kann dann der Fall sein, wenn ein sehr vermogender Behinderter
einem Fiirsorgeempfinger einen Schaden zugefiigt hat. Im weite-
ren ist zu beachten, dass die Eltern eines geistig behinderten Kin-
des, auch wenn es volljdhrig ist, unter gewissen Umstdnden fiir
einen Schaden einzustehen haben. Dies ist dann der Fall, wenn sie
durch verniinftige Massnahmen die Entstehung eines Schadens
tatsachlich hatten verhindern konnen. Richtet jedoch das Kind
den Schaden aber beispielsweise wiahrend eines Heimaufenthal-
tes an, so kann niemand die Eltern zur Haftung heranziehen, da
sie den Schaden gar nicht hitten verhindern kénnen. Schliesslich
ist zu erwiithnen, dass heute fiir die meisten Risiken eine entspre-
chende Haftpflichtversicherung abgeschlossen werden kann.

Matthias C. Kreher

Die Religiose Erziehung im Sonderschulheim

(Ein Erfahrungsbericht aus der Sprachheilschule Wabern)

Von Peter Mattmdiiller

Religiose Erziehung — gibt es das?

Ob Sie, liebe Leserin, lieber Leser, sich diese Frage wohl auch stel-
len? Liegt nicht schon darin eine Provokation, dass der Begriff
der Religion mit jenem der Erziehung in Verbindung gebracht
wird? Da wird also vorausgesetzt, dass ein Kind zur Religion er-
zogen werden kann. Und wenn wir nun gar das Lexikon zu Rate
zichen, um uns dariiber Klarheit zu verschaffen, was der Begriff
Religion denn eigentlich meint, dann scheint uns der direkte Be-
zug zwischen Religion und Erziehung vollends unmoglich zu
sein. Da ist denn etwa im Brockhaus nachzulesen, dass das Wort
Religion, das aus dem Lateinischen stammt, einerseits «das Er-
griffensein von der Wirklichkeit des Heiligen» und anderseits
«die Bindung, das Gebundensein an Gott» beinhalte. Und weiter
unten ist zu lesen, religios sein heisse, «fromm, gottesfiirchtig zu
sein». Wer das so liest und bedenkt, der mag sich zu Recht die
Frage stellen, wie denn ein Kind zur Frommigkeit, zur Gottes-
furcht erzogen werden kénne. Wir heutige Menschen tun uns mit
dieser Frage doch einfach schwer, und es wird nicht leicht sein,
hier eine rechte Antwort zu finden. Dem war aber nicht immer so.

Wie dachten friithere Generationen
iiber diese Frage nach?

Wenn wir uns aus Berichten und Gesprichen vergegenwirtigen,
wie beispielsweise an unserer Schule vor bald 170 Jahren und bis

778

in die Mitte unseres Jahrhunderts tiber die religiose Erzichung
nachgedacht wurde, dann f4llt uns auf, dass hier nicht eigentlich
gefragt und geantwortet wurde, dass religdse Erziehung vielmehr
ein Faktum darstellte, das sich ganz folgerichtig aus der damali-
gen geistesgeschichtlichen Situation ergab. Viele unserer Heime
standen damals unter dem bestimmenden Einfluss des Pietis-
mus, einer religiosen Bewegung, die sich die Erneuerung der
Frommigkeit und die Erziehung zur Sittlichkeit zum Ziel gesetzt
hatte - ein Programm, das auch den beiden Griinderinnen unse-
rer Schule im Blick auf die Betreuung der ihnen anvertrauten
taubstummen Madchen bestens geeignet schien. Die Religion,
und hier also der christliche Glaube in seiner pietistischen Aus-
pragung, war Grundlage und Ziel aller Erzichung, und der pad-
agogische Auftrag lautete entsprechend dem Leitspruch «Ora et
labora» - Bete und arbeite - die Kinder zu frommen, sittlich gu-
ten und arbeitstiichtigen Menschen zu erzichen. So war es denn
moglich, dass mir noch gegen Ende der vierziger Jahre eine dltere
gehorlose Hausangestellte sagen konnte: «Ich muss gut abstau-
ben - Gott schaut». So fremd uns ein Ausspruch dieser Art heute
auch anmuten mag, so haben wir doch keinen Grund, die Hal-
tung jener Angestellten und damit das religios begriindete Erzie-
hungsbestreben jener Zeit als Ganzes in Frage zu stellen oder gar
zu beldcheln. Auch wenn wir um die Schattenseiten einer so gear-
teten religiosen Erziehung wissen, muss doch beachtet werden,
dass dieselbe im Leben der Betroffenen auch positive Konsequen-
zen hatte und sichtbare Spuren hinterliess. — Nun kann es sich ja

Schweizer Heimwesen X11/92



. .. und es geschah in jenen Tagen.
(Weinachtliches Spiel in der Werkstatt fiir Behinderte Region Brugg-Windisch. Foto Erika Ritter)

779



wir selber sagen, sondern noch darauf hoéren kénnen, was das
Andere sagt? Der Umgang, den wir miteinander haben, baut
oder verbaut unsere Gemeinschaft, und dies gilt sowohl fiir unse-
re Heimgemeinschaft als Ganzes als auch fiir die vielen kleinen
Gemeinschaften im Heim, in der Schule und in den verschiede-
nen Arbeitsbereichen im Haus. Die gute Atmosphéare im Heim ist
wie die gute Luft, in der wir noch tief Atem holen und also wirk-
lich leben koénnen, in der es uns wohl ist und in der das Heim fiir
uns und unsere Kinder vielleicht doch ein wenig Heimat werden
kann. Und sollten wir uns fragen, was dies alles mit religioser Er-
ziehung zu tun habe, dann sei hier an das biblische Doppelgebot
der Liebe erinnert, das uns in einem Atemzug dazu auffordert,
Gott, den Menschen an unserer Seite und - erstaunlicherweise —
auch uns selber zu lieben und - zu achten. Dies unseren Kindern
zu erklidren, wird nicht viel bringen. Es aber miteinander zu le-
ben, miisste doch eigentlich das Kernstiick aller religiosen Erzie-
hung sein.

Wenn hier nun noch der Versuch gemacht werden soll, nicht nur
den menschlichen Umgang im Heim, sondern auch die Gestal-
tung der Umwelt unserer Kinder in eine Beziehung zur religiosen
Erziehung zu setzen, dann mag dies [hnen, liebe Leserin, lieber
Leser, vielleicht doch einige Miihe bereiten. Was konnten denn
die dusseren Verhiltnisse im Heim mit unserem Thema zu tun ha-
ben? Mir ist in der Arbeit mit geistigbehinderten Kindern ein
Sachverhalt wichtig geworden, der mit dem Begriff Uberschau-
barkeit umschrieben werden kann. Wahrend das normalbegabte
Kind die Fédhigkeit hat, seine riumliche Umwelt und den zeitli-
chen Tagesablauf zu iiberschauen und zu strukturieren, ist dies
dem geistigbehinderten, insbesondere aber dem wahrnehmungs-
gestorten Kind kaum oder gar nicht moglich. Wir miissen darum
diesen Kindern ganz bewusst Strukturen geben und werden also
versuchen, ihre Umweltverhédltnisse so zu gestalten, dass sie von
ihnen tiberblickt und eingesehen werden kénnen. Wenn unsere
Schul- und Gruppenrdume kaum mehr erkennen lassen, zu was
sie eigentlich zu dienen hitten, oder wenn die Unordnung gar
zum padagogischen Prinzip erhoben wird, wenn wir tiberdies mit
unserer Zeit und mit derjenigen unserer Kinder nicht Ordnung
halten, dann werden wir es dem Kinde verunmoglichen, seine
Umweltverhéltnisse zu iiberschauen und sich in ihnen zurechtzu-
finden. Die Ordnung im Heim hat also ihren Sinn nicht in sich
selber, und wo sie zum Selbstzweck wird, da lduft sie Gefahr, ihr
Ziel zu verfehlen. Die Ordnung im kleinen ist vielmehr ein Abbild
jener grossen, ewigen Lebensordnungen, die wir Menschen fiir
unser personliches Leben brauchen, und ohne die ein Zusam-
menleben unter Menschen nicht moglich wére. Fir uns als Mitar-
beiterinnen und Mitarbeiter scheint es mir darum wichtig zu sein,
dass wir die Regeln und Ordnungen im Heim nicht als Einschrian-
kung oder gar als Zwang erleben, sondern dass wir ihren Bezug zu
unserem Leben und Zusammenleben und zu den grossen, giilti-
gen Lebensordnungen mitzuvollziehen versuchen. Fir unsere
Kinder aber, die diesen Vollzug nicht machen konnen, wird es
wichtig sein, dass wir ihnen ein tdgliches Ubungsfeld bieten, in
dem sie die Ordnungen und Lebensregeln kennenlernen kdnnen
und das sie dazu befdhigt, dieselben mit der Zeit in ihr eigenes
Leben aufzunehmen.

Hier nun noch einige Gedanken zu jenen Formen religidser Erzie-
hung, die nicht mittelbar, sondern als direkte, als unmittelbare
Einflussnahme auf das Kind einwirken. Sie sind uns naher ver-
traut, weil sie den meisten von uns schon in der Kindheit, in unse-
rer Familie und in der Schule begegnet sind. Gerade dieses Ver-
trautsein, so beispielsweise mit dem Tischgebet oder mit dem Be-
ten am Abend, leitet uns dazu an, sie mit Sorgfalt und Bedacht zu
verwenden. Zwar kommt uns das geistigbehinderte Kind mit sei-
nem ausgesprochenen Bediirfnis nach dem Ritual, nach zeitlich
festgelegten und regelmaéssig wiederkehrenden Formen dieser Art
entgegen. Wieaber steht es in dieser Hinsicht mit unseren eigenen

780

Bediirfnissen und Méglichkeiten ? Sind wir noch in der Lage, mit
den Kindern am Tisch zu beten, oder ist es uns nicht mehr mog-
lich, dies mit innerer Anteilnahme zu tun? Sollte dieses Zweite bei
uns der Fall sein, dann, so scheint es mir, ist es ratsam, auf das
Tischgebet zu verzichten. Im anderen Fall aber werden wir darauf
achten, dass unser Beten am Tisch nicht zur blossen Form, zu
einem gewohnheitsmdssigen Ritual wird. Etwas anders verhélt es
sich mit dem Abendgebet. Hier bietet sich uns und dem Kind die
Gelegenheit, nach einem Tag, der uns beiden Erfreuliches und
weniger Gutes gebracht hat, noch einmal einen Augenblick zu-
sammenzusein und uns gegenseitig spiiren zu lassen, dass wir zu-
sammengehoren und wie wir es miteinander halten wollen.

Wichtig scheint mir in diesem Zusammenhang auch das Feiern zu
sein, sei es am Morgen in der Gruppe, am Ende eines Schultages
oder am Abend im Wohnzimmer. Hier bietet sich uns in freierer
Form die Gelegenheit, uns gegenseitig spiirbar werden zu lassen,
dass es iiber allem, das der Tag uns bringt oder gebracht hat, noch
etwas gibt, das mehr ist als all das, was wir im Alltag miteinander
erleben, was uns geféllt und erfreut, wohl aber auch plagen und
bedriicken mag. Der Inhalt eines solchen Zusammenseins konn-
ten etwa ein Morgenspruch, ein Lied, am Abend vielleicht auch
ein Bilderbuch, eine Geschichte in kurzen Fortsetzungen oder
einfach eine Kerze sein, die wir in der Stille miteinander betrach-
ten. Es scheint mir wichtig zu sein, dass es in unserem Schul- und
Heimalltag noch solche Inseln der Stille gibt, die uns die Mog-
lichkeit geben, uns fiir einander und fiir jene Lebenskrifte auf-
zutun, die iiber uns walten und die uns letztlich zu halten und zu
tragen vermaogen.

Und hier zum Schluss noch zwei Uberlegungen, die jene unmit-
telbarste Form religioser Erziehung, den Religions- und den
Unterweisungsunterricht betreffen. Interessanterweise liegen hier
die Schwierigkeiten nicht so sehr bei unseren Kindern, sondern
vielmehr bei den Lehrkraften, die diesen Unterricht zu erteilen
haben. Wie kann man denn in einer Zeit und Welt voller Unge-
rechtigkeit, voll Not und Leid noch an einen allméchtigen Gott
glauben, und in welcher Weise sind seine Anliegen im Unterricht
zu vertreten? Diese Frage ruft einer Gegenfrage:

Welches Gottesverstindnis liegt diesen doch sicher berechtigten
Bedenken zugrunde? Handelt es sich vielleicht auch hier wieder
um das Bild jenes alttestamentlichen Gottes, der aus der Sicht des
modernen Menschen irgendwo in der Ferne thront und von da
aus seine unumschriankte Herrschaft ausiibt? Demgegentiber ist
der bekannte zeitgenossische Theologe Kar/ Barth im Versuch,
das Wesen Gottes zu umschreiben, im Blick auf die neutesta-
mentliche Botschaft zur Formulierung gekommen, dass Gott der
in Freiheit Liebende sei. Die Theologie der letzten Jahrzehnte —
ich denke hier etwa an Theologen wie Hans Kiing, Helmuth Thie-
licke oder Paul Tillich - bemiiht sich bis heute darum, das moder-
ne Selbstverstandnis des Menschen und seine Erkenntnisproble-
me in ihre Uberlegungen mit einzubeziehen, und es konnte fiir
uns im Blick auf unsere Schwierigkeiten im Religionsunterricht
vielleicht doch hilfreich sein, wenn wir uns in dieser Richtung et-
was eingehender umsehen wiirden.

Andererseits zeigt mir die Erfahrung im Religions- und Unterwei-
sungsunterricht, dass das geistigbehinderte Kind den biblischen
Glaubensinhalten gegeniiber noch ganz offen ist. Die Geschich-
ten der Bibel, ihre Bilder und Gestalten finden bei ihm noch einen
ganz direkten, von keinen kritischen Vorbehalten behinderten
Zugang. Wenn es uns gelingt, unseren Kindern im Religionsun-
terricht, dartiber hinaus aber auch in unserem tédglichen Zusam-
menleben spiirbar werden zu lassen, dass sie und wir in Gottes
Hand sind, dass Gott uns sieht und kennt, und dass wir ihm unser
Leben anvertrauen diirfen, dann wird religiose Erziehung auch
im Sonderschulheim unserer Tage eine Verheissung haben.

Schweizer Heimwesen XI1/92



nicht darum handeln, zu jenen recht engen und bisweilen auch
ausgesprochen autoritdren Formen religioser Erziehung zuriick-
zukehren. Was aber wire allenfalls an ihre Stelle zu setzen?

Was konnte religose Erziehung heute bedeuten?

Der Zeitgenosse, der die Jahre seit dem Zweiten Weltkrieg zu
iiberblicken vermag, ist beeindruckt vom Umbruch, der sich in
dieser Zeitspanne in allen Lebensbereichen vollzogen hat. Auf
unser Thema bezogen kann festgestellt werden, dass sich das
Selbstverstandnis des Menschen, mit ihm aber auch sein Gottes-
verstandnis grundlegend verdndert haben. Der Grundzug dieser
geistesgeschichtlichen Entwicklung kann wohl am besten mit
dem Begriff der Emanzipation, der Befreiung des Menschen aus
dem Zustand der Abhangigkeit und Beschriankung, umschrieben
werden. Der Mensch hatte seinen Selbstwert, seine Miindigkeit
entdeckt, versuchte, sich von den Vorurteilen friitherer Zeiten zu
16sen und empfand es als eigentliche Befreiung, keiner Autoritit
mehr verpflichtet zu sein. Dieser Protest gegen alles, was Autori-
tat zu beanspruchen schien, richtete sich zundchst vor allem ge-
gen die hierarchischen und patriarchalischen Strukturen unserer
Gesellschaft. Bald aber wurde auch Gott als die urspriingliche
und bisher weithin massgebende Vaterfigur in Frage gestellt und
in die Emanzipationsbewegung miteinbezogen. Besonders der
alttestamentliche Gott, der fiir sich in Anspruch nahm, frei und
autoritdr zu reden und zu handeln, passte in keiner Weise mehr in
das Weltbild des autonomen, miindigen Menschen. Und auch die
befreiende Botschaft des neutestamentlichen Christus war kaum
mehr mit dem zu vereinbaren, was sich der Mensch unter seiner
neugewonnenen Freiheit vorstellte.

Was aber kann unter diesen Umstédnden religiose Erziehung noch
bedeuten? Gibt es noch Inhalte und Formen christlichen Glau-
bensverstindnisses, die uns miteinander verbinden und uns in
dieser Frage einen gemeinsamen Weg weisen konnten? Sicher ist,
dass jene unité de doctrine, die das traditionell christliche Heim
fritherer Zeiten kennzeichnete, kiinftig nicht mehr zu verwirkli-
chen sein wird. Der Pluralismus unserer Tage, der postuliert, dass
in ein und derselben Sache die verschiedensten Meinungen und
Ansichten zuldssig seien, und der Individualismus, der jedem
Menschen seine eigene Meinung zugesteht, werden eine Uberein-
stimmung der Ansichten im Blick auf das, was religiose Erzie-
hung sein konnte, nicht mehr zulassen. Liegt aber nicht gerade in
diesem Sachverhalt eine Verheissung, die uns zu neuen Ufern
fiihren konnte, ist doch nun jeder Mensch und also auch jeder
Mitarbeiter im Heim ganz personlich nach seinem Verhéltnis
zum Glauben und damit auch nach seiner Einstellung zur religio-
sen Erziehung gefragt. Natiirlich wird es unter diesen Umstédnden
nicht mehr moglich sein, zu allgemein giiltigen und damit fir alle
verbindlichen Antworten zu kommen. Vielleicht tut sich uns aber
gerade damit der Weg zum freieren Gespréch tiber die Dinge des
Glaubens auf, und dieser Gedankenaustausch kénnte uns zu neu-
en Einsichten hinsichtlich dessen fithren, was religiose Erziehung
heute bedeuten und beinhalten konnte. Der folgende Erfahrungs-
bericht mochte hiezu einen Beitrag leisten.

Meine Erfahrungen in der religidsen
Erziehung geistigbehinderter Kinder

Wihrend die Normalschule die religiose Erziehung, verbunden
mit einer allgemeinen Lebenskunde, einem bestimmten Unter-
richtsfach zuordnet, bietet sich im Heim wesentlich weitergehen-
de Moglichkeiten an. Das tégliche Zusammensein mit den Kin-

dern, das sich nicht nur auf die Unterrichtszeiten beschriankt, er-
laubt es uns, den Glauben enger mit dem Leben und Erleben un-
serer Kinder im Alltag zu verbinden - eine Moglichkeit, die dem
geistigbehinderten Kind in besonderer Weise entgegenkommt.

Nunist aber gerade in dieser Hinsicht Vorsicht und Sorgfalt gebo-
ten. Sicher kann es sich dabei nicht mehr um jene direkte religiose
Einflussnahme handeln, die dem Heim friiherer Zeiten noch ei-
gen und selbstverstdndlich war. Wir denken hier vielmehr an jene
vielfaltigen mittelbaren Einwirkungen, die dem Kinde aus dem
gemeinsamen Leben und Erleben im Heim zukommen. Damit
sind wir aber ganz unversehens vor die Frage gestellt, was denn
das Heim unserer Tage eigentlich noch ist, und welcher Art die
Einfliisse sind, die dem Kind in dieser mittelbaren Weise aus unse-
rer Heimgemeinschaft zukommen ?

Diese Frage fiihrt uns zu einer zweiten, die ja eigentlich die erste
sein miisste: Wer bin ich — als Mitarbeiter, als Mitarbeiterin im
Heim - denn selber? Was macht meine Personlichkeit aus? Was
bewegt und erfiillt mich, und welche Lebenswerte sind mir wich-
tig? Wenn diese Fragen nun gar auf dem Hintergrund unseres
Themas und also im Zusammenhang mit der religiosen Erzie-
hung gestellt werden, dann mag es fiir viele von uns doch wohl
fast unbehaglich werden. Das muss aber nicht sein. Gerade hier
konnte uns das Gespréch iiber die Dinge des Glaubens weiterhel-
fen. In ihm miissten wir uns gegenseitig darauf aufmerksam ma-
chen, dass es ja heute, im Gegensatz zur pietistischen Auffas-
sung, nicht mehr darum gehen kann, ein moglichst guter, viel-
leicht sogar ein idealer, ein vollkommener Mensch zu sein oder
doch immer mehr zu werden. Wichtig scheint mir vielmehr zu
sein, dass wir in unserem Leben um eine Heimat wissen, dass wir
uns von da her gehalten und getragen fithlen und dass wir versu-
chen, unser Leben von dieser geistigen Heimat her zu leben. Wie
aber konnen wir zu einer Lebenshaltung dieser Art gelangen?
Mir ist in diesem Zusammenhang ein Begriff wichtig geworden,
der uns hier einen moglichen Weg aufzeigen konnte. Es ist der Be-
griff Achtsamkeit. Auf sich selber zu achten, nicht unachtsam
und also irgendwie zu leben, zu sich und zu seinem Leben Sorge
zu tragen, auf sich zu sehen und so mit sich umzugehen, dass das,
was in uns ist, auch wirklich leben kann - das sind einige Stich-
worte, die uns den Weg zu einer personlichen Lebenshaltung
weisen konnten — einer Lebenshaltung, die dem Kinde spiirbar
werden kann und die ihm Halt und das Gefiihl von Aufgehoben-
sein und Geborgenheit zu vermitteln vermag. Das Wissen darum,
dass sich echte Erziechung nicht so sehr im Reden und im bewuss-
ten erzieherischen Tun, sondern vielmehr darin ereignet, dem
Kinde spiirbar werden zu lassen, wer wir eigentlich sind und was
unser Leben bestimmt, wird uns den Weg der Achtsamkeit als
eine wichtige Voraussetzung fiir unsere Erziehungsarbeit nahe-
legen.

Nun iibt nicht nur der einzelne Mitarbeiter im Heim diese mittel-
bare Einflussnahme auf das Kind aus. Auch von der Gemein-
schaft der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter geht diese Wirkung
aus, und die Art ihres Zusammenlebens und Zusammenwirkens
wird dartiber entscheiden, obim Heim eine Atmosphére entsteht,
in der das Kind atmen und leben kann und in der sich echte Erzie-
hung, auch religiose Erziehung in jener mittelbaren Form zu er-
eignen vermag.

Auf die Art unseres Zusammenlebens als Erwachsene im Heim
kommt es also an, und es ist zu fragen, wie dieses Zusammenle-
ben zu gestalten sei. Hier kann uns der Begriff der Achtsamkeit
noch einmal weiterhelfen. Wie nehmen wir uns eigentlich gegen-
seitig wahr? Achten wir uns und achten wir aufeinander? Oder
gehen wir achtlos aneinander vorbei ? Geht jedes von uns nach ei-
genem Gutdiinken seinen Weg, oder verbindet uns vielleicht doch
noch jenes gute Gesprach, in dem wir nicht mehr nur héren, was

781



	Die religiöse Erziehung im Sonderschulheim : (ein Erfahrungsbericht aus der Sprachheilschule Wabern)

