
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 11

Artikel: Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen : das
Dilemma der "Euthanasie"

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen.
Das Dilemma der «Euthanasie»

Von Dr. phil. Hans Saner * Basel

Dürfte man die sittliche Verfassung eines Zeitalters an der Anzahl
seiner ethischen Traktate bemessen, dann hätten wir es herrlich
weit gebracht. Keine Universität ohne Lehrstuhl für Ethik, kein

Kongress-Gebäude, in dem nicht irgendwo eine Ethikkommission

tagt, kein Sachbereich von gesellschaftlicher Relevanz, der
nicht ethisch durchkämmt würde, kein Berufsstand ohne
ethisches Leitbild - und neuerdings in den USA: kein Politiker, der
nicht durch ein Ethik-Examen müsste. Und überall der
unvermeidliche Ausstoss von normativer Literatur. Die Normenbeflissenheit

transzendiert und verbindet die Disziplinen, und im
neuen Verbund avanciert der Philosoph zum «ethischen Ratgeber

für Jedermann».

Dem Treiben scheinen die Überzeugungen zugrunde zu liegen,
dass alles menschliche Handeln ethisch normiert werden kann
und fast alles auch soll und dass im Verhältnis zu allen übrigen
Handlungs-Determinanten: den pragmatischen, den politisch-
oder ideellprogrammatischen und den wissenschaftlichen - der
ethischen Determinante die höchste Dignität und die letzte
Entscheidungskompetenz zukommt. Denn nur sie, so lautet jedenfalls

die klassische Ethik-Legitimation, gründet in einem humanen

Absolutum, in einer irreduziblen Instanz, die weiss, was sie

soll, und die unbeugsam bei ihrer Forderung bleibt, wie immer
das Handeln konkret ausfallen möge. Die Gewissheit des Gewissens

wird so zum unerschütterlichen Fundament sowohl der
ethischen Theorien als auch des sittlichen Handelns gemacht - mit
dem für Wissenschaftler selbstverständlichen Zugeständnis, dass

sie in einer umfassenden Theorie der Ethik noch einer rationalen
Vergewisserung bedarf, aus der dann die segmentierten normativen

A nwendungsbereiche entfaltet werden können, nach denen
sich das situative Handeln zu richten hat. Von dieser Stufung
erhofft man sich das richtige Tun, das, wenn es allgemein würde,
eine vernünftige Welt ergäbe.

Ich behaupte nun, dass diese Idee von einer durch die Ethik
vernünftigen Handlungswelt vorerst desillusioniert werden muss,
falls sie nicht selber zu einer Gefahr für alles konkrete Handeln
werden soll. Das skeptische Argument will ich kurz auf die einzelnen

Stufen richten. Was nach der Desillusionierung noch bleibt,
ist nicht ein Nichts an ethischen Verpflichtungen, aber ein Stückwerk

an Erwägungen, das sich bloss in offene Richtlinien
vorwagt, letztlich aber - mit einer Ausnahme - das Handeln in die
Sittlichkeit des einzelnen stellt, sofern dieser mit dem anderen,
den das Handeln betrifft, in Kommunikation steht und zugleich
die gesellschaftlichen Konsequenzen seines Handelns reflektiert.

Niemand wird von sich selber in phänomenologischer Absicht
sagen wollen, dass er gewissenlos sei. Das Dass des Gewissens hat
einen Evidenz-Charakter, der um so stärker hervortritt, je mehr
wir uns in unserem Handeln zweifelnd zur Frage werden. Aber
die Inhalte des Gewissens verlieren mit zunehmender Reflexion

* Aus Seidel/Werner, Psychiatrie im Abgrund, Köln 1991, Archivberatungsstelle
Rheinland.

ihre Eindeutigkeit und Gewissheit. Sie scheinen jede handlungs-
anweisende Kraft abzugeben und eher zu handlungsverhindern-
den Instanzen zu werden. Deshalb hat Sokrates von seinem dai-
monion gesagt, dass es ihm immer nur abrate, aber nie zurate, zu
handeln, und Goethe hat den kategorischen Satz ausgesprochen :

«Nur der Gewissenlose handelt.» Er erinnert an den alten Rat des

Lao Tse: «Das Tun sei Nicht-Tun.» Es ist, als ob die irreduziblen
Prinzipien der Gewissensinhalte - man hat sie oft «Werte»
genannt - in Kollision zueinander stünden, gerade den Gewissenhaften

zum Patt nötigten und deshalb nur die Basis einer Ethik
des Lassens, einer negativen Ethik, abgeben könnten. Da aber
auch das Unterlassen ein Handeln ist, steht es ebenfalls unter
dem ethischen Verdikt. Das Gewissen - es gibt wahrscheinlich
kein gutes - ist in seiner inhaltlichen Ungewissheit die Verunsi-

cherungsinstanz des Menschen. Es wird niemals das fundamen-
tum inconcussum unseres Handelns sein können.

Was denn? - Die Verantwortung, wie Hans Jonas lehrt? Oder das

wohlverstandene Interesse aller Beteiligten und Betroffenen, wie
der Präferenz-Utilitarismus von John Stuart Mill und in seiner

Nachfolge heute Peter Singer rät? Wie aber können wir wissen,
was aus der Welt wird, wenn, was ja der Sorgekern der Verantwortungsethik

ist? Sie arbeitet mit ungesicherten Extrapolationen.
Die Berufung auf Verantwortung ist nicht vor Irrtümern
geschützt. Sie hat selber eine dunkle Vergangenheit, zum Beispiel in
der Legitimierung der Zwangssterilisierungen, die der Vorläufer
der Aktion «Gnadentod» waren. - Und wer kennt das Interesse
aller anderen - etwa das Interesse eines Neugeborenen? Es sind
lauter Projektionen eigener Wertpräferenzen, die uns bei den
Erwägungen leiten. Daraufhin eine absolute Handlung zu begehen

- das heisst eine Handlung, an der nach dem Irrtum nichts wieder

gut gemacht werden kann -, ist sehr problematisch. Durch die
Berufung auf das Interesse kann das Gewissen nicht ausgekoppelt
werden.

Man kann nun einwenden, dass das Gewissen eben eine
lebensweltliche innerliche Wirklichkeit sei, die Ethik aber eine Theorie
von den Prinzipien richtigen Handelns, die sich ihr Fundament
selber legen müsse. Das ist gewiss richtig. Aber wie kann sie es

überhaupt tun? Sie müsste jedenfalls auf eine hierarchisch geordnete

Wertwelt abgestützt werden. Niemand vermag diese
allgemeinverbindlich zu schaffen. Was soll der Zentralwert einer
Ethik sein: Die Solidarität? Das Leben? Die Freiheit? Und was
beinhalten diese Wörter überhaupt? Gibt es auch Leben, das
nicht lebenswert ist, Solidarität, die verwerflich, Freiheit, die
unerlaubt ist? In der Not dieser Ungewissheiten halten sich heute
viele Menschen an die Wertangebote der Religionen, weil sie die

einzigen zu sein scheinen, die den Anspruch auf Irreduzibilität
erheben dürfen. Aber das ist ein reiner Glaube, für den keine
Theorie sprechen kann. Die Wertbasis jeder Ethik beruht letztlich

auf existentiellen Entscheiden, die man sich und anderen
zwar erhellen und für die man auch werben kann, deren Qualität
aber niemals alle Menschen axiomatisch überzeugt. Das Fundament

der Ethik ist im strengen Sinn nicht theoriefähig. Je mehr
dieses Faktum verschleiert wird, um so grösser ist die Gefahr,

692 Schweizer Heimwesen XI/92



Wer verbindet
Spital-, Heim- und
Pflegepersonal
mit voller
Freizügigkeit

r n
Diese Karte informiert Sie über die Pensionskasse, die Ihnen bis

auf ca. 30 Minuten im Jahr alle BVG-Arbeit abnimmt, bei der Sie

keine Beitragssätze bevorschussen müssen, sondern sie erst dann

zahlen, wenn das Geld verdient ist, und die als Genossenschaft jährlich

Gewinn ausschüttet.

Was Sie sicher alles freut. Und sie erzählt Ihnen einiges über die

einzige Pensionskasse im Spital-, Pleim- und Pflegebereich, die die

volle Freizügigkeit bietet. Was Ihre Angestellten freut. Und darum

sicher auch Sie.

Natürlich kann diese Karte das alles nur, wenn Sie sie ausfüllen

und abschicken. Was uns dann garantiert freut.

Falls sie schon weg ist, freue

über einen Anruf: 01/252 53 00.

Falls sie schon weg ist, freuen wir uns auch Jf ^
SHP

Leben, wie es Ihnen passt.
Aber sicher.

—I 693



dass die Ethik Menschen vergewaltigt und zu einem verkappten
Herrschaftsinstrument wird. Eine Festigkeit des allgemeinen
Konsenses kann vielleicht nur im Negativsten gefunden werden:
in dem, was prinzipiell und in jedem Fall verhindert werden soll.
Das wäre der negative Minimal-Konsens. Indes: nicht einmal er
ist wirklich gesichert.

Wie aber sollen wir, wenn schon die ethischen Grundwerte
kontrovers sind, zu befriedigenden Normen in den Anwendungsbereichen

kommen? Wer die normative Literatur über medizinische
Grenzbereiche - zum Beispiel den Schwangerschaftsabbruch
oder die Euthanasie - über längere Zeiten kennt, wird wissen,
dass es eine ethische unité de doctrine nie gegeben hat. Vom absoluten

Verbot bis zur uneingeschränkten Erlaubnis ist, über viele
Stufungen, alles begründet worden. Daraus sind zwei Dinge zu
lernen: dass es offenbar Fragen gibt, die nicht allgemeingültig
lösbar sind, und dass gerade die grundsätzlichen Lösungen an
sich ein Verhängnis sind.

Die Normen werden gewissenlos, weil das Gewissen zögerlich,
oft rat- und normenlos ist

Und dennoch: Wer angesichts solcher Fragen handeln muss,
kann sie nicht unangetastet lassen und kann nicht an ihrer Unlös-
barkeit resignieren. Seine ethischen Erwägungen aber führen
bestenfalls zu rationalen Optionen des kleineren Übels. Es sind
Unheilsvermeidungsstrategien, aber in keinem Fall endgültige
Lösungen.

Selbst aber wenn es gelänge, befriedigende Normen zu finden,
wäre das vernünftige Handeln noch nicht gesichert. Die Ethik ist
eine Lehre vom richtigen möglichen Handeln. Das ärztliche Tun
aber ist konkretes, wirkliches Handeln. Es ist situativ und
deshalb je einmalig, auch wo es in der Wiederholung steht. Als Handeln

von Fall zu Fall ist es niemals bloss die Subsumption unter
eine allgemeine Regel, als ob die Erfüllung der Norm sein Ziel
wäre. Sein Adressat ist vielmehr ein leidender Mensch, der es

nach Möglichkeit mitbestimmen soll. Es steht in der Wechselseitigkeit

der Relation zweier Existenzen, von denen keine ein
allgemeiner Mensch ist, sondern beide Individuen, die ihre Entscheide

nicht automatisieren, sondern erwägen. In diesem Prozess
entscheidet letztlich nicht ein Lehrbuch der Ethik, sondern die
Sittlichkeit von Personen in ihrer Kommunikation. Diese Sittlichkeit

aber ist die existentielle Frucht eines ganzen Lebensprozesses.

Sie ist nicht durch Traktate herstellbar, sondern wächst und
festigt sich im zweifelnden Vollzug des konkreten Handelns,
immer bedrängt von einem lebendigen Gewissen, das empfindlich
ist für alles Versagen, aber nicht gesichert ist durch ein Vorwissen.

Die Ungewissheit des Gewissens, die in einem strengen Sinn nicht
theoriefähige Prinzipien-Spekulation der Ethik, das normative
Wirrwarr in allen Anwendungsbereichen, die sich der Machbarkeit

entziehende Sittlichkeit konkreter Menschen im situativen
Handeln: all das soll zum Bewusstsein bringen, dass wir von der
Ethik zu viel erwarten, wenn wir in ihr den Garanten einer
vernünftigen Handlungswelt sehen möchten. Dennoch benötigen
wir sie - nicht so sehr als normative Rezeptur, sondern als
Orientierungshilfe, womöglich als dialogische Vergewisserung inmitten

der Ungewissheit des Gewissens und angesichts der Not,
überhaupt handeln zu müssen.

Die Ethik-Skepsis als eine negative Ethik führt so zu einer gewissen

Bescheidung, um die normative Vergewaltigung des
Menschen einzugrenzen und das Bewusstsein wachzuhalten, dass keine

Theorie uns den sittlichen Entscheid in der konkreten Situation

absnimmt. Das Handeln aus ihm hat immer eine offene
Flanke zum Scheitern - und deshalb steht alles Handeln im Um¬

feld der Schuld, selbst noch das geglückte, wenn auch nicht alles

in gleicher Entschiedenheit.

Ich möchte nun im folgenden einige Thesen begründen. Sie sollen

- mit einer Ausnahme - nicht als Normen verstanden werden,
sondern als diskutable Basisfür die sittliche Entscheidung, die in
der konkreten Situation der Arzt und sein Patient so oder so fällen

müssen.

Du sollst dir kein Menschenbildnis machen

Alle schweren Anomalien, Missbildungen und Leidenszustände
werfen unweigerlich die ontologisch-metaphysische Frage auf,
was der Mensch denn seinem Wesen nach sei. In der philosophischen

Tradition wurde die Frage fast immer aspektiv von einem
Zentralwert her beantwortet. Solche Antworten hiessen etwa:
Der Mensch ist ein «denkendes Ding» oder das «animal rationale»

(Descartes); er sei das «animal symbolicum» oder das

zeichenfähige Wesen (Cassirer), das animal loquens (Aristoteles),
laborans (Marx), politicum (Aristoteles), und andere mehr. Auf
das jeweils herausragende Moment hin wurde dann die Philosophie

des Menschseins oder etwas wissenschaftlicher die Anthropologie

zentriert, die sich wiederum in einem mehr oder weniger
expliziten Menschenbild weltanschauliche Geltung verschaffte.
In diesem Menschenbild war auch die jeweilige Ethik fundiert -
und das schien ihr eine tragfähige Basis zu geben.

Die positive Bestimmung des Menschen aber ist an sich ein
Verhängnis, weil sie unweigerlich eine nicht explizite Kehrseite hat:
dass es nämlich Menschen gibt, die dem Wesen des Menschseins
nicht genügen: Appaliker, Debile, Sprachlose, Missgebildete,
Asoziale, Arbeitsunfähige und andere mehr. Weil damit auch
schon die Versuchung zum Verbrechen angezeigt ist, ist der
Verzicht auf jedes positive Menschenbild nötig. Wir erreichen ihn
durch zwei entgegengesetzte Momente: durch die simpelste und
leerste Definition des Menschen einerseits und durch das Trans-
zendieren aller einzelnen Bestimmungen in ein nicht mehr
bestimmbares «Mehr als ...». «Ein Mensch ist ein von einerMutter
geborenes Lebewesen», so lautet die Definition. «Der Mensch ist
mehr, als wir von ihm wissen» (Jaspers), so lautet der transzen-
dierende Satz. Die Definition besagt inexplizit: Welche
Eigenschaften und Mängel ein Mensch auch immer haben mag: Es ist
von Geburt auf ein Mensch, der das Recht hat, Rechte zu haben.
Der transzendierende Satz besagt indirekt: Nichts erlaubt uns,
einem Menschen die Würde des Menschseins abzusprechen;
denn wir wissen letztlich nicht, was diese ausmacht. Beide Sätze

gemeinsam verhindern alle tödlichen Saubermanns-Konzepte,
die im Ausmerzen des Leidens, der Unproduktivität, der Anomalien

und der Asozialität in letzter Konsequenz zum Klassenmord
führen. Der Verzicht auf die positive Bestimmung des Mensch-
seins ist somit der Fels der Humanität.

Die allgemeine Kategorie «menschliches Leben» kann
nicht zur Basis einer Handlungsorientierung werden

Aus dem Dilemma der Nicht-Bestimmbarkeit des Menschseins
scheint die Reduktion zu befreien: «Was immer der Mensch
seinem Wesen nach sein mag: er ist jedenfalls menschliches Leben.»
Auf dieser Basis öffnen sich zwei entgegengesetzte Konzepte:

Entweder wird der Begriff «menschliches Leben» qualifiziert
und darin positiv bestimmt. Auf der Basis der Lebensqualität
wird dann eine sogenannte humane Bio-Ethik entworfen, die
ebenso ihre implizite oder explizite Kehrseite hat: Es gibt Leben,
das der normierten Lebensqualität nicht genügt - und dieses darf
oder soll vernichtet werden.

Oder: Man macht menschliches Leben als solches zum Zentralwert

schlechthin und spricht ihm die absolute Unverfügbarkeit

694 Schweizer Heimwesen XI/92



zu. Man endet nun in einer ganz und gar abstrakten, meist
religiös überhöhten Bio-Ethik, die in letzter Konsequenz den

Schwangerschaftsabbruch, den Suizid und die Euthanasie auf
die gleiche Stufe stellen muss. Als individuell gelebte Sittlichkeit
mag das achtbar sein. Als allgemeines Ethik-Konzept aber ist es

totalitär und unreflektiert, weil es de facto im Namen der
Unverfügbarkeit über anderes Leben verfügt. Denn über Leben wird
nicht nur mit dem Tod verfügt, sondern auch mit dem Zwang
zum Leiden. In der absolutistischen normativen Konsequenzma-
cherei verkehrt auch es sich in die Gewalttätigkeit.

Die beiden Konzepte sind altes Erbe, und sie haben die abendländische

Tratition bestimmt. Die Lehre von der weiten Verfügbarkeit

über das defiziente Leben ist das Erbe der antiken Philosophie-,

Die Lehre von der Unverfügbarkeit über das Leben das Erbe
der christlichen Theologie. Die neuzeitlichen Philosophien gründen

in beiden Traditionen. Ihre Versöhnung ist nie gelungen -
und ist vielleicht auch nicht möglich. Denn das antike Modell
setzt auf die Autarkie des handelnden Subjekts zur Schaffung
einer glücklichen Welt, in der dem Leiden keine positive Funktion
zukommt - das christliche Modell dagegen setzt auf die Nachfolge

in einer leidgeprüften Welt, in der die Leiden des Menschen
Chiffren des Leidens Gottes sein können. In beiden wird zwar die

Frage nach dem Sinn des Lebens aufgeworfen, aber nur im zweiten

auch die Frage nach dem Sinn des Leidens.

Die Fragen nach dem Sinn des Lebens und des Leidens
können nicht allgemein beantwortet werden

Sinn ist nicht eine objektive Eigenschaft von Entitäten, die
feststellbar wäre, sondern eine subjektive Setzung im Hinblick auf
ein Telos. Niemand kann somit der Richter über den Sinn des

Lebens im ganzen oder des Lebens eines anderen Menschen sein.

Und niemand kennt den Sinn des Leidens überhaupt oder der
Leiden eines anderen Menschen. Wer dennoch urteilt, muss sich
des subjektiven Charakters seiner Aussagen bewusst bleiben. Sie

lauten unverkürzt: «Für mich hat das Leben eines anderen
Menschen oder mein Leben unter diesen Umständen keinen Sinn
mehr.» Und: «Für mich ist mein Leiden sinnlos geworden.» Nur
selbstbezügliche Aussagen und Befunde erlauben unter Umständen

ein vernichtendes Handeln: den Suizid. Jedes Töten von
Dritten aus Sinnkonzepten ist Mord und zugleich die Vernichtung

des möglichen Lebenssinnes eines anderen.

Der Selbstmord muss in das sittliche Ermessen
des einzelnen gestellt werden

Eine absolute Pflicht, am Leben zu bleiben, könnte es nur
angesichts einer transzendenten Macht geben, die uns zum Leben

verpflichtet oder verdammt, indem sie uns das Leben schenkt oder

aufbürdet. Das ethische absolute Verbot des Suizids ist an einen

bestimmten Glauben - den theologisch durchrationalisierten

christlichen - gebunden. Ihn teilen nicht alle Menschen - und

deshalb ist das Verbot nicht konsensfähig.

Angesichts der Mitmenschen aber kann die Pflicht, am Leben zu
bleiben, immer nur relativ sein - je nach den Verpflichtungen, die
wir mit ihnen eingegangen sind. Ein absolutes Anrecht eines

Menschen auf das Leben eines anderen darf es nicht geben. Wir
können zwar an seinen Lebenswillen appellieren, können
Selbstmordprophylaxe betreiben, können ihn an augenblicklichen
Verzweiflungshandlungen hindern. Aber letztlich müssen wir den
Entscheid zum Selbstmord oder gegen ihn seinem Ermessen
anheimstellen, selbst wenn wir an dessen ethischer Qualität zweifeln.

Er muss im Erleben seines Leidens als Autorität angenommen

werden.

In diesem Leiden kann der Selbstmord so etwas wie der letzte
Garant der Freiheit sein. Wenn das Elend unerträglich und der Zerfall

erniedrigend wird, kann das frei gesetzte Ende der letzte Akt
der Würde sein: ein Beweis, dass der persönlichen Freiheit zumindest

die allumfassende Kraft der Negation innewohnt.

Jedes Moralisieren danach ist ein schäbiger Nekrolog ins Leere.
Die Sittlichkeit liegt in dem, was der andere getan hat, und nicht
in unseren Kommentaren. Und deshalb kommt angesichts des
erfolgten Selbstmordes die sittliche Reflexion an ein Ende: aus
Respekt.

Der Selbstmord ist übrigens auch die Grenze der aktiven Selbst-
Euthanasie. Diese sollte dem Ermessen des Leidenden überlassen

bleiben, es sei denn, jemand wolle eine allgemeine Pflicht zur
höchstmöglichen Lebensdauer einführen, die mehr Elend schaffen

als vermeiden würde.

IS
INAUEN STUHL- UND
TISCHFABRIK AG

Inauen
Stuhl- und Tischfabrik AG
Kasernenstrasse 39a
9101 Herisau
Tel. 071 51 33 62
Fax 071 52 16 53

FUR KLEINE UND GROSSE

SAALBESTUHLUNGEN, FEST

ODER MOBIL, DIE PRAKTISCHEN

INAUEN
STAPELSTÜHLE.



Innerhalb aller Formen der Euthanasie muss der
Klassenmord schlechthin - moralisch und rechtlich -

verboten sein

Von Selbst-Euthanasie sprechen wir, wenn der Sterbende die

Handlungen der Euthanasie selber vonimmt, von Fremd-Eutha-
nasie, wenn ein Dritter sie vornimmt. Eine Mischform ist die

delegierte Selbst-Euthanasie, die man auch Fremd-Euthanasie auf
Verlangen nennen könnte. In ihr fasst der Sterbende den
Entscheid, übernimmt also die moralische Urheberschaft, gibt aber

im Unvermögen des Handelns die Massnahmen an einen Dritten
ab. Innerhalb aller Formen der Euthanasie hat der Klassenmord
seine eigene Logik. Ihm geht eine Definition jener Arten von
Leben voraus, die kein Lebensrecht haben. Die Tötung der darunter
subsumierten Menschen wird dann entweder erlaubt oder geboten

und mit Hilfe von «Fachleuten» auch durchgeführt. Er ist
also eine Form des Genocids, die eine lange Geschichte hat und in
ihr ganz unterschiedlich legitimiert worden ist.

So meinte einst Piaton, eine Aufgabe der Rechts- und der
Heilkundigen sei es, die «der Seele nach unheilbar Bösartigen»
umzubringen. So glaubte Seneca, die Unverbesserlichen seien aus der
menschlichen Gesellschaft auszuscheiden, wie man «Missgeburten»

und «sieches Vieh» aus der Welt schafft. So wollte Luther
bei degenerierten Kindern, die er kurzerhand dem Teufel unterschob

und deshalb «Wechselbälge» nannte, «das homicidium
dran wagen». So rieten Forel, Binding und Hoche und vor ihnen
schon andere Wissenschaftler, die «Untermenschen», die
«Ballastexistenzen» und die «Menschenhülsen» in wissenschaftlich
sauberen Verfahren zu beseitigen. Und so kam schliesslich jenes
Regime, das dies alles auch tat : die Geisteskranken, die Unheilbaren,

die schwerbehinderten Kinder, die Asozialen, die
Gewohnheitsverbrecher, die Zigeuner, die Juden bald durch Gnadenerlasse,

bald durch Rassen-Programme in das Inferno einer ökonomisch

und bürokratisch verwalteten Vernichtungsmaschinerie
schickte, in der Leichen produziert wurden wie anderswo andere
Güter.

Das ist denn auch die entscheidende Frage an PeterSinger: ob seine

Praktische Ethik sich nicht an einer Stelle in ein ethisch
verbrämtes Konzept des Genocids verkehre. Seine Empfehlung,
schwerstbehinderten Babys das Recht aufLeben im ersten Monat
abzusprechen, um sie, nach pseudovernünftigen Diskursen
zwischen Arzt und Eltern, eventuell zur Tötung freizugeben, hat
nicht die Logik des Erbarmens, sondern im entscheidenden
Punkt: dem Recht aufLeben der Geborenen, die Logik des Genocids.

Selbst wenn er beteuert und dies durch seine Herkunft auch

glaubhaft ist, dass ihm nichts ferner stehe, als politisch-eugenische

Programme wieder aufleben zu lassen, so widerlegt ihn doch
sein Hang, für ein unlösbares Problem eine praktikable endgültige

Lösung zu finden. Es darf in diesem Punkt kein Zugeständnis
geben. Das Verbot des Klassenmordes ist der einzige kategorische
Imperativ der ganzen Euthanasie-Frage. Dieser Minimal-Kon-
sens muss, nach den Erfahrungen des Jahrhunderts, erreichbar
sein. Es darf die Instanz nicht geben - sie mag sich noch so
wissenschaftlich gebärden -, die über das Lebensrecht von ganzen
Menschen-Klassen entscheidet. Menschliches Leben muss sich
als Leben nicht legitimieren, weil es sich nicht selber hervorgebracht

hat. Wo es dies dennoch muss, liegt ein Verbrechen gegen
die Menschheit, nicht bloss gegen die Menschlichkeit, vor.

Die übrigen Formen der aktiven Fremd-Euthanasie sind
dem Klassenmord nicht gleichzustellen

Innerhalb der Formen der Fremd-Euthanasie könnten für eine
ethische Orientierung folgende Differenzierungen vielleicht
hilfreich sein:

Die Tötung in einem Einzelfall einer in ihrem schweren Leiden
verstummten moribunden Kreatur aus wirklichem Erbarmen

darf zwar rechtlich niemals erlaubt sein; aber wir können sie

moralisch nicht mit gleicher Unbedingtheit verdammen. Sie hat
nicht die Struktur des Genocids. Niemand spricht hier das Recht

auf Leben ab und niemand will ein eugenisches Programm
durchsetzen; niemand ist der Todes- oder der Lebensexperte. Aber
dennoch tötet jemand - ohne explizites Verlangen. Das ist, die Liebe
und das Erbarmen von Nächsten nun vorausgesetzt, obwohl
problematisch, eine Grenzmöglichkeit moralischen Handelns - und
deshalb ethisch normativ offen: weder erlaubt noch schlechthin
unerlaubt noch gar irrelevant, kurz: nicht allgemein entscheidbar.

Der Arzt aber hat sich hier an das Recht zu halten. Es ist seine

einzige verlässliche Norm - und diese sagt «Nein».

Noch einmal anders ist die Struktur der Tötung auf Verlangen.
Hier entscheidet nicht das Erbarmen eines nahen Dritten allein,

Pro Infirmis zur pränatalen Diagnostik:

Uneingeschränktes Recht auf Leben
Der Wert des menschlichen Lebens darf nicht nach dem
Nützlichkeitsdenken bestimmt werden. Diese Überzeugung

vertritt die Schweizerische Vereinigung Pro Infirmis
in ihrer Stellungnahme zur Pränatalen Diagnostik: Jedem
Kind - auch dem behinderten - steht das Recht auf Leben

uneingeschränkt zu. Pro Infirmis fordert den Schutz
behinderter Menschen vor jeglicher Diskriminierung.

Die Möglichkeiten, welche die pränatale Diagnostik bietet,

stellen betroffene Eltern vor schwerwiegende
Entscheidungen und bedürfen einer ethischen Urteilsbildung
innerhalb der Gesellschaft.

Die genetische Beratung ist bereits vor der Zeugung eines
Kindes angeraten, vor allem, wenn in der Familie bereits
Behinderungen oder Erbkrankheiten aufgetreten sind.
Die vorgeburtliche Diagnostik hingegen darf nach Auffassung

von Pro Infirmis niemals zum Obligatorium werden,
sondern kann nur freiwillig sein. Die Eltern sollten sich
möglichst früh mit den Möglichkeiten, Risiken und
Konsequenzen dieser Untersuchungen auseinandersetzen.

Die Feststellung einer Behinderung dürfe nie zur Bestreitung

des Lebensrechtes führen und zur gesellschaftlichen
Forderung nach Schwangerschaftsabbruch verleiten,
fordert Pro Infirmis.

Beratungen sollen in Würdigung der Gewissensfreiheit
Hilfen zur Entscheidung anbieten. Personen, die engen
Kontakt zu behinderten Menschen haben oder selbst
behindert sind, sollen in die Beratung miteinbezogen werden.

Nur so gewinnen die Eltern ein realitätsnahes Bild
von der Lebensqualität behinderter Menschen.

Genetische Beratung und vorgeburtliche Diagnostik können

nur individuell erfolgen. Versicherungsleistungen
dürfen nicht davon abhängig gemacht werden, ob eine

pränatale Diagnostik durchgeführt wurde oder nicht.
Materielle Unterstützung von Betroffenen ist und bleibt
unentbehrlich.

Pro Infirmis setzt sich für eine Gesellschaft ein, in der
behinderten Menschen ein würdiges und ihren Fähigkeiten
entsprechendes Leben ermöglicht wird. Denn die Humanität

einer Gesellschaft - so Pro Infirmis - bemisst sich
gerade in Zusammenhang mit der Pränatalen Diagnostik
nicht nur an der technischen Beherrschung von Krankheit
und Leid, sondern am Ausmass des Respektes gegenüber
jedem einzelnen ihrer Mitglieder.

696 Schweizer Heimwesen XI/92



sondern der unmittelbar ausgesprochene oder früher verlässlich
bezeugte Wunsch des Kranken ist mitentscheidend. Man kann die

Tötung auf Verlangen deshalb auch als Beihilfe zur Selbsttötung
deuten, die letztlich im sittlichen Ermessen des einzelnen liegen
muss. Die Reinheit der Motive nun vorausgesetzt, könnte sie als
Beihilfe auch ein Akt der Solidarität sein, zu dem allerdings kein
Arzt verpflichtet werden kann. Er muss es mit seinem Gewissen
und mit dem anderen ausmachen, wieweit die Beihilfe gehen
darf. Sie sollte, scheint mir, nicht die ärztliche Endhandlung des

Tötens in sich schliessen. Im übrigen soll der Arzt öffentlich
schweigen. Denn nun verlässt ihn auch die Klarheit des Rechts.
Das Recht kann den Selbstmord nicht ohne absurde praktische
Konsequenzen verbieten. Um der Rechtslogik willen nimmt er
vielerorts weitgehende Konzessionen angesichts der Beihilfe in
Kauf. Wo es diese aber kategorisch verbietet, setzt es sich selbst in
Widerspruch: Die Beihilfe zu einer nicht strafbaren Handlung
kann nicht strafbar sein.

Die Auswüchse sind in Sicht, und die Reisenden in Sachen
Selbsttötungshilfe sind unterwegs. So viel Solidarität zum Tode erweckt
auch den Verdacht auf Nekrophilie. Er lässt sich nur beheben
durch vergleichbare Anstrengungen in der Selbstmordprophylaxe.

Die bietet nicht allein die Psychiatrie, sondern auch und vor
allem die Geselligkeit des Alltags und die Kommunikation der
Gemeinschaft. Indes: Sie fangen wohl manches Leiden auf: aber
sie heben das akute Elend in den Grenzsituationen nicht auf, das
die Sterblichkeit des Menschen mit sich bringen kann.

Dass das Sterbenlassen und auch die Inkaufnahme der Beschleunigung

des Todes durch Mittel der Linderung in besonderen Fällen

sein muss, ist heute überwiegend anerkannt. Diese passive
Fremd-Euthanasie ist zwar nicht eindeutig von der aktiven zu
trennen, aber doch hinreichend. Sie stützt sich auf die Prinzipien,
dass es ein Recht auf einen natürlichen Tod gibt und ein Recht auf

Pflege. Wenn in den schweren Leidenszuständen alle Heilung
unmöglich wird, steht die Pflege allein unter dem Gebot der Linderung.

Es gibt keine Pflicht der Medizin zu Grausamkeit.

Der Rigorismus ist nicht die Lösung

Ein Argument zur Ablehnung aller Konzessionen an die aktive
Euthanasie wird immer wieder vorgebracht: Wenn auch nur eine

geduldet wird, ist die Eskalation nicht aufzuhalten. Was mit der
Respektierung des Willens des Sterbenden beginnt, endet in der
Verfügung über das Leben anderer. Das ist als kassandrisches
Argument jederzeit bedenkenswert. Eine notwendige Entwicklung
aber beschreibt es nicht, sondern nur eine mögliche. Abwendbar
ist die Eskalation nur durch die klare Vergegenwärtigung der
Sprünge: Eines ist es, in der Befolgung des Willens des Leidenden
kommunikativ zu handeln, etwas anderes, lediglich aus eigenem
Erbarmen zu handeln und etwas völlig anderes, in der Aberkennung

des Rechtes auf Leben zu handeln. Das erste markiert eine
Grenze des ärztlichen Handelns, das zweite eine Grenze des Handelns

der Nahestehenden; das dritte überschreitet alle Grenzen. -
Das erste ist weder rechtlich noch moralisch eindeutig zu regeln;
das zweite kann moralisch nicht, aber sollte rechtlich eindeutig
geregelt werden; das dritte ist rechtlich und moralisch schlechthin
unerlaubt.

Wer eine konsistent moralisch-rechtliche Lösung für alle Fälle im
Verbot zu finden meint, müsste bedenken, ob nicht auch er eine

Endlösung der Euthanasie-Frage anbietet, für die im Grenzfall
das Opfer der Leiden zu bezahlen hat. Der moralische Rigorismus

ist ein geschlossenes mechanisches System. Er wechselt die

Ungewissheit des Gewissens mit absoluten Normen aus - in der
Illusion, das fundamentum inconcussum gefunden zu haben.
Dass es dieses nicht gibt, ist die Aporie der Sittlichkeit, mit der
wir leben müssen.

Gentechnologie: Bericht in Vernehmlassung

Aus «Appell», September 92

bm. Die Kommission «Pränatale Diagnostik und Gentechnologie»

hat die Ergebnisse ihrer Arbeit kürzlich in eine breite
Vernehmlassung geschickt und will ihren Schlussbericht am 21.

November 1992 mit der Gesamtkommmission diskutieren.
Anschliessend an diese Tagung wird der Bericht zuhanden der
SVEGB verabschiedet. In der Kommission arbeiten die Schweiz.

Vereinigung der Elternvereine für geistig Behinderte SVEGB, die
Schweiz. Vereinigung zugunsten Cerebralgelähmter SVCG, die
Schweiz. Vereinigung zugunsten von Personen mit Spina Bifida
und Hydrocephalus SBH und die Schweiz. Gesellschaft für
Muskelkrankheiten SGMK zusammen.

Im Bericht wird grosser Wert auf die Art und Weise der Beratung
beim Frauenarzt oder im genetischen Labor gelegt. Alle aktuellen

pränatalen Diagnosemethoden werden erläutert; ein besonderes

Augenmerk wird dem Ultraschall geschenkt. Im Bericht
kommen nebst betroffenen Frauen und Männern auch Mediziner,

Juristen und Geistliche zu Wort.

Die Kommission wertet pränatale Untersuchungen für behandelbare

Krankheiten des Fötus als medizinischen Fortschritt und
erachtet pränatale Untersuchungen zur Feststellung nicht
korrigierbarer, schwerwiegender Störungen für werdende Eltern mit
erhöhtem genetischem Risiko unter Umständen als hilfreich.

Screeninguntersuchungen, die allen Schwangeren angeboten
werden mit dem Ziel, Föten mit nicht korrigierbaren Störungen
zu entdecken und ihre Geburt zu verhindern, erachtet die
Kommission als Bedrohung der vitalen Interessen lebender Menschen
mit der gleichen Störung sowie deren Angehöriger. Die weitere

Entwicklung, Einführung und Propagierung solcher Screening-

programme lehnt sie deshalb ab.

Pränale Untersuchungen im Hinblick auf erwünschte oder
unerwünschte Eigenschaften des Kindes (zum Beispiel Geschlecht),
die die Gesundheit nicht beeinträchtigen, dürfen nach Meinung
der Kommission nicht durchgeführt werden.

Die Kommission schliesst ihren Bericht mit rund 20 Postulaten an
den Gesetzgeber und die staatlichen Instanzen im Bereich Wertung

der pränatalen diagnostischen Massnahmen.
Entscheidungsfreiheit der Frau und Beratung, begleitende Massnahmen
für Familien mit behinderten Angehörigen (Unterstützung der
Eltern und Integration in Alltag und Arbeitsprozess). Kontrolle
über die Laboratorien.

(Appell 4/92 wird ausführlicher berichten!)

697


	Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen : das Dilemma der "Euthanasie"

