Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 11

Artikel: Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen : das
Dilemma der "Euthanasie"

Autor: Saner, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen.
Das Dilemma der «Euthanasie»

Von Dr. phil. Hans Saner % Basel

Diirfte man die sittliche Verfassung eines Zeitalters an der Anzahl
seiner ethischen Traktate bemessen, dann hatten wir es herrlich
weit gebracht. Keine Universitdt ohne Lehrstuhl fiir Ethik, kein
Kongress-Gebdude, in dem nicht irgendwo eine Ethikkommis-
sion tagt, kein Sachbereich von gesellschaftlicher Relevanz, der
nicht ethisch durchkdmmt wiirde, kein Berufsstand ohne ethi-
sches Leitbild — und neuerdings in den USA: kein Politiker, der
nicht durch ein Ethik-Examen miisste. Und tiberall der unver-
meidliche Ausstoss von normativer Literatur. Die Normenbeflis-
senheit transzendiert und verbindet die Disziplinen, und im
neuen Verbund avanciert der Philosoph zum «ethischen Ratge-
ber fiir Jedermanny.

Dem Treiben scheinen die Uberzeugungen zugrunde zu liegen,
dass alles menschliche Handeln ethisch normiert werden kann
und fast alles auch soll und dass im Verhéltnis zu allen tibrigen
Handlungs-Determinanten: den pragmatischen, den politisch-
oder ideellprogrammatischen und den wissenschaftlichen - der
ethischen Determinante die hochste Dignitat und die letzte Ent-
scheidungskompetenz zukommt. Denn nur sie, so lautet jeden-
falls die klassische Ethik-Legitimation, griindet in einem huma-
nen Absolutum, in einer irreduziblen Instanz, die weiss, was sie
soll, und die unbeugsam bei ihrer Forderung bleibt, wie immer
das Handeln konkret ausfallen moge. Die Gewissheit des Gewis-
sens wird so zum unerschiitterlichen Fundament sowohl der ethi-
schen Theorien als auch des sittlichen Handelns gemacht - mit
dem fiir Wissenschaftler selbstverstdndlichen Zugestdndnis, dass
sie in einer umfassenden Theorie der Ethik noch einer rationalen
Vergewisserung bedarf, aus der dann die segmentierten normati-
ven Anwendungsbereiche entfaltet werden konnen, nach denen
sich das situative Handeln zu richten hat. Von dieser Stufung er-
hofft man sich das richtige Tun, das, wenn es allgemein wiirde,
eine verniinftige Welt ergibe.

Ich behaupte nun, dass diese Idee von einer durch die Ethik ver-
niinftigen Handlungswelt vorerst desillusioniert werden muss,
falls sie nicht selber zu einer Gefahr fiir alles konkrete Handeln
werden soll. Das skeptische Argument will ich kurz auf die einzel-
nen Stufen richten. Was nach der Desillusionierung noch bleibt,
ist nicht ein Nichts an ethischen Verpflichtungen, aber ein Stiick-
werk an Erwdgungen, das sich bloss in offene Richtlinien vor-
wagt, letztlich aber - mit einer Ausnahme - das Handeln in die
Sittlichkeit des einzelnen stellt, sofern dieser mit dem anderen,
den das Handeln betrifft, in Kommunikation steht und zugleich
die gesellschaftlichen Konsequenzen seines Handelns reflektiert.

Niemand wird von sich selber in phanomenologischer Absicht
sagen wollen, dass er gewissenlos sei. Das Dass des Gewissens hat
einen Evidenz-Charakter, der um so starker hervortritt, je mehr
wir uns in unserem Handeln zweifelnd zur Frage werden. Aber
die /nhalte des Gewissens verlieren mit zunehmender Reflexion

* Aus Seidel/Werner, Psychiatrie im Abgrund, Koln 1991, Archivberatungsstelle
Rheinland.

692

ihre Eindeutigkeit und Gewissheit. Sie scheinen jede handlungs-
anweisende Kraft abzugeben und eher zu handlungsverhindern-
den Instanzen zu werden. Deshalb hat Sokrates von seinem dai-
monion gesagt, dass es ihm immer nur abrate, aber nie zurate, zu
handeln, und Goethe hat den kategorischen Satz ausgesprochen:
«Nur der Gewissenlose handelt.» Er erinnert an den alten Rat des
Lao Tse: «Das Tun sei Nicht-Tun.» Es ist, als ob die irreduziblen
Prinzipien der Gewissensinhalte — man hat sie oft «Werte» ge-
nannt - in Kollision zueinander stiinden, gerade den Gewissen-
haften zum Patt notigten und deshalb nur die Basis einer Ethik
des Lassens, einer negativen Ethik, abgeben konnten. Da aber
auch das Unterlassen ein Handeln ist, steht es ebenfalls unter
dem ethischen Verdikt. Das Gewissen - es gibt wahrscheinlich
kein gutes - ist in seiner inhaltlichen Ungewissheit die Verunsi-
cherungsinstanz des Menschen. Es wird niemals das fundamen-
tum inconcussum unseres Handelns sein konnen.

Was denn? - Die Verantwortung, wie Hans Jonas lehrt? Oder das
wohlverstandene /nteresse aller Beteiligten und Betroffenen, wie
der Priferenz-Utilitarismus von John Stuart Mill und in seiner
Nachfolge heute Pefer Singer rat? Wie aber kdnnen wir wissen,
was aus der Welt wird, wenn, was ja der Sorgekern der Verantwor-
tungsethik ist? Sie arbeitet mit ungesicherten Extrapolationen.
Die Berufung auf Verantwortung ist nicht vor Irrtiimern ge-
schiitzt. Sie hat selber eine dunkle Vergangenheit, zum Beispiel in
der Legitimierung der Zwangssterilisierungen, die der Vorlaufer
der Aktion «Gnadentod» waren. — Und wer kennt das Interesse
aller anderen - etwa das Interesse eines Neugeborenen? Es sind
lauter Projektionen eigener Wertpraferenzen, die uns bei den Er-
wagungen leiten. Daraufhin eine absolute Handlung zu begehen
—das heisst eine Handlung, an der nach dem Irrtum nichts wieder
gut gemacht werden kann -, ist sehr problematisch. Durch die Be-
rufung auf das Interesse kann das Gewissen nicht ausgekoppelt
werden.

Man kann nun einwenden, dass das Gewissen eben eine /ebens-
weltliche innerliche Wirklichkeit sei, die Ethik aber eine Theorie
von den Prinzipien richtigen Handelns, die sich ihr Fundament
selber legen miisse. Das ist gewiss richtig. Aber wie kann sie es
tiberhaupt tun? Sie miisste jedenfalls auf eine hierarchisch geord-
nete Wertwelt abgestiitzt werden. Niemand vermag diese allge-
meinverbindlich zu schaffen. Was soll der Zentralwert einer
Ethik sein: Die Solidaritiat? Das Leben? Die Freiheit? Und was
beinhalten diese Worter iiberhaupt? Gibt es auch Leben, das
nicht lebenswert ist, Solidaritét, die verwerflich, Freiheit, die un-
erlaubt ist? In der Not dieser Ungewissheiten halten sich heute
viele Menschen an die Wertangebote der Religionen, weil sie die
einzigen zu sein scheinen, die den Anspruch auf Irreduzibilitat
erheben diirfen. Aber das ist ein reiner Glaube, fiir den keine
Theorie sprechen kann. Die Wertbasis jeder Ethik beruht letzt-
lich auf existentiellen Entscheiden, die man sich und anderen
zwar erhellen und fiir die man auch werben kann, deren Qualitét
aber niemals alle Menschen axiomatisch iiberzeugt. Das Funda-
ment der Ethik ist im strengen Sinn nicht theoriefdhig. Je mehr
dieses Faktum verschleiert wird, um so grosser ist die Gefahr,

Schweizer Heimwesen X1/92



Wer verbindet
Spital-, Heim- un
Pflegepersonal
mit voller
Freiztigigkeit?

Diese Karte informiert Sie iiber die Pensionskasse, die [hnen bis
auf ca. 30 Minuten im Jahr alle BVG-Arbeit abnimmt, bei der Sie
keine Beitragssitze bevorschussen miissen, sondern sie erst dann
zahlen, wenn das Geld verdient ist, und die als Genossenschaft jahr-
lich Gewinn ausschittet.

Was Sie sicher alles freut. Und sie erzdhlt IThnen einiges tiber die
einzige Pensionskasse im Spital-, Heim- und Pflegebereich, die die
volle Freiztigigkeit bietet. Was Thre Angestellten freut. Und darum
sicher auch Sie.

Natiirlich kann diese Karte das alles nur, wenn Sie sie ausfiillen
und abschicken. Was uns dann garantiert freut.

Falls sie schon weg ist, freuen wir uns auch
tber einen Anruf: 01/252 53 00.

Leben, wie es Ihnen passt.

Aber sicher.
= = 693



dass die Ethik Menschen vergewaltigt und zu einem verkappten
Herrschaftsinstrument wird. Eine Festigkeit des allgemeinen
Konsenses kann vielleicht nur im Negativsten gefunden werden:
in dem, was prinzipiell und in jedem Fall verhindert werden soll.
Das wire der negative Minimal-Konsens. Indes: nicht einmal er
ist wirklich gesichert.

Wie aber sollen wir, wenn schon die ethischen Grundwerte kon-
trovers sind, zu befriedigenden Normen in den Anwendungsbe-
reichen kommen? Wer die normative Literatur iber medizinische
Grenzbereiche - zum Beispiel den Schwangerschaftsabbruch
oder die Euthanasie - iiber lingere Zeiten kennt, wird wissen,
dass es eine ethische unité de doctrine nie gegeben hat. Vom abso-
luten Verbot bis zur uneingeschrankten Erlaubnis ist, tiber viele
Stufungen, alles begriindet worden. Daraus sind zwei Dinge zu
lernen: dass es offenbar Fragen gibt, die nicht allgemeingiiltig
losbar sind, und dass gerade die grundsitzlichen Losungen an
sich ein Verhdngnis sind.

Die Normen werden gewissenlos, weil das Gewissen zogerlich,
oft rat- und normenlos ist

Und dennoch: Wer angesichts solcher Fragen handeln muss,
kann sie nicht unangetastet lassen und kann nicht an ihrer Unlos-
barkeit resignieren. Seine ethischen Erwagungen aber fiihren be-
stenfalls zu rationalen Optionen des kleineren Ubels. Es sind Un-
heilsvermeidungsstrategien, aber in keinem Fall endgiiltige Lo-
sungen.

Selbst aber wenn es geldnge, befriedigende Normen zu finden,
wiire das verniinftige Handeln noch nicht gesichert. Die Ethik ist
eine Lehre vom richtigen moglichen Handeln. Das drztliche Tun
aber ist konkretes, wirkliches Handeln. Es ist sifuativ und des-
halb je einmalig, auch wo es in der Wiederholung steht. Als Han-
deln von Fall zu Fall ist es niemals bloss die Subsumption unter
eine allgemeine Regel, als ob die Erfiillung der Norm sein Ziel
wire. Sein Adressat ist vielmehr ein leidender Mensch, der es
nach Moglichkeit mitbestimmen soll. Es steht in der Wechselsei-
tigkeit der Relation zweier Existenzen, von denen keine ein allge-
meiner Mensch ist, sondern beide Individuen, die ihre Entschei-
de nicht automatisieren, sondern erwédgen. In diesem Prozess
entscheidet letztlich nicht ein Lehrbuch der Ethik, sondern die
Sittlichkeit von Personen in ihrer Kommunikation. Diese Sittlich-
keit aber ist die existentielle Frucht eines ganzen Lebensprozes-
ses. Sie ist nicht durch Traktate herstellbar, sondern wachst und
festigt sich im zweifelnden Vollzug des konkreten Handelns, im-
mer bedriangt von einem lebendigen Gewissen, das empfindlich
ist fr alles Versagen, aber nicht gesichert ist durch ein Vorwissen.

Die Ungewissheit des Gewissens, die in einem strengen Sinn nicht
theoriefahige Prinzipien-Spekulation der Ethik, das normative
Wirrwarr in allen Anwendungsbereichen, die sich der Machbar-
keit entziehende Sittlichkeit konkreter Menschen im situativen
Handeln: all das soll zum Bewusstsein bringen, dass wir von der
Ethik zu viel erwarten, wenn wir in ihr den Garanten einer ver-
niinftigen Handlungswelt sehen mochten. Dennoch bendtigen
wir sie - nicht so sehr als normative Rezeptur, sondern als Orien-
tierungshilfe, womdglich als dialogische Vergewisserung inmit-
ten der Ungewissheit des Gewissens und angesichts der Not,
iiberhaupt handeln zu miissen.

Die Ethik-Skepsis als eine negative Ethik fiihrt so zu einer gewis-
sen Bescheidung, um die normative Vergewaltigung des Men-
schen einzugrenzen und das Bewusstsein wachzuhalten, dass kei-
ne Theorie uns den sittlichen Entscheid in der konkreten Situa-
tion absnimmt. Das Handeln aus ihm hat immer eine offene
Flanke zum Scheitern — und deshalb steht alles Handeln im Um-

694

feld der Schuld, selbst noch das gegliickte, wenn auch nicht alles
in gleicher Entschiedenheit.

Ich mochte nun im folgenden einige Thesen begriinden. Sie sol-
len - mit einer Ausnahme - nicht als Normen verstanden werden,
sondern als diskutable Basis fiir die sittliche Entscheidung, die in
der konkreten Situation der Arzt und sein Patient so oder so fal-
len miissen.

Du sollst dir kein Menschenbildnis machen

Alle schweren Anomalien, Missbildungen und Leidenszustdnde
werfen unweigerlich die ontologisch-metaphysische Frage auf,
was der Mensch denn seinem Wesen nach sei. In der philosophi-
schen Tradition wurde die Frage fast immer aspektiv von einem
Zentralwert her beantwortet. Solche Antworten hiessen etwa:
Der Mensch ist ein «denkendes Ding» oder das «animal rationa-
le» (Descartes); er sei das «animal symbolicum» oder das zei-
chenfihige Wesen (Cassirer), das animal loquens (Aristoteles),
laborans (Marx), politicum (Aristoteles), und andere mehr. Auf
das jeweils herausragende Moment hin wurde dann die Philoso-
phie des Menschseins oder etwas wissenschaftlicher die Anthro-
pologie zentriert, die sich wiederum in einem mehr oder weniger
expliziten Menschenbild weltanschauliche Geltung verschaffte.
In diesem Menschenbild war auch die jeweilige Ethik fundiert -
und das schien ihr eine tragfahige Basis zu geben.

Die positive Bestimmung des Menschen aber ist an sich ein Ver-
hdngnis, weil sie unweigerlich eine nicht explizite Kehrseite hat:
dass es ndamlich Menschen gibt, die dem Wesen des Menschseins
nicht geniigen: Appaliker, Debile, Sprachlose, Missgebildete,
Asoziale, Arbeitsunfihige und andere mehr. Weil damit auch
schon die Versuchung zum Verbrechen angezeigt ist, ist der Ver-
zicht auf jedes positive Menschenbild notig. Wir erreichen ihn
durch zwei entgegengesetzte Momente: durch die simpelste und
leerste Definition des Menschen einerseits und durch das Trans-
zendieren aller einzelnen Bestimmungen in ein nicht mehr be-
stimmbares «Mehrals . . .». «Ein Mensch ist ein von einer Mutter
geborenes Lebewesen», so lautet die Definition. « Der Mensch ist
mehr, als wir von ihm wissen» (Jaspers), so lautet der transzen-
dierende Satz. Die Definition besagt inexplizit: Welche Eigen-
schaften und Mangel ein Mensch auch immer haben mag: Es ist
von Geburt auf ein Mensch, der das Recht hat, Rechte zu haben.
Der transzendierende Satz besagt indirekt: Nichts erlaubt uns,
einem Menschen die Wiirde des Menschseins abzusprechen,
denn wir wissen letztlich nicht, was diese ausmacht. Beide Sitze
gemeinsam verhindern alle todlichen Saubermanns-Konzepte,
dieim Ausmerzen des Leidens, der Unproduktivitéit, der Anoma-
lien und der Asozialitét in letzter Konsequenz zum Klassenmord
fihren. Der Verzicht auf die positive Bestimmung des Mensch-
seins ist somit der Fels der Humanitit.

Die allgemeine Kategorie «menschliches Leben» kann
nicht zur Basis einer Handlungsorientierung werden

Aus dem Dilemma der Nicht-Bestimmbarkeit des Menschseins
scheint die Reduktion zu befreien: «Was immer der Mensch sei-
nem Wesen nach sein mag: er ist jedenfalls menschliches Leben.»
Auf dieser Basis 6ffnen sich zwei entgegengesetzte Konzepte:

Entweder wird der Begriff «menschliches Lebeny» qualifiziert
und darin positiv bestimmt. Auf der Basis der Lebensqualitiit
wird dann eine sogenannte humane Bio-Ethik entworfen, die
ebenso ihre implizite oder explizite Kehrseite hat: Es gibt Leben,
das der normierten Lebensqualitét nicht geniigt — und dieses darf
oder so/l vernichtet werden.

Oder: Man macht menschliches Leben als solches zum Zentral-
wert schlechthin und spricht ihm die absolute Unverfiigbarkeit

Schweizer Heimwesen X1/92



zu. Man endet nun in einer ganz und gar abstrakten, meist reli-
gios iiberhohten Bio-Ethik, die in letzter Konsequenz den
Schwangerschaftsabbruch, den Suizid und die Euthanasie auf
die gleiche Stufe stellen muss. Als individuell gelebte Sittlichkeit
mag das achtbar sein. Als allgemeines Ethik-Konzept aber ist es
totalitdr und unreflektiert, weil es de facto im Namen der Unver-
fiigbarkeit iiber anderes Leben verfiigt. Denn iiber Leben wird
nicht nur mit dem Tod verfiigt, sondern auch mit dem Zwang
zum Leiden. In der absolutistischen normativen Konsequenzma-
cherei verkehrt auch es sich in die Gewalttétigkeit.

Die beiden Konzepte sind altes Erbe, und sie haben die abendlin-
dische Tratition bestimmt. Die Lehre von der weiten Verfiigbar-
keit tiber das defiziente Leben ist das Erbe der antiken Philoso-
phie; Die Lehre von der Unverfiigbarkeit tiber das Leben das Erbe
der christlichen Theologie. Die neuzeitlichen Philosophien griin-
den in beiden Traditionen. Thre Versohnung ist nie gelungen —
und ist vielleicht auch nicht méglich. Denn das antike Modell
setzt auf die Autarkie des handelnden Subjekts zur Schaffung
einer gliicklichen Welt, in der dem Leiden keine positive Funktion
zukommt - das christliche Modell dagegen setzt auf die Nachfol-
ge in einer leidgepriiften Welt, in der die Leiden des Menschen
Chiffren des Leidens Gottes sein konnen. In beiden wird zwar die
Frage nach dem Sinn des Lebens aufgeworfen, aber nur im zwei-
ten auch die Frage nach dem Sinn des Leidens.

Die Fragen nach dem Sinn des Lebens und des Leidens
konnen nicht allgemein beantwortet werden

Sinn ist nicht eine objektive Eigenschaft von Entitédten, die fest-
stellbar wire, sondern eine subjektive Setzung im Hinblick auf
ein Telos. Niemand kann somit der Richter {iber den Sinn des Le-
bens im ganzen oder des Lebens eines anderen Menschen sein.
Und niemand kennt den Sinn des Leidens iiberhaupt oder der
Leiden eines anderen Menschen. Wer dennoch urteilt, muss sich
des subjektiven Charakters seiner Aussagen bewusst bleiben. Sie
lauten unverkiirzt: «Fir mich hat das Leben eines anderen Men-
schen oder mein Leben unter diesen Umstdnden keinen Sinn
mehr.» Und: «Fiir mich ist mein Leiden sinnlos geworden.» Nur
selbstbeziigliche Aussagen und Befunde erlauben unter Umstéin-
den ein vernichtendes Handeln: den Suizid. Jedes Toten von
Dritten aus Sinnkonzepten ist Mord und zugleich die Vernich-
tung des maoglichen Lebenssinnes eines anderen.

FUR KLEINE UND GROSSE
SAALBESTUHLUNGEN, FEST
ODER MOBIL, DIE PRAKTI-
SCHEN INAUEN STAPEL-

Der Selbstmord muss in das sittliche Ermessen
des einzelnen gestellt werden

Eine absolute Pflicht, am Leben zu bleiben, kdnnte es nur ange-
sichts einer transzendenten Macht geben, die uns zum Leben ver-
pflichtet oder verdammt, indem sie uns das Leben schenkt oder
aufbiirdet. Das ethische absolute Verbot des Suizids ist an einen
bestimmten Glauben — den theologisch durchrationalisierten
christlichen — gebunden. Thn teilen nicht alle Menschen - und
deshalb ist das Verbot nicht konsensfahig.

Angesichts der Mitmenschen aber kann die Pflicht, am Leben zu
bleiben, immer nur relativ sein - je nach den Verpflichtungen, die
wir mit ihnen eingegangen sind. Ein absolutes Anrecht eines
Menschen auf das Leben eines anderen darf es nicht geben. Wir
koénnen zwar an seinen Lebenswillen appellieren, konnen Selbst-
mordprophylaxe betreiben, konnen ihn an augenblicklichen Ver-
zweiflungshandlungen hindern. Aber letztlich miissen wir den
Entscheid zum Selbstmord oder gegen ihn seinem Ermessen an-
heimstellen, selbst wenn wir an dessen ethischer Qualitdt zwei-
feln. Er muss im Erleben seines Leidens als Autoritdt angenom-
men werden.

[n diesem Leiden kann der Selbstmord so etwas wie der letzte Ga-
rant der Freiheit sein. Wenn das Elend unertréaglich und der Zer-
fall erniedrigend wird, kann das frei gesetzte Ende der letzte Akt
der Wiirde sein: ein Beweis, dass der personlichen Freiheit zumin-
dest die allumfassende Kraft der Negation innewohnt.

Jedes Moralisieren danach ist ein schéibiger Nekrolog ins Leere.
Die Sittlichkeit liegt in dem, was der andere getan hat, und nicht
in unseren Kommentaren. Und deshalb kommt angesichts des er-
folgten Selbstmordes die sittliche Reflexion an ein Ende: aus Re-
spekt.

Der Selbstmord ist iibrigens auch die Grenze der aktiven Selbst-
Euthanasie. Diese sollte dem Ermessen des Leidenden iiberlassen
bleiben, es sei denn, jemand wolle eine allgemeine Pflicht zur
hochstmoglichen Lebensdauer einfiithren, die mehr Elend schaf-
fen als vermeiden wiirde.

IS

INAUEN STUHL- UND
TISCHFABRIK AG

Inauen

Stuhl- und Tischfabrik AG
Kasernenstrasse 3%a
9101 Herisau

Tel. 071 51 33 62

Fax 071 52 16 53

695



Innerhalb aller Formen der Euthanasie muss der
Klassenmord schlechthin — moralisch und rechtlich -
verboten sein

Von Selbst-Euthanasie sprechen wir, wenn der Sterbende die
Handlungen der Euthanasie selber vonimmt, von Fremd-Eutha-
nasie, wenn ein Dritter sie vornimmt. Eine Mischform ist die de-
legierte Selbst-Euthanasie, die man auch Fremd-Euthanasie auf
Verlangen nennen konnte. In ihr fasst der Sterbende den Ent-
scheid, iibernimmt also die moralische Urheberschaft, gibt aber
im Unvermogen des Handelns die Massnahmen an einen Dritten
ab. Innerhalb aller Formen der Euthanasie hat der Klassenmord
seine eigene Logik. [hm geht eine Definition jener Arten von Le-
ben voraus, die kein Lebensrecht haben. Die Totung der darunter
subsumierten Menschen wird dann entweder erlaubt oder gebo-
ten und mit Hilfe von «Fachleuten» auch durchgefiihrt. Er ist
also eine Form des Genocids, die eine lange Geschichte hat und in
ihr ganz unterschiedlich legitimiert worden ist.

So meinte einst Platon, eine Aufgabe der Rechts- und der Heil-
kundigen seies, die «der Seele nach unheilbar Bosartigen» umzu-
bringen. So glaubte Seneca, die Unverbesserlichen seien aus der
menschlichen Gesellschaft auszuscheiden, wie man «Missgebur-
ten» und «sieches Vieh» aus der Welt schafft. So wollte Luther
bei degenerierten Kindern, die er kurzerhand dem Teufel unter-
schob und deshalb «Wechselbilge» nannte, «das homicidium
dran wagen». So rieten Forel, Binding und Hoche und vor ihnen
schon andere Wissenschaftler, die «Untermenscheny, die «Bal-
lastexistenzen» und die «Menschenhiilsen» in wissenschaftlich
sauberen Verfahren zu beseitigen. Und so kam schliesslich jenes
Regime, das dies alles auch tat: die Geisteskranken, die Unheilba-
ren, die schwerbehinderten Kinder, die Asozialen, die Gewohn-
heitsverbrecher, die Zigeuner, die Juden bald durch Gnadenerlas-
se, bald durch Rassen-Programme in das Inferno einer ékono-
misch und biirokratisch verwalteten Vernichtungsmaschinerie
schickte, in der Leichen produziert wurden wie anderswo andere
Giiter.

Dasist denn auch die entscheidende Frage an Peter Singer: ob sei-
ne Praktische Ethik sich nicht an einer Stelle in ein ethisch ver-
bramtes Konzept des Genocids verkehre. Seine Empfehlung,
schwerstbehinderten Babys das Recht auf Leben im ersten Monat
abzusprechen, um sie, nach pseudoverniinftigen Diskursen zwi-
schen Arzt und Eltern, eventuell zur Totung freizugeben, hat
nicht die Logik des Erbarmens, sondern im entscheidenden
Punkt: dem Recht auf Leben der Geborenen, die Logik des Geno-
cids. Selbst wenn er beteuert und dies durch seine Herkunft auch
glaubhaft ist, dass ihm nichts ferner stehe, als politisch-eugeni-
sche Programme wieder aufleben zu lassen, so widerlegt ihn doch
sein Hang, fiir ein unlésbares Problem eine praktikable endgiilti-
ge Losung zu finden. Es darf in diesem Punkt kein Zugestandnis
geben. Das Verbot des Klassenmordes ist der einzige kategorische
Imperativ der ganzen Euthanasie-Frage. Dieser Minimal-Kon-
sens muss, nach den Erfahrungen des Jahrhunderts, erreichbar
sein. Es darf die Instanz nicht geben - sie mag sich noch so wis-
senschaftlich gebarden -, die iiber das Lebensrecht von ganzen
Menschen-Klassen entscheidet. Menschliches Leben muss sich
als Leben nicht legitimieren, weil es sich nicht selber hervorge-
bracht hat. Wo es dies dennoch muss, liegt ein Verbrechen gegen
die Menschheit, nicht bloss gegen die Menschlichkeit, vor.

Die iibrigen Formen der aktiven Fremd-Euthanasie sind
dem Klassenmord nicht gleichzustellen

Innerhalb der Formen der Fremd-Euthanasie konnten fiir eine
ethische Orientierung folgende Differenzierungen vielleicht hilf-
reich sein:

Die Totung in einem Einzelfall einer in ihrem schweren Leiden
verstummten moribunden Kreatur aus wirklichem Erbarmen

696

darf zwar rechtlich niemals erlaubt sein; aber wir kénnen sie mo-
ralisch nicht mit gleicher Unbedingtheit verdammen. Sie hat
nicht die Struktur des Genocids. Niemand spricht hier das Recht
auf Leben ab und niemand will ein eugenisches Programm durch-
setzen; niemand ist der Todes- oder der Lebensexperte. Aber den-
noch totet jemand - ohne explizites Verlangen. Das ist, die Liebe
und das Erbarmen von Ndchsten nun vorausgesetzt, obwohl pro-
blematisch, eine Grenzmaoglichkeit moralischen Handelns - und
deshalb ethisch normativ offen: weder erlaubt noch schlechthin
unerlaubt noch gar irrelevant, kurz: nicht allgemein entscheid-
bar. Der Arzt aber hat sich hier an das Recht zu halten. Esist seine
einzige verldssliche Norm - und diese sagt «Nein».

Noch einmal anders ist die Struktur der Totung auf Verlangen.
Hier entscheidet nicht das Erbarmen eines nahen Dritten allein,

Pro Infirmis zur pranatalen Diagnostik:

Uneingeschranktes Recht auf Leben

Der Wert des menschlichen Lebens darf nicht nach dem
Niitzlichkeitsdenken bestimmt werden. Diese Uberzeu-
gung vertritt die Schweizerische Vereinigung Pro Infirmis
in ihrer Stellungnahme zur Prianatalen Diagnostik: Jedem
Kind - auch dem behinderten - steht das Recht auf Leben
uneingeschriankt zu. Pro Infirmis fordert den Schutz be-
hinderter Menschen vor jeglicher Diskriminierung.

Die Moglichkeiten, welche die pranatale Diagnostik bie-
tet, stellen betroffene Eltern vor schwerwiegende Ent-
scheidungen und bediirfen einer ethischen Urteilsbildung
innerhalb der Gesellschaft.

Die genetische Beratung ist bereits vor der Zeugung eines
Kindes angeraten, vor allem, wenn in der Familie bereits
Behinderungen oder Erbkrankheiten aufgetreten sind.
Die vorgeburtliche Diagnostik hingegen darf nach Auffas-
sung von Pro Infirmis niemals zum Obligatorium werden,
sondern kann nur freiwillig sein. Die Eltern sollten sich
moglichst frith mit den Moglichkeiten, Risiken und Kon-
sequenzen dieser Untersuchungen auseinandersetzen.

Die Feststellung einer Behinderung diirfe nie zur Bestrei-
tung des Lebensrechtes fithren und zur gesellschaftlichen
Forderung nach Schwangerschaftsabbruch verleiten, for-
dert Pro Infirmis.

Beratungen sollen in Wiirdigung der Gewissensfreiheit
Hilfen zur Entscheidung anbieten. Personen, die engen
Kontakt zu behinderten Menschen haben oder selbst be-
hindert sind, sollen in die Beratung miteinbezogen wer-
den. Nur so gewinnen die Eltern ein realitdtsnahes Bild
von der Lebensqualitdt behinderter Menschen.

Genetische Beratung und vorgeburtliche Diagnostik kon-
nen nur individuell erfolgen. Versicherungsleistungen
diirfen nicht davon abhingig gemacht werden, ob eine
pranatale Diagnostik durchgefiihrt wurde oder nicht. Ma-
terielle Unterstiitzung von Betroffenen ist und bleibt un-
entbehrlich.

Pro Infirmis setzt sich fiir eine Gesellschaft ein, in der be-
hinderten Menschen ein wiirdiges und ihren Fihigkeiten
entsprechendes Leben ermoglicht wird. Denn die Huma-
nitat einer Gesellschaft - so Pro Infirmis — bemisst sich ge-
rade in Zusammenhang mit der Prdnatalen Diagnostik
nicht nur an der technischen Beherrschung von Krankheit
und Leid, sondern am Ausmass des Respektes gegeniiber
jedem einzelnen ihrer Mitglieder.

Schweizer Heimwesen X1/92



sondern der unmittelbar ausgesprochene oder frither verlasslich
bezeugte Wunsch des Kranken ist mitentscheidend. Man kann die
Totung auf Verlangen deshalb auch als Beihilfe zur Selbsttotung
deuten, die letztlich im sittlichen Ermessen des einzelnen liegen
muss. Die Reinheit der Motive nun vorausgesetzt, konnte sie als
Beihilfe auch ein Akt der Solidaritét sein, zu dem allerdings kein
Arzt verpflichtet werden kann. Er muss es mit seinem Gewissen
und mit dem anderen ausmachen, wieweit die Beihilfe gehen
darf. Sie sollte, scheint mir, nicht die drztliche Endhandlung des
Totens in sich schliessen. Im tibrigen soll der Arzt 6ffentlich
schweigen. Denn nun verlédsst ihn auch die Klarheit des Rechts.
Das Recht kann den Selbstmord nicht ohne absurde praktische
Konsequenzen verbieten. Um der Rechtslogik willen nimmt er
vielerorts weitgehende Konzessionen angesichts der Beihilfe in
Kauf. Wo es diese aber kategorisch verbietet, setzt es sich selbst in
Widerspruch: Die Beihilfe zu einer nicht strafbaren Handlung
kann nicht strafbar sein.

Die Auswiichse sind in Sicht, und die Reisenden in Sachen Selbst-
totungshilfe sind unterwegs. So viel Solidaritdt zum Tode erweckt
auch den Verdacht auf Nekrophilie. Er ldsst sich nur beheben
durch vergleichbare Anstrengungen in der Selbstmordprophyla-
xe. Die bietet nicht allein die Psychiatrie, sondern auch und vor
allem die Geselligkeit des Alltags und die Kommunikation der
Gemeinschaft. Indes: Sie fangen wohl manches Leiden auf: aber
sie heben das akute Elend in den Grenzsituationen nicht auf, das
die Sterblichkeit des Menschen mit sich bringen kann.

Dass das Sterbenlassen und auch die Inkaufnahme der Beschleu-
nigung des Todes durch Mittel der Linderung in besonderen Fil-
len sein muss, ist heute iberwiegend anerkannt. Diese passive
Fremd-Euthanasie ist zwar nicht eindeutig von der aktiven zu
trennen, aber doch hinreichend. Sie stiitzt sich auf die Prinzipien,
dass es ein Recht auf einen natiirlichen Tod gibt und ein Recht auf

Pflege. Wenn in den schweren Leidenszustdnden alle Heilung un-
moglich wird, steht die Pflege allein unter dem Gebot der Linde-
rung. Es gibt keine Pflicht der Medizin zu Grausamkeit.

Der Rigorismus ist nicht die Losung

Ein Argument zur Ablehnung aller Konzessionen an die aktive
Euthanasie wird immer wieder vorgebracht: Wenn auch nur eine
geduldet wird, ist die Eskalation nicht aufzuhalten. Was mit der
Respektierung des Willens des Sterbenden beginnt, endet in der
Verfiigung iiber das Leben anderer. Das ist als kassandrisches Ar-
gument jederzeit bedenkenswert. Eine notwendige Entwicklung
aber beschreibt es nicht, sondern nur eine mogliche. Abwendbar
ist die Eskalation nur durch die klare Vergegenwirtigung der
Spriinge: Eines ist es, in der Befolgung des Willens des Leidenden
kommunikativ zu handeln, etwas anderes, lediglich aus eigenem
Erbarmen zu handeln und etwas vollig anderes, in der Aberken-
nung des Rechtes auf Leben zu handeln. Das erste markiert eine
Grenze des arztlichen Handelns, das zweite eine Grenze des Han-
delns der Nahestehenden; das dritte iberschreitet alle Grenzen. -
Das erste ist weder rechtlich noch moralisch eindeutig zu regeln;
das zweite kann moralisch nicht, aber sollte rechtlich eindeutig
geregelt werden; das dritteist rechtlich und moralisch schlechthin
unerlaubt.

Wer eine konsistent moralisch-rechtliche Losung fiir a//e Fille im
Verbot zu finden meint, miisste bedenken, ob nicht auch er eine
Endlosung der Euthanasie-Frage anbietet, fiir die im Grenzfall
das Opfer der Leiden zu bezahlen hat. Der moralische Rigoris-
mus ist ein geschlossenes mechanisches System. Er wechselt die
Ungewissheit des Gewissens mit absoluten Normen aus - in der
[llusion, das fundamentum inconcussum gefunden zu haben.
Dass es dieses nicht gibt, ist die Aporie der Sittlichkeit, mit der
wir leben miissen.

Gentechnologie: Bericht in Vernehmlassung

Aus «Appell», September 92

bm. Die Kommission «Prianatale Diagnostik und Gentechnolo-
gie» hat die Ergebnisse ihrer Arbeit kiirzlich in eine breite Ver-
nehmlassung geschickt und will ihren Schlussbericht am 21. No-
vember 1992 mit der Gesamtkommmission diskutieren. An-
schliessend an diese Tagung wird der Bericht zuhanden der
SVEGB verabschiedet. In der Kommission arbeiten die Schweiz.
Vereinigung der Elternvereine fiir geistig Behinderte SVEGB, die
Schweiz. Vereinigung zugunsten Cerebralgelihmter SVCG, die
Schweiz. Vereinigung zugunsten von Personen mit Spina Bifida
und Hydrocephalus SBH und die Schweiz. Gesellschaft fiir Mus-
kelkrankheiten SGMK zusammen.

Im Bericht wird grosser Wert auf die Art und Weise der Beratung
beim Frauenarzt oder im genetischen Labor gelegt. Alle aktuel-
len pranatalen Diagnosemethoden werden erldutert; ein beson-
deres Augenmerk wird dem Ultraschall geschenkt. Im Bericht
kommen nebst betroffenen Frauen und Méannern auch Medizi-
ner, Juristen und Geistliche zu Wort.

Die Kommission wertet pranatale Untersuchungen fiir behandel-
bare Krankheiten des Fotus als medizinischen Fortschritt und er-
achtet prianatale Untersuchungen zur Feststellung nicht korri-
gierbarer, schwerwiegender Storungen fiir werdende Eltern mit
erhohtem genetischem Risiko unter Umstidnden als hilfreich.

Screeninguntersuchungen, die allen Schwangeren angeboten
werden mit dem Ziel, Foten mit nicht korrigierbaren Storungen
zu entdecken und ihre Geburt zu verhindern, erachtet die Kom-
mission als Bedrohung der vitalen Interessen lebender Menschen
mit der gleichen Storung sowie deren Angehoriger. Die weitere
Entwicklung, Einfithrung und Propagierung solcher Screening-
programme lehnt sie deshalb ab.

Pranale Untersuchungen im Hinblick auf erwiinschte oder uner-
wiinschte Eigenschaften des Kindes (zum Beispiel Geschlecht),
die die Gesundheit nicht beeintréichtigen, diirfen nach Meinung
der Kommission nicht durchgefiihrt werden.

Die Kommission schliesst ihren Bericht mit rund 20 Postulaten an
den Gesetzgeber und die staatlichen Instanzen im Bereich Wer-
tung der prédnatalen diagnostischen Massnahmen. Entschei-
dungsfreiheit der Frau und Beratung, begleitende Massnahmen
fiir Familien mit behinderten Angehérigen (Unterstiitzung der
Eltern und Integration in Alltag und Arbeitsprozess). Kontrolle
tiber die Laboratorien.

(Appell 4/92 wird ausfiihrlicher berichten!)

697



	Vom normlosen Gewissen und den gewissenlosen Normen : das Dilemma der "Euthanasie"

