
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 9

Artikel: Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel :
Toleranz - das grosszügige Missverständnis

Autor: Rubitschon, Olga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel

Toleranz - Das grosszügige Missverständnis
Von Dr. Olga Rubitschon

Begrüssung. Dank. Über Ihre Einladung freue ich mich deshalb
besonders, weil ich als Person angefragt wurde, die mit Philosophie

zu tun hat. Sie zeigen damit, dass Sie einem Vorurteil nicht
folgen, das die Philosophie auf dem berüchtigten Elfenbeinturm
unnütze Gedanken spinnen sieht, die vielleicht theoretisch
interessant, praktisch aber ohne Nutzen sind.

Ich bin überzeugt, dass die Praxis, und damit meine ich alles
menschliche Handeln im weitesten Sinn, das zentrale Anliegen
der Philosophie ist. Man kann dies auch so sagen: Philosophieren

heisst leben lernen. Die wichtigste Disziplin der Philosophie
ist die Ethik. Über Möglichkeiten und Grenzen des eigenen
Handelns nachzudenken - verantwortlich zu agieren, das heisst, gute
Gründe für sein Tun auch im Interesse der anderen vorbringen zu
können - was sonst betrifft unseren Alltag stärker? Unsere
Gesellschaft? Unseren Umgang miteinander?

Wie wir uns gegenseitig begegnen, das hängt davon ab, wie wir
uns sehen, welche Vorstellung wir uns von den andern machen,
welches Bild vom Menschen wir haben. Für die Philosophie ist
das Menschenbild die mögliche Antwort auf die Frage: Was ist
der Mensch Was ist er eigentlich Was macht es aus, dass er ein
Mensch ist? Oder in der klassischen Formulierung: Was ist das

Wesen des Menschen? Auch hier ist ein zentrales Anliegen der
Philosophie angesprochen. Die grundlegendste Disziplin der

Philosophie ist die Philosophische Anthropologie. Zu wissen,
wer wir sind, uns bewusst zu machen, was uns möglich ist und wo
unsere Grenzen liegen, was unser Menschsein ausmacht - was
sonst zeigt uns deutlicher die Bedingungen, unter denen wir täglich

miteinander zu tun haben.

Das alles klingt ermutigend für die Philosophie. Es geht offenbar
nicht ohne sie. Aber wie geht es mit ihr? Genügt es, die wichtigsten

Fragen erkannt und formuliert zu haben, um sie auch ein für
allemal zu beantworten? Lassen sich bei der Philosophie - wenn
sie nur einmal anerkannt ist - Rezepte holen, die man nur noch
anzuwenden braucht, und alles ist gut? Das zu glauben, hiesse die

Philosophie zwar vom Elfenbeinturm herunterzuholen, aber nur,
um sie sogleich zur allwissenden und allmächtigen Göttin hoch-
zustilisieren, die einen mit den Problemen zugleich auch vom
selbständigen Denken und Handeln erlöste - um sich damit selber

aufzuheben. Ein altes würde durch ein neues Missverständnis
ersetzt.

Den Fragen der Philosophie geht es aber wie den Wünschen
Wilhelm Büschs. Sie nehmen kein Ende: mögliche Antworten
verwandeln sich in neue reale Fragen.

Nichts ist einfach

Das gilt für die Ethik und für die Philosophische Anthropologie
ganz besonders.

Ich will dies stichwortartig andeuten:

Ethisch begründbares Handeln ist gutes Handeln. Aber was
heisst «gut»? Ist das «Gute» unveränderlich oder je nach Situation

ein anderes? - Ethisch begründbares Handeln ist «verant-

Dr. Olga Rubitschon: «Wie wir uns gegenseitig begegnen, das hängt
davon ab, wie wir uns sehen, welche Vorstellungen wir uns von den andern
machen, welches Bild vom Menschen wir haben.» Dr. Olga Rubitschon
ist Baslerin und hat Philosophie studiert. Sie ist an zwei «Arbeitsorten»
tätig: als Lektorin für Philosophische Anthropologie an der Universität
Basel sowie als Programmplanerin Wort bei Radio DRS 2.

(Foto Erika Ritter)

wortliches» Handeln. Aber was heisst «Verantwortung»? Wer ist
wem verantwortlich? Erstreckt sich Verantwortung nur auf die
Menschen oder auch auf die Tiere, die Natur überhaupt? Nur auf
unsere unmittelbare Umgebung oder auf die ganze Welt? Und
wie steht es mit der Zukunft?

Philosophische Anthropologie fragt nach dem Bild des
Menschen. Aber wer fragt da eigentlich wonach? Wir nach uns - ich,
das Subjekt, nach mir, dem Objekt, das ich selber bin? Geht das

überhaupt? Geht das ohne Voreingenommenheit? Fragen wir
nicht befangen nach etwas, von dem wir immer schon eine
Vorstellung haben? Ist solches Fragen echt? Philosophische Anthropologie

zeichnet das Bild des Menschen. Aber welcher Art ist dieses

Bild? Vergleichbar einer Photographie, einer Röntgenaufnahme,
oder ist es ein Wunschbild?

Nichts ist einfach.

558 Schweizer Heimwesen IX/92



Die Tatsache, dass nichts einfach ist, dass alle Fragen und
Antworten in immer neue Fragen münden, darfaber nicht die andere
Tatsache verdecken, dass Handeln A n tworten verlangt - dass wir
uns handelndfür eineAntwort entscheiden müssen, als ob hinter
ihr keine Frage mehr stünde.

Philosophisch gesprochen umschreiben diese Tatsachen nichts
anderes als die «Freiheit» des Menschen.

Menschenbild und Toleranz, um die es uns hier geht, über beide
Begriffe ist schon viel gesagt und geschrieben worden, das zu
resümieren sich lohnt. Aber auch wenn wir die Zeit dazu hätten,
würde ich dies nicht tun wollen. Viel wichtiger scheinen mir die

Fragen, die hinter den Begriffen stecken und die mit uns hier und
heute zu tun haben.

Diese Fragen sind die folgenden:

Woran orientieren wir uns im Umgang miteinander? Welche
Werte leiten die alltäglichen Handlungen unserer Arbeitswelt?
Stellt uns die Gesellschaft bestimmte Flaltungen zur Verfügung,
Haltungen, die sich ethisch begründen lassen? Könnte es sein,
dass die Toleranz, die im allgemeinen ein hohes Ansehen geniesst,
die zu fordernde und zu fördernde Haltung ist - die praktische
Antwort auf die Frage nach dem idealen zwischenmenschlichen
Verhältnis gerade im Umgang mit hilfebedürftigen Menschen?
Oder liegt hier möglicherweise ein Missverständnis vor?

Um diese Frage zu beantworten oder sinnvoll weiterzuführen,
müssen wir zunächst klären, was denn eigentlich «Toleranz»
heisst.

Die Idee der Toleranz entwickelt sich in der Zeit der Aufklärung
im Widerstand gegen die Kämpfe zwischen Protestanten und
Katholiken.

Toleranz meint die Duldung, das Geltenlassen

fremder Ansichten und Grundsätze
- vor allem in konfessionellen Fragen.

John Lockes «Brief über Toleranz» (anonym erschienen 1689) ist
ein frühes Dokument. Er beginnt so: «Da es Euch gefällig ist,
Euch zu erkundigen, was ich über die wechselseitige Duldung der
Christen verschiedenen religiösen Bekenntnisses denke, so muss
ich Euch freimütig antworten, dass ich Duldung für das
hauptsächlichste Kennzeichen der wahren Kirche erachte.»

Die berühmteste literarische Gestaltung des Toleranzgedankens
ist «Nathan der Weise» von Lessing. Mit Hilfe eines Märchens -
der Ringparabel - gelingt es Nathan, die Frage nach der einzig
wahren Religion, nicht zu beantworten - aber zu lösen. «So glaube

jeder seinen Ring, den echten.» Die Ringparabel ist verführerisch

überzeugend: vielleicht, weil die Wahrheit nicht für die
Menschen ist, weil der Glaube an die Wahrheit eine eigene Qualität

hat, die nicht mit Wissen vergleichbar ist.

Der Theaterkritiker Ernst Penzoldt weist auf einen anderen
Aspekt der Toleranz hin - in einem Vortrag vor der Lessinggesellschaft

(1893): «DasFremdwort,Toleranz' nun, die Fähigkeit des

Ertragens also, deckt es sich mit unserem Begriff.Duldung' oder
,Duldsamkeit'? Ich weiss nicht recht. Mir scheint, rein gefühls-
mässig, dem Duldsamsein fast etwas von Nachgiebigkeit und
Eingeschüchtertheit, von Sich-darein-Ergeben anzuhaften, und
andererseits würden die, denen man Duldung angedeihen lässt,
nicht viel mehr als nur .geduldet' sein, ein Beigeschmack, der mir
nicht gefallen will.»

Es ist verständlich, dass Penzoldt den Toleranzbegriff vor der
Lessinggesellschaft «retten» will. Mit seinem «gefühlsmässigen
Unbehagen» steht er aber nicht allein. Goethe bringt das Gefühl
in seinen «Maximen und Reflexionen» auf den Begriff: «Dulden
heisst beleidigen» (Max. und Refl. 875).

Um es in unsere heutige Sprache zu übersetzen:

Toleranz, so wie sie sich in unserer
abendländischen Kultur herausgebildet hat,
basiert auf einem Ungleichgewicht.
Wer «tolerant» ist, duldet etwas ihm gegenüber Geringeres oder
«erduldet» etwas ihm Überlegenes. Oder pointierter: Tolerant
verhalte ich mich dem «anderen» gegenüber, das mir fremd ist,
das ich nicht verstehe, demgegenüber ich skeptisch bin, das nicht
meinem Maßstab entspricht - das ich abergrosszügig oder hilflos
sein lasse, wie und was es ist, ohne es als mir gleichwertig zu
erachten.

Um auf unsere Fragen zurückzukommen, vor allem auf diejenige,

ob Toleranz die zu fordernde Haltung sei, die die Beziehung
zwischen Menschen gerade im gemeinnützigen Bereich in unserer
Gesellschaft bestimmen soll:

Was heisst nach der begrifflichen Klärung Toleranz gegenüber
hilfebedürftigen Menschen?

Toleranz beschreibt das Verhalten einem «anderen» gegenüber,
das mir fremd ist, das ich nicht verstehe, demgegenüber ich skeptisch

bin, das nicht meinem Maßstab entspricht - das ich aber
grosszügig oder hilflos sein lasse, wie und was es ist, ohne es als
mir gleichwertig zu erachten.

Ist das ein mitmenschliches Verhalten, das sich ethisch begründen

lässt?

Die oben bereits erwähnte Maxime Goethes lautet vollständig so :

«Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung
sein; sie muss zur Anerkennung führen. Dulden heisst beleidigen»

(Max. und Refl. 875).

Wenn Goethe recht hat, lässt sich «Toleranz» ethisch nicht in der
Weise begründen, dass sie eine absolut zu fordernde und zu
fördernde Haltung sein könnte.

Warum?

Es ist erstaunlich: Goethe argumentiert der Sache nach in
Übereinstimmung mit einem Philosophen unseres Jahrhunderts, den
ich nun herbeiziehen möchte: mit Jean-Paul Sartre, genauer mit
dem «Existentialisten» Jean-Paul Sartre.

Anerkennung ist nur möglich zwischen Personen, die bei aller
A ndersartigkeit doch ihre Gleichwertigkeit nicht in Frage stellen.

Sartres Bestimmung der menschlichen Existenz in seinem 1943

erschienenen Buch «Das Sein und das Nichts» («L'être et le

néant») macht genau dies deutlich. Im Gegensatz zu den Dingen,
die «an-sich» sind, ist der Mensch ein «Für-sich». Ein Stuhl
beispielsweise ist ein Stuhl, er ist, was er ist, und nichts anderes. Der
Mensch dagegen ist nach Sartre dasjenige Wesen, das «ist, was es

nicht ist, und nicht ist, was es ist».

Die auf den ersten Eindruck hin verwirrende Formulierung Sartres

meint folgendes: Der Mensch ist keine Sache, die sich auf

559



einen bestimmten festen und abgeschlossenen Begriff bringen
lässt. Der Mensch ist nicht nur die Summe dessen, was er bis zu
einem bestimmten Zeitpunkt in seinem Leben gewesen ist, er ist
auch das, was er zu seinplant, was er noch nicht ist: «Der Mensch
ist, wozu ersieh macht.»

In seiner Programmschrift «Ist der Existentialismus ein
Humanismus?» von 1946 («L'existentialisme est un humanisme»)
schreibt Sartre: «Der Mensch ist dauernd ausserhalb seiner

selbst; indem er sich entwirft und indem er sich ausserhalb seiner

verliert, macht er, dass der Mensch existiert, und indem er
transzendente Ziele verfolgt, kann er existieren Diese Verbindung

der Transzendenz als den Menschen konstituierend (nicht
im Sinne, wie Gott transzendent ist, sondern im Sinne der
Überschreitung) (diese Verbindung der Transzendenz) und der Ich-
heit, in dem Sinne, wie der Mensch nicht in sich selber
eingeschlossen ist, sondern dauernd gegenwärtig in einem menschlichen

All - das ist es, was wir den existentialistischen Humanismus

nennen. Humanimus, weil wir den Menschen daran
erinnern, dass es ausser ihm keinen andern Gesetzgeber gibt und dass

er in seiner Verlassenheit über sich selber entscheidet; und weil
wir zeigen, dass nicht durch Riickwendung auf sich selber,
sondern immer durch Suche nach einem Ziel ausserhalb seiner...
der Mensch sich als humanes Wesen verwirklichen wird.»

Für Sartre ist diese Beschreibung der menschlichen Existenz
identisch mit der Aussage :

«... der Mensch ist frei, der Mensch ist
Freiheit»
Sind wir «verurteilt, frei zu sein»? Tatsache ist, «dass wir nicht
die Freiheit haben, aufzuhören, frei zu sein. Der Mensch ist
verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst erschaffen
hat... aber dennoch frei, da er, einmal in die Welt geworfen, für
alles verantwortlich ist, was er tut».

Ich fasse zusammen und hebe hervor, was für unsere Frage wichtig

ist:

Der Mensch ist kein Gegenstand - er existiert, er ist Existenz, er
hat zu sein. Dass er auf der Welt ist, an diesem bestimmten Ort
geboren wurde, zu dieser bestimmten Zeit und unter diesen
bestimmten Umständen lebt, das alles muss er als seine Bedingung
anerkennen. Was er damit macht, was und wie er sich selber

«macht», dafür ist er allein und voll verantwortlich.

Weil der Mensch frei ist, ist er gezwungen, sich beständig auf seine

Zukunft hin zu überschreiten, zu «transzendieren», nicht ste¬

hen zu bleiben - zum Beispiel als jemand, der eine Niederlage
erlitten hat und nun für immer geschlagen ist, sondern als jemand,
der durch das Scheitern hindurch neue Versuche wagt.

Der Mensch ist verantwortlich für alles, was er tut - nicht nur in
bezug auf sich selbst, sondern auch auf die andern. Das bedeutet,
er darf auch die andern in ihrer Überschreitung nicht anhalten, er
darf niemanden auf einen Augenblick seines Lebens fixieren -
zum Beispiel jemanden, der in irgendeiner Weise gefehlt hat,
abstempeln: «Wer einmal lügt...». Ein Mörder ist ein Mörder.

Um noch einmal Sartre zu zitieren: «So bin ich für mich selbst
und für alle verantwortlich, und ich schaffe ein bestimmtes Bild
des Menschen, den ich wähle; indem ich mich wähle, wähle ich
den Menschen.»

Das Besondere an Sartre ist sein radikaler Freiheitsbegriff, sein

Atheismus, seine Forderung an den Menschen, sich auf die
Zukunft hin zu entwerfen.

Mit seinem Beispiel der Verantwortung dagegen steht Sartre in
einer langen Tradition. Zum Beispiel in der Tradition der sog.
«Goldenen Regel»: «Was du nicht willst, das man dir tue, das

füge auch keinem andern zu!» Oder in der Tradition von Kants

«Kategorischem Imperativ»: «Handle so, dass die Maxime deines

Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung gelten könnte!» Und noch deutlicher in der
Formulierung:

«Handle so, dass du die Menschheit
sowohl in deiner Person als in der Person
eines jeden anderen jederzeit zugleich
als Zweck, niemals bloss als Mittel
brauchst!»

Ob wir das existentialistische Menschenbild Sartres in seiner
Radikalität übernehmen oder nicht, ob wir auf Transzendenz im
alten Sinn verzichten oder sie mit Jaspers philosophischem Glauben

beibehalten, oder um es noch präziser zu sagen: ob wir an
Gott glauben oder nicht - einen Gedanken Sartres sollten wir
nicht zurückweisen, wenn wir Freiheit und Verantwortung ernst
nehmen: den Gedanken der Humanität.

Humanität verlangt die Anerkennung der Freiheit jedes
Menschen, sich, solange er lebt, weiter zu entwickeln, seine wie auch
immer gearteten Möglichkeiten nutzen zu können und nicht zu

Stufenlos verstellbare Spiegelschränke
Der untere Spiegelteil ist schwenkbar

und stufenlos auf jeden Sichtwinkel

einstellbar. Verschiedene Modelle mit
oder ohne seitliche Schränke oder

Einbauten wie Desinfektionsmittel¬

spender, Seifenspender,Handtuchspender,

Steckdose etc. Objektbezogene

Fertigung nach Mass. Oberflächen in

Kunstharz oder furniert. Verlangen Sie

den ausführlichen Prospekt!

Trippei
Kippspiegelschränke

Entwicklung • Produktion • Beratung Einrichtung

J.P. Trippei AG, 8580 Amriswil TG, Sommeristr. 37, Tel. 071 67 15 15, Fax 071 67 75 03

560 Schweizer Heimwesen IX/92



einer Sache degradiert zu werden. Die existentielle Freiheit ist
nicht quantifizierbar. Die menschlichen Bedingungen, die allen
von uns gegeben sind - dass wir hier und jetzt, in dieser oder jener
Umgebung, unter diesen oder jenen Umständen, mit dieser oder
jener Einschränkung leben - diese menschlichen Bedingungen
sind völlig unterschiedlich. Die Menschen sind nicht gleich. Die
Welt ist kein Paradies, in dem alle glücklich sind. Es gibt eine
Ungerechtigkeit «von Natur» aus. Dass jemand hilfebedürftig zur
Welt kommt oder im Laufe seines Lebens von der Hilfe anderer
abhängig wird, kann durch nichts gerechtfertigt werden. Die
philosophische Frage nach dem Ursprung des Übels, die Frage, wie
ein allmächtiger, allgütiger und allwissender Gott das Übel, die
Krankheit, die Not und das Böse hat zulassen können (Theodi-
zee), ist nicht zu beantworten. Es gibt diesbezüglich keine
Rechtfertigung. Dass es dagegen möglich ist, auch dem Negativen
einen Sinn zu geben, das drückt Sartre aus, wenn er von der
Überschreitung, vom Sich-Entwerfen, wenn er von der menschlichen
Freiheit spricht, sich zu transzendieren.

Toleranz aber - so müssen wir aus dem bisher Gesagten folgern -
Toleranz ist nicht die unbedingt zu fordernde Tugend.

Heisst das, dass Locke, Lessing, dass die Aufklärung Unrecht
hatten? War es ein Irrtum, auf «Toleranz» zu setzen?

«Dulden heisst beleidigen.» Gewiss. Aber Nicht-Dulden dessen,
was mir fremd ist, was ich nicht verstehe, was nicht meinem Maßstab

entspricht - das kann nicht die Folgerung sein. Goethe ist
wörtlich zu nehmen:

«Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung
sein; sie muss zur Anerkennung führen.»

Wir stehen jetzt vor der doppelten Frage: Lässt sich Toleranz als

«vorübergehende Gesinnung» ethisch begründen, und ist
Anerkennung die an ihrer Stelle zu fordernde und zu fördernde
Haltung?

Die erste Frage möchte ich so beantworten: Toleranz ist die
Tugend des ersten Schrittes, das angemessene Verhalten in der
Begegnung mit Neuem, Unbekanntem, Fremdem - so etwas wie die
Zurückhaltung eines vorschnellen Urteils. In ihr ist zugleich die
Aufforderung enthalten, grosszügig zu sein, das Neue, Fremde zu
erforschen, zu erkunden, kennen zu lernen - um dann Stellung zu
beziehen, eine Entscheidung zu treffen, die im positiven Fall zur
Anerkennung führt, im negativen Fall zur Ablehnung (zum
Beispielgegenüber einem Verhalten, dassich als inhuman entpuppt).

Diezweite Frage, die nach der Anerkennung, lautet genauer: Was
oder wer ist anzuerkennen? Auf welcher Basis kommt Anerkennung

zwischen Verschiedenartigem zustande?

Ich meine, dass der Gedanke derHumanität im Sinne Sartres diese

Basis zur Verfügung stellt. Inder Verwirklichung seiner selbst
ist der Mensch verantwortlich nicht nurfür sich selbst, sondern
für den Menschen überhaupt. Verantwortung misst sich an der
A kzeptanz der eigenen Freiheit, zu der wir verurteilt sind, und an
derAnerkennung der Freiheit der anderen, an der unsere Freiheit
ihre Grenze findet. Wir müssen den anderen Menschen immer
auch als Zweck, nie bloss als Mittel betrachten, das heisst, seine
Person als gleichwertig «anerkennen» - in Übereinstimmung
auch mit Kants «Kategorischem Imperativ».

Genau darum geht es im Verhältnis zwischen Helfenden und
Hilfebedürftigen. Ganz einfach - fast beschämend einfach - gesagt:
Es ist ein Verhältnis zwischen Menschen, deren Bedingungen
ungleich sind, die aber gleichermassen gemeint sind, wenn vom
Menschen die Rede ist. Die Einsicht in diesen Zusammenhang
macht die Gesinnung der Toleranz überflüssig. Die Anerken¬

nung, die an die Stelle der Toleranz tritt und deren theoretische
Begründung durch die Humanität sie geradezu als
Selbstverständlichkeit charakterisiert, ist, was die Praxis betrifft, leider
noch alles andere als selbstverständlich. Sie ist kein leichtes
Rezept. Sie ist eine Herausforderung.

Mit andern Worten: Das Menschenbild des ausgehenden 20.

Jahrhunderts, das Menschenbild unserer Gesellschaft fordert vor
allem und für alle Anerkennung. Toleranz ist nur eine vorläufige
Tugend - die Tugend des ersten Schrittes. Wo sie stagniert,
verkommt sie zur Ausrede, schlimmstenfalls zur Heuchelei und zur
Unwahrhaftigkeit.

Gestatten Sie mir zum Schluss, in Berufung auf die eingangs
erwähnte Verwandtschaft zwischen den Fragen der Philosophie
und den Wünschen Wilhelm Büschs, für hier und jetzt eine
allerletzte Frage?

Was ist denn nun der praktische Nutzen der philosophischen
Überlegungen, die ich Ihnen vorgetragen habe?

Die Beantwortung dieser Frage liegt bei Ihnen. Für mich wäre
eine erste bescheidene praktische Wirkung zustandegekommen,
wenn es mir gelungen sein sollte, in Ihnen das Bedürfnis zu
wecken, Ihre eigene Haltung - vielleicht die der Toleranz - neu zu
überdenken. Wenn dies derFall ist, dann bin ich sicher, dass esfür
Ihre Praxis und Ihren Alltag nicht ohne Folgen sein wird. Wer ist
nichtfroh, wenn ein Missverständnis, undsei es auch ein grosszügiges,

geklärt wird?

Empfehlenswerte Lektüre:

John Locke: Ein Brief über Toleranz, Philosophische Bibliothek Meiner
289, Hamburg 1975.

Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus ; in : Drei
Essays, Hamburg 1963 Ullstein Buch Nr. 304).

Gehalts-Erhebung 1992
Die Gehalts-Erhebung 1992 (durchschnittliche
Jahresgehälter der Leiterinnen von Alters- und Pflegeheimen)
ist erschienen und kann zum Preis von Fr. 15.- im Verlag
VSA bezogen werden.

Bestellschein
Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) «Gehalts-Erhebung 1992», zu
Fr. 15.— (exkl. Versandspesen)

Name, Vorname

Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift/Datum

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich

561


	Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel : Toleranz - das grosszügige Missverständnis

