Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 9

Artikel: Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel :
Toleranz - das grosszugige Missverstandnis

Autor: Rubitschon, Olga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel

Toleranz — Das grossziigige Missverstidndnis

Von Dr. Olga Rubitschon

Begriissung. Dank. Uber Thre Einladung freue ich mich deshalb
besonders, weil ich als Person angefragt wurde, die mit Philoso-
phie zu tun hat. Sie zeigen damit, dass Sie einem Vorurteil nicht
folgen, das die Philosophie auf dem bertichtigten Elfenbeinturm
unniitze Gedanken spinnen sieht, die vielleicht theoretisch inter-
essant, praktisch aber ohne Nutzen sind.

Ich bin iiberzeugt, dass die Praxis, und damit meine ich alles
menschliche Handeln im weitesten Sinn, das zentrale Anliegen
der Philosophie ist. Man kann dies auch so sagen: Philosophie-
ren heisst leben lernen. Die wichtigste Disziplin der Philosophie
ist die Ethik. Uber Moglichkeiten und Grenzen des eigenen Han-
delns nachzudenken - verantwortlich zu agieren, das heisst, gute
Griinde fiir sein Tun auch im Interesse der anderen vorbringen zu
konnen - was sonst betrifft unseren Alltag starker? Unsere Ge-
sellschaft? Unseren Umgang miteinander?

Wie wir uns gegenseitig begegnen, das hangt davon ab, wie wir
uns sehen, welche Vorstellung wir uns von den andern machen,
welches Bild vom Menschen wir haben. Fiir die Philosophie ist
das Menschenbild die mogliche Antwort auf die Frage: Was ist
der Mensch? Was ist er eigentlich? Was macht es aus, dass er ein
Mensch ist? Oder in der klassischen Formulierung: Was ist das
Wesen des Menschen? Auch hier ist ein zentrales Anliegen der
Philosophie angesprochen. Die grundlegendste Disziplin der
Philosophie ist die Philosophische Anthropologie. Zu wissen,
wer wir sind, uns bewusst zu machen, was uns moglich ist und wo
unsere Grenzen liegen, was unser Menschsein ausmacht — was
sonst zeigt uns deutlicher die Bedingungen, unter denen wir tag-
lich miteinander zu tun haben.

Das alles klingt ermutigend fiir die Philosophie. Es geht offenbar
nicht ohne sie. Aber wie geht es mit ihr? Geniigt es, die wichtig-
sten Fragen erkannt und formuliert zu haben, um sie auch ein fiir
allemal zu beantworten? Lassen sich bei der Philosophie - wenn
sie nur einmal anerkannt ist - Rezepte holen, die man nur noch
anzuwenden braucht, und allesist gut? Das zu glauben, hiesse die
Philosophie zwar vom Elfenbeinturm herunterzuholen, aber nur,
um sie sogleich zur allwissenden und allméachtigen Goéttin hoch-
zustilisieren, die einen mit den Problemen zugleich auch vom
selbstindigen Denken und Handeln erloste — um sich damit sel-
ber aufzuheben. Ein altes wiirde durch ein neues Missverstandnis
ersetzt.

Den Fragen der Philosophie geht es aber wie den Wiinschen Wil-
helm Buschs. Sie nehmen kein Ende: mogliche Antworten ver-
wandeln sich in neue reale Fragen.

Nichts ist einfach

Das gilt fiir die Ethik und fiir die Philosophische Anthropologie
ganz besonders.

Ich will dies stichwortartig andeuten:

Ethisch begriindbares Handeln ist gutes Handeln. Aber was
heisst «gut»? Ist das «Gute» unverdanderlich oder je nach Situa-
tion ein anderes? - Ethisch begriindbares Handeln ist «verant-

558

Dr. Olga Rubitschon: «Wie wir uns gegenseitig begegnen, das hangt da-
von ab, wie wir uns sehen, welche Vorstellungen wir uns von den andern
machen, welches Bild vom Menschen wir haben.» Dr. Olga Rubitschon
ist Baslerin und hat Philosophie studiert. Sie ist an zwei «Arbeitsorten»
tdtig: als Lektorin fiir Philosophische Anthropologie an der Universitét
Basel sowie als Programmplanerin Wort bei Radio DRS 2.

(Foto Erika Ritter)

wortliches» Handeln. Aber was heisst «Verantwortungy»? Wer ist
wem verantwortlich? Erstreckt sich Verantwortung nur auf die
Menschen oder auch auf die Tiere, die Natur tiberhaupt? Nur auf
unsere unmittelbare Umgebung oder auf die ganze Welt? Und
wie steht es mit der Zukunft?

Philosophische Anthropologie fragt nach dem Bild des Men-
schen. Aber wer fragt da eigentlich wonach? Wir nach uns - ich,
das Subjekt, nach mir, dem Objekt, das ich selber bin? Geht das
iiberhaupt? Geht das ohne Voreingenommenheit? Fragen wir
nicht befangen nach etwas, von dem wir immer schon eine Vor-
stellung haben? Ist solches Fragen echt? Philosophische Anthro-
pologie zeichnet das Bild des Menschen. Aber welcher Art ist die-
ses Bild? Vergleichbar einer Photographie, einer Rontgenaufnah-
me, oder ist es ein Wunschbild?

Nichts ist einfach.

Schweizer Heimwesen [X/92



Die Tatsache, dass nichts einfach ist, dass alle Fragen und Ant-
worten in immer neue Fragen miinden, darf aber nicht die andere
Tatsache verdecken, dass Handeln Antworten verlangt - dass wir
uns handelnd fiir eine Antwort entscheiden miissen, als ob hinter
ihr keine Frage mehr stiinde.

Philosophisch gesprochen umschreiben diese Tatsachen nichts
anderes als die «Freiheit» des Menschen.

Menschenbild und Toleranz, um die es uns hier geht, iiber beide
Begriffe ist schon viel gesagt und geschrieben worden, das zu re-
siimieren sich lohnt. Aber auch wenn wir die Zeit dazu hétten,
wiirde ich dies nicht tun wollen. Viel wichtiger scheinen mir die
Fragen, die hinter den Begriffen stecken und die mit uns hier und
heute zu tun haben.

Diese Fragen sind die folgenden:

Woran orientieren wir uns im Umgang miteinander? Welche
Werte leiten die alltiglichen Handlungen unserer Arbeitswelt?
Stellt uns die Gesellschaft bestimmte Haltungen zur Verfiigung,
Haltungen, die sich ethisch begriinden lassen? Konnte es sein,
dass die 7oleranz, die im allgemeinen ein hohes Ansehen geniesst,
die zu fordernde und zu fordernde Haltung ist - die praktische
Antwort auf die Frage nach dem idealen zwischenmenschlichen
Verhaltnis gerade im Umgang mit hilfebediirftigen Menschen?
Oder liegt hier moglicherweise ein Missverstdndnis vor?

Um diese Frage zu beantworten oder sinnvoll weiterzufiihren,
miissen wir zunéchst kliren, was denn eigentlich «Toleranz»
heisst.

Die Idee der Toleranz entwickelt sich in der Zeit der Aufkldrung
im Widerstand gegen die Kdémpfe zwischen Protestanten und Ka-
tholiken.

Toleranz meint die Duldung, das Gelten-
lassen fremder Ansichten und Grundsitze

- vor allem in konfessionellen Fragen.

John Lockes «Brief iiber Toleranz» (anonym erschienen 1689) ist
ein frithes Dokument. Er beginnt so: «Da es Euch gefillig ist,
Euch zu erkundigen, was ich iiber die wechselseitige Duldung der
Christen verschiedenen religiosen Bekenntnisses denke, so muss
ich Euch freimiitig antworten, dass ich Duldung fiir das haupt-
séchlichste Kennzeichen der wahren Kirche erachte.»

Die bertihmteste literarische Gestaltung des Toleranzgedankens
ist «Nathan der Weise» von Lessing. Mit Hilfe eines Méarchens -
der Ringparabel - gelingt es Nathan, die Frage nach der einzig
wahren Religion, nicht zu beantworten - aber zu 16sen. «So glau-
be jeder seinen Ring, den echten.» Die Ringparabel ist verfiihre-
risch iiberzeugend: vielleicht, weil die Wahrheit nicht fiir die
Menschen ist, weil der Glaube an die Wahrheit eine eigene Quali-
tit hat, die nicht mit Wissen vergleichbar ist.

Der Theaterkritiker Ernst Penzoldt weist auf einen anderen
Aspekt der Toleranz hin - in einem Vortrag vor der Lessinggesell-
schaft (1893): «Das Fremdwort ,Toleranz’ nun, die Fihigkeit des
Ertragens also, deckt es sich mit unserem Begriff ,Duldung’ oder
,Duldsamkeit’? Ich weiss nicht recht. Mir scheint, rein gefiihls-
mdssig, dem Duldsamsein fast etwas von Nachgiebigkeit und
Eingeschiichtertheit, von Sich-darein-Ergeben anzuhaften, und
andererseits wiirden die, denen man Duldung angedeihen lisst,
nicht viel mehr als nur ,geduldet’ sein, ein Beigeschmack, der mir
nicht gefallen will.»

Es ist verstdndlich, dass Penzoldt den Toleranzbegriff vor der
Lessinggesellschaft «retten» will. Mit seinem «gefiihlsméssigen
Unbehagen» steht er aber nicht allein. Goethe bringt das Gefiihl
in seinen «Maximen und Reflexioneny auf den Begriff: « Dulden
heisst beleidigen» (Max. und Refl. 875).

Um es in unsere heutige Sprache zu tibersetzen:

Toleranz, so wie sie sich in unserer abend-
landischen Kultur herausgebildet hat, ba-
siert auf einem Ungleichgewicht.

Wer «tolerant» ist, duldet etwas ihm gegeniiber Geringeres oder
«erduldet» etwas ihm Uberlegenes. Oder pointierter: Tolerant
verhalte ich mich dem «anderen» gegeniiber, das mir fremd ist,
das ich nicht verstehe, demgegeniiber ich skeptisch bin, das nicht
meinem Mafistab entspricht - das ich aber grossziigig oder hilflos
sein lasse, wie und was es ist, ohne es als mir gleichwertig zu er-
achten.

Um auf unsere Fragen zurtickzukommen, vor allem auf diejeni-
ge, ob Toleranz die zu fordernde Haltung sei, die die Beziehung
zwischen Menschen gerade im gemeinniitzigen Bereich in unserer
Gesellschaft bestimmen soll:

Was heisst nach der begrifflichen Klirung Toleranz gegeniiber
hilfebediirftigen Menschen?

Toleranz beschreibt das Verhalten einem «anderen» gegeniiber,
das mir fremd ist, das ich nicht verstehe, demgegeniiber ich skep-
tisch bin, das nicht meinem Mafstab entspricht — das ich aber
grossziigig oder hilflos sein lasse, wie und was es ist, ohne es als
mir gleichwertig zu erachten.

Ist das ein mitmenschliches Verhalten, das sich ethisch begriin-
den lésst?

Die oben bereits erwdhnte Maxime Goethes lautet vollstdndig so:

«Toleranz sollte eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung
sein; sie muss zur Anerkennung fiihren. Dulden heisst beleidi-
gen» (Max. und Refl. 875).

‘Wenn Goethe recht hat, 1dsst sich «Toleranz» ethisch nicht in der
Weise begriinden, dass sie eine absolut zu fordernde und zu for-
dernde Haltung sein konnte.

Warum?

Es ist erstaunlich: Goethe argumentiert der Sache nach in Uber-
einstimmung mit einem Philosophen unseres Jahrhunderts, den
ich nun herbeiziehen mochte: mit Jean-Paul Sartre, genauer mit
dem «Existentialisten» Jean-Paul Sartre.

Anerkennung ist nur moglich zwischen Personen, die bei aller
Andersartigkeit doch ihre Gleichwertigkeit nicht in Frage stellen.

Sartres Bestimmung der menschlichen Existenz in seinem 1943
erschienenen Buch «Das Sein und das Nichts» («L’étre et le
néant») macht genau dies deutlich. Im Gegensatz zu den Dingen,
die «an-sich» sind, ist der Mensch ein «Fiir-sich». Ein Stuhl bei-
spielsweise ist ein Stuhl, er ist, was er ist, und nichts anderes. Der
Mensch dagegen ist nach Sartre dasjenige Wesen, das «ist, was es
nicht ist, und nicht ist, was es ist».

Die auf den ersten Eindruck hin verwirrende Formulierung Sar-
tres meint folgendes: Der Mensch ist keine Sache, die sich auf

559



einen bestimmten festen und abgeschlossenen Begriff bringen
liisst. Der Mensch ist nicht nur die Summe dessen, was er bis zu
einem bestimmten Zeitpunkt in seinem Leben gewesen ist, er ist
auch das, was er zu sein plant, was er noch nicht ist: « Der Mensch
ist, wozu er sich macht.»

In seiner Programmschrift «Ist der Existentialismus ein Huma-
nismus?» von 1946 («Lexistentialisme est un humanisme»)
schreibt Sartre: «Der Mensch ist dauernd ausserhalb seiner
selbst; indem er sich entwirft und indem er sich ausserhalb seiner
verliert, macht er, dass der Mensch existiert, und. .., indem er
transzendente Ziele verfolgt, kann er existieren . . . Diese Verbin-
dung der Transzendenz als den Menschen konstituierend (nicht
im Sinne, wie Gott transzendent ist, sondern im Sinne der Uber-
schreitung) (diese Verbindung der Transzendenz) und der Ich-
heit, in dem Sinne, wie der Mensch nicht in sich selber einge-
schlossen ist, sondern dauernd gegenwértig in einem menschli-
chen All - das ist es, was wir den existentialistischen Humanis-
mus nennen. Humanimus, weil wir den Menschen daran erin-
nern, dass es ausser ihm keinen andern Gesetzgeber gibt und dass
er in seiner Verlassenheit iiber sich selber entscheidet; und weil
wir zeigen, dass nicht durch Riickwendung auf sich selber, son-
dern immer durch Suche nach einem Ziel ausserhalb seiner . . .
der Mensch sich als humanes Wesen verwirklichen wird.»

Fiir Sartre ist diese Beschreibung der menschlichen Existenz
identisch mit der Aussage:

«. .. der Mensch ist frei, der Mensch ist
Freiheit»

Sind wir «verurteilt, frei zu sein»? Tatsache ist, «dass wir nicht
die Freiheit haben, aufzuhoren, frei zu sein. Der Mensch ist ver-
urteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst erschaffen
hat . .. aber dennoch frei, da er, einmal in die Welt geworfen, fiir
alles verantwortlich ist, was er tut».

Ich fasse zusammen und hebe hervor, was fiir unsere Frage wich-
tig ist:

Der Mensch ist kein Gegenstand - er existiert, er ist Existenz, er
hat zu sein. Dass er auf der Welt ist, an diesem bestimmten Ort ge-
boren wurde, zu dieser bestimmten Zeit und unter diesen be-
stimmten Umstdnden lebt, das alles muss er als seine Bedingung
anerkennen. Was er damit macht, was und wie er sich selber
«machty», dafiir ist er allein und voll verantwortlich.

Weil der Mensch frei ist, ist er gezwungen, sich bestdndig auf sei-
ne Zukunft hin zu tiberschreiten, zu «transzendiereny, nicht ste-

Stufenlos verstellbare Spiegelschranke

| R _— 2
Der untere Spiegelteil ist schwenkbar — spender, Seifenspender,Handtuchspen-
und stufenlos auf jeden Sichtwinkel der, Steckdose etc. Objekibezogene
einstellbar. Verschiedene Modelle mit  Fertigung nach Mass. Oberflachen in
oder ohne seitliche Schranke oder Kunstharz oder furniert. Verlangen Sie ;
Finbauten wie Desinfektionsmittel- —den ausfihrlichen Prospekt! ‘ ==
Tri i
ri el e e .
:
Kippspiegelschranke | “
Entwicklung - Produktion - Beratung - Kinrichtung I i - i i!
J.P. Trippel AG, 8580 Amriswil TG, Sommeristr. 37, Tel. 071 67 15 15, Fax 071 67 75 03 ey e e ‘ ] el =g !

560

hen zu bleiben - zum Beispiel als jemand, der eine Niederlage er-
litten hat und nun fiir immer geschlagen ist, sondern als jemand,
der durch das Scheitern hindurch neue Versuche wagt.

Der Mensch ist verantwortlich fiir alles, was er tut - nicht nur in
bezug auf sich selbst, sondern auch auf die andern. Das bedeutet,
er darf auch die andern in ihrer Uberschreitung nicht anhalten, er
darf niemanden auf einen Augenblick seines Lebens fixieren -
zum Beispiel jemanden, der in irgendeiner Weise gefehlt hat,
abstempeln: «Wer einmal liigt. ..». Ein Morder ist ein Morder.

Um noch einmal Sartre zu zitieren: «So bin ich fiir mich selbst
und fiir alle verantwortlich, und ich schaffe ein bestimmtes Bild
des Menschen, den ich wihle; indem ich mich wihle, wahle ich
den Menschen.»

Das Besondere an Sartre ist sein radikaler Freiheitsbegriff, sein
Atheismus, seine Forderung an den Menschen, sich auf die Zu-
kunft hin zu entwerfen.

Mit seinem Beispiel der Verantwortung dagegen steht Sartre in
einer langen Tradition. Zum Beispiel in der Tradition der sog.
«Goldenen Regel»: «Was du nicht willst, das man dir tue, das
fiige auch keinem andern zu!» Oder in der Tradition von Kants
«Kategorischem Imperativ»: «Handle so, dass die Maxime dei-
nes Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Ge-
setzgebung gelten konnte!» Und noch deutlicher in der Formu-
lierung:

«Handle so, dass du die Menschheit so-
wohl in deiner Person als in der Person
eines jeden anderen jederzeit zugleich
als Zweck, niemals bloss als Mittel
brauchst!»

Ob wir das existentialistische Menschenbild Sartres in seiner Ra-
dikalitdt tibernehmen oder nicht, ob wir auf Transzendenz im al-
ten Sinn verzichten oder sie mit Jaspers philosophischem Glau-
ben beibehalten, oder um es noch préziser zu sagen: ob wir an
Gott glauben oder nicht - einen Gedanken Sartres sollten wir
nicht zuriickweisen, wenn wir Freiheit und Verantwortung ernst
nehmen: den Gedanken der Humanitét.

Humanitét verlangt die Anerkennung der Freiheit jedes Men-
schen, sich, solange er lebt, weiter zu entwickeln, seine wie auch
immer gearteten Moglichkeiten nutzen zu kénnen und nicht zu

Schweizer Heimwesen [X/92

E. T&H BSW 91.653



einer Sache degradiert zu werden. Die existentielle Freiheit ist
nicht quantifizierbar. Die menschlichen Bedingungen, die allen
von uns gegeben sind - dass wir hier und jetzt, in dieser oder jener
Umgebung, unter diesen oder jenen Umstdnden, mit dieser oder
jener Einschrdnkung leben - diese menschlichen Bedingungen
sind vollig unterschiedlich. Die Menschen sind nicht gleich. Die
Welt ist kein Paradies, in dem alle gliicklich sind. Es gibt eine Un-
gerechtigkeit «von Natur» aus. Dass jemand hilfebediirftig zur
Welt kommt oder im Laufe seines Lebens von der Hilfe anderer
abhingig wird, kann durch nichts gerechtfertigt werden. Die phi-
losophische Frage nach dem Ursprung des Ubels, die Frage, wie
ein allmédchtiger, allgiitiger und allwissender Gott das Ubel, die
Krankheit, die Not und das Bose hat zulassen konnen (Theodi-
zee), ist nicht zu beantworten. Es gibt diesbeziiglich keine Recht-
fertigung. Dass es dagegen moglich ist, auch dem Negativen
einen Sinn zu geben, das driickt Sartre aus, wenn er von der Uber-
schreitung, vom Sich-Entwerfen, wenn er von der menschlichen
Freiheit spricht, sich zu transzendieren.

Toleranz aber - so miissen wir aus dem bisher Gesagten folgern -
Toleranz ist nicht die unbedingt zu fordernde Tugend.

Heisst das, dass Locke, Lessing, dass die Aufkldrung Unrecht
hatten? War es ein Irrtum, auf «Toleranz» zu setzen?

«Dulden heisst beleidigen.» Gewiss. Aber Nicht-Dulden dessen,
was mir fremd ist, was ich nicht verstehe, was nicht meinem Maf3-
stab entspricht — das kann nicht die Folgerung sein. Goethe ist
wortlich zu nehmen:

«Toleranz sollte eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung
sein; sie muss zur Anerkennung fiihren.»

Wir stehen jetzt vor der doppelten Frage: Lisst sich Toleranz als
«voriibergehende Gesinnung» ethisch begriinden, und ist Aner-
kennung die an ihrer Stelle zu fordernde und zu férdernde Hal-
tung?

Die erste Frage mdchte ich so beantworten: Toleranz ist die Tu-
gend des ersten Schrittes, das angemessene Verhalten in der Be-
gegnung mit Neuem, Unbekanntem, Fremdem - so etwas wie die
Zurtickhaltung eines vorschnellen Urteils. In ihr ist zugleich die
Aufforderung enthalten, grossziigig zu sein, das Neue, Fremde zu
erforschen, zu erkunden, kennen zu lernen — um dann Stellung zu
beziehen, eine Entscheidung zu treffen, die im positiven Fall zur
Anerkennung fiihrt, im negativen Fall zur Ablehnung (zum Bei-
spiel gegeniiber einem Verhalten, das sich als inhuman entpuppt).

Die zweite Frage, die nach der Anerkennung, lautet genauer: Was
oder wer ist anzuerkennen? Auf welcher Basis kommt Anerken-
nung zwischen Verschiedenartigem zustande?

Ich meine, dass der Gedanke der Humanitdt im Sinne Sartres die-
se Basis zur Verfiigung stellt. In der Verwirklichung seiner selbst
ist der Mensch verantwortlich nicht nur fiir sich selbst, sondern
fiir den Menschen tiberhaupt. Verantwortung misst sich an der
Akzeptanz der eigenen Freiheit, zu der wir verurteilt sind, und an
der Anerkennung der Freiheit der anderen, an der unsere Freiheit
ihre Grenze findet. Wir miissen den anderen Menschen immer
auch als Zweck, nie bloss als Mittel betrachten, das heisst, seine
Person als gleichwertig «anerkennen» - in Ubereinstimmung
auch mit Kants «Kategorischem Imperativ».

Genau darum geht es im Verhéltnis zwischen Helfenden und Hil-
febedurftigen. Ganz einfach - fast beschimend einfach - gesagt:
Esist ein Verhéltnis zwischen Menschen, deren Bedingungen un-
gleich sind, die aber gleichermassen gemeint sind, wenn vom
Menschen die Rede ist. Die Einsicht in diesen Zusammenhang
macht die Gesinnung der Toleranz iiberfliissig. Die Anerken-

nung, die an die Stelle der Toleranz tritt und deren theoretische
Begriindung durch die Humanitét sie geradezu als Selbstver-
standlichkeit charakterisiert, ist, was die Praxis betrifft, leider
noch alles andere als selbstverstdndlich. Sie ist kein leichtes Re-
zept. Sie ist eine Herausforderung.

Mit andern Worten: Das Menschenbild des ausgehenden 20.
Jahrhunderts, das Menschenbild unserer Gesellschaft fordert vor
allem und fiir alle Anerkennung. Toleranz ist nur eine vorliufige
Tugend - die Tugend des ersten Schrittes. Wo sie stagniert, ver-
kommt sie zur Ausrede, schlimmstenfalls zur Heuchelei und zur
Unwahrhaftigkeit.

Gestatten Sie mir zum Schluss, in Berufung auf die eingangs er-
wéhnte Verwandtschaft zwischen den Fragen der Philosophie
und den Wiinschen Wilhelm Buschs, fiir hier und jetzt eine aller-
letzte Frage?

Was ist denn nun der praktische Nutzen der philosophischen
Uberlegungen, die ich Ihnen vorgetragen habe?

Die Eeantwortung dieser Frage liegt bei Thnen. Fiir mich wire
eine erste bescheidene praktische Wirkung zustandegekommen,
wenn es mir gelungen sein sollte, in Ihnen das Bediirfnis zu
wecken, Ihre eigene Haltung - vielleicht die der Toleranz — neu zu
tiberdenken. Wenn dies der Fuall ist, dann bin ich sicher, dass es fiir
Ihre Praxis und Ihren Alltag nicht ohne Folgen sein wird. Wer ist
nicht froh, wenn ein Missverstindnis, und sei es auch ein grosszii-
giges, gekldrt wird?

Empfehlenswerte Lektiire:

John Locke: Ein Brief tiber Toleranz, Philosophische Bibliothek Meiner
289, Hamburg 1975.

Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus?; in: Drei Es-
says, Hamburg 1963 (= Ullstein Buch Nr. 304).

Gehalts-Erhebung 1992

Die Gehalts-Erhebung 1992 (durchschnittliche Jahres-
gehélter der Leiterlnnen von Alters- und Pflegeheimen)
ist erschienen und kann zum Preis von Fr. 15— im Verlag
VSA bezogen werden.

Bestellschein
Wir bestellen hiermit

__ Exemplar(e) «Gehalts-Erhebung 1992», zu
Fr. 15.— (exkl. Versandspesen)

Name, Vorname

Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift/Datum

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich

561



	Vortrag, gehalten an der Jahrestagung vom 20./21. Mai 1992 in Basel : Toleranz - das grosszügige Missverständnis

