
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 3

Artikel: Solidarität - nur ein Schlagwort? 2. Teil

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarität - nur ein Schlagwort?
2. Teil

Prof. Dr. Hermann Siegenthaler

3. Das Menschenbild des gängigen Verständnisses von
Krankheit - AIDS als Beispiel

In diesem Teil meiner Ausführungen trete ich noch näher an das

Menschenbild heran. Ich schliesse mich dazu jener Auffassung
an, welche sagt, AIDSsei eine Krankheit wiejede andere auch. Es
ist deshalb zulässig, unser heute übliches und verbreitetes
Verständnis von Krankheit im allgemeinen Sinne heranzuziehen und
von diesem Verständnis aus nach dem entsprechenden
Menschenbild zu fragen. AIDS dient bei diesem Vorgehen als
Beispiel, weil hier bestimmte Merkmale unseres Verständnisses von
Krankheit besonders deutlich zum Ausdruck kommen. Es macht
oft den Eindruck, als zeichne AIDS wie im Holzschnitt bestimmte

Aspekte von Kranksein mit besonders scharfen Konturen und
stelle sie dadurch deutlicher vor Augen.

Die Frage lautet also: Wie reden wir heute von Krankheit - und
welches ist das Menschenbild, das diesem Reden zugrundeliegt?

Ich will mit fünf Hinweisen auf diese Frage antworten, wobei ich
da und dort aus methodischen Gründen einige Zusammenhänge
etwas überzeichne, um sie deutlich genug werden zu lassen.

1. Hinweis. Als erstesfällt auf dass sich unser gesamtes Denken

am Gesundsein orientiert. Darin allein liegt noch nichts besonderes,

denn schliesslich benötigen wir, um von Krankheit reden zu

können, einen Mass-Stab, und als solchen fassen wir die Gesundheit

auf. Fragwürdig und äusserst folgenschwer aber wird die

Angelegenheit, wenn wir bedenken, welche Merkmale wir der
Gesundheit zuordnen und wie wir diese bewerten. Es ist jenes
Menschenbild, welches uns von den Plakatsäulen entgegenstrahlt und
das die Reklame auf sehr subtile Weise benützt, um die Kauffreudigkeit

für einen bestimmten Artikel zu erzeugen :

Es ist der weltoffene, weltgewandte Mensch, der sich frei entfalten

kann, der leistungsfähig und produktionstüchtig ist, sich in
allen Lagen rasch anpasst, eine bestimmte Härte zeigt, körperlich
wohlgebaut ist und Konflikte meistert.

Krankheit ist das von diesem Bild Abweichende und kann folglich

nicht zu Reklamezwecken gebraucht werden. Hinzu kommt,
dass wir uns bei der Frage nach dem Lebenssinn nur am Gesundsein

als einem Zustand des Menschen von höchstem Wert
orientieren. In einem Bericht über ein Symposium, das sich der neuen
medizinischen Ethik gewidmet hat, wird ein Werk besprochen,
welches als neustes Grundlagenwerk gilt. Darin kommt diese

Einstellung deutlich zum Ausdruck. Ich entnehme ihm das folgende
Zitat :

«Gesundheit ist für sich selbst ein erstrebenswerter Zustand und

zugleich eine Bedingung, unter der allein eine erfreuliche
Existenz und sinnvolle menschliche Tätigkeit im Regelfall möglich
ist». (6)

Krankheit ist folglich ein Zustand, von welchem eine «erfreuliche
Existenz und sinnvolle menschliche Tätigkeit» ausgeschlossen

bleibt. Dies wird zwar, so könnte der Autor mir entgegenhalten,
nicht ausgesprochen. Wir treffen aber hier auf einen bedeutungsvollen

Zusammenhang, den politische Systeme mindestens seit

dem Nationalsozialismus der dreissiger Jahre beherrschen: man
muss bloss das ideale, als positiv bewertete Menschenbild veröf¬

fentlichen - und schon bildet sich im Menschen das Gegenbild.
So wird aufgrund dieser Sicht von Gesundheit die Krankheit das

negative Bild und wird entsprechend emotional negativ besetzt.

2. Hinweis. Krankheit ist Störung des Gesundseins - so heisst es

ausdrücklich im «Grossen Brockhaus» (7). Sie ist das Nicht-
sein-Sollende, das Abweichende und Abwegige, welches es unter
allen Umständen möglichst rasch zu beheben gilt. Mit dieser
Haltung suchen wir in der Regel den Arzt auf - und jener ist der beste,
der diesem Anspruch gerecht wird.

Dahinter steckt ein tief verwurzelter Glaube an die Machbarkeit,
der gestützt wird vom ungeheuren Fortschritt der technischen

Möglichkeiten. Wie viele Apparate stehen heute zur Verfügung,
um den Störfaktor Krankheit zu beseitigen und Gesundheit
herzustellen.

Wir stehen hier vor einem riesigen Dilemma: Einerseits sind wir
dankbar für jede Errungenschaft im «Kampf», wie es treffend
heisst, gegen Krankheiten - andererseits ahnen wir allmählich,
dass Grenzen eingehalten werden sollten, von denen heute noch
niemand weiss, wo sie hegen. Es ist aber wohl nicht übertrieben,
wenn ich behaupte, dass in diesem Dilemma der Glaube an die

Machbarkeit Oberhand hat.

Wir dürfen diesen aber nicht bloss in den technischen Bereich

verlegen. Hier könnte er schliesslich gerechtfertigt werden. Er
durchzieht unser ganzes Denken. Ich war nicht wenig überrascht,
als ich am Schluss eines Artikels über AIDS aus moraltheologischer

Sicht den Satz las:

«Nicht medizinische Massnahmen und politische Strategien
allein, sondern vor allem diese menschlichen Hilfeleistungen werden

uns befähigen, auch mit der Krankheit AIDS und den damit
zusammenhängenden Problemen fertig zu werden». (8)

Der Glaube an die Machbarkeit ist immer verbunden mit einem

Mass an Macht. Da treffen wir auf einen bedenklichen
Zusammenhang. So wie wir als die Mächtigen mit der Natur umgehen,

so gehen wir mit unserer eigenen Natur um. Genau dieses Denk-
und Handlungsmuster kommt in unserm Verhältnis zur Krankheit

zum Vorschein. Und schliesslich übertragen wir es in unser
Verhältnis zum kranken Menschen: Der Gesunde ist immer der

Mächtigere, der weiss, was der Kranke benötigt, der über ihn
entscheidet, Massnahmen ergreift usw. Man erinnere sich bloss an
den Eintritt in eine Klinik, wo ein mächtiger Verwaltungsapparat
in Gang gebracht wird und dem Patienten die Entscheidungsfreiheit

und somit die Mündigkeit innert kürzester Zeit abnimmt.

3. Hinweis. Wir beziehen jede Krankheit auf eine Ursache
zurück, und diese glauben wir im Leben des von ihr betroffenen
Menschen finden zu können, das heisst, wir suchen die Ursache

in der Biographie des einzelnen Menschen. Wir bedienen uns
eines Denkens, welches sich an das Modell von Ursache -
Wirkung hält. Die Formel lautet: «Wenn dies - dann das - wenn dies

nicht - dann das nicht». (9) Es ist das in der Computerwissenschaft

zur Grundlage gewordene binäre Denken, welches,
wiederum muss es anerkannt werden, grossartige Leistungen liefert.

Dieses Denken hat sich aber derart ausgebreitet, dass wir es in alle
Bereiche menschlicher Wirklichkeit zu übertragen haben, eben

169



auch in unser Verständnis von Krankheit. Zu dieser Entwicklung
hat in unserem Jahrhundert das psycho-analytische Denken

enorm beigetragen, wenigstens in seiner popularisierten Form.
Auch im Bereich des Psychischen ist diese Denkweise die
vorherrschende.

Diese kausal-analytische Betrachtungsweise verbindet sich leicht
mit einem andern Denken, nämlich mit der Frage nach der
Schuld. Für diese Denkweise kennen wir alte Zeugnisse, unter
denen wohl jene Episode am bekanntesten ist, die davon berichtet,
wie Jesus von Nazareth mit seinen Jüngern einem blinden
Menschen begegnete. Das erste, was den Jüngern gemäss dem Bericht
einfiel, war die Frage: «Wer ist schuld, dieser oder seine Eltern,
dass er blind geboren wurde?» (10). Diese Frage durchzieht wie
ein roter Faden die abendländische Geschichte. Der kausalanalytische

Zusammenhang wurde sogar derart mythologisiert, dass er
selbst als Eigenschaft Gottes anerkannt wird : Wir haben das Bild
des durch Krankheit strafenden Gottes, was, nebenbei bemerkt,
mit der Christusbotschaft unvereinbar ist.

Dies bricht durch die Krankheit AIDS besonders deutlich hervor.
Denn hier scheint es eine einzige, klare und unwiderlegbare Antwort

auf die Frage nach der Ursache zu geben: AIDS ist die Folge
eines normabweichenden sexuellen Verhaltens, folglich
selbstverschuldet. Undje nach dem erwähnten Gottesbild erscheint die
Aussage von der Strafe Gottes.

Wir befinden uns hier in einem mechanistischen Menschenbild,
welches sich durch die kausal-analytische Denkkategorie zu fassen

vorgibt und sich derart verabsolutiert, dass es sich mit der
erwähnten religiösen Einstellung verbindet. Kennzeichen der
Aussagen aufgrund dieses Denkens ist, dass sie sich als letztgültige
Wahrheiten ausgeben, da ja diesem Gottesbild entsprechend
selbst Gott sich dieses Denkens und Handelns bedient. Die Folge
ist, dass man sich vom kranken Menschen innerlich distanziert.
Diese Art von Distanz aber ist Ausdruck mangelnder Liebe. Ich
kenne keine lieblosere Form des Redens als jene, die in diesem
religiösen Gewand daherkommt.

4. Hinweis. Es scheint Krankheiten zu geben, welche sich durch
diese Form des Denkens nicht bemächtigen lassen. Es sind wohl
jene, die mit tiefer Angst der breiten Öffentlichkeit verbunden
sind, wie eben AIDS und, so denke ich, Krebserkrankungen (in
Peru in diesen Wochen die Cholera). Angesichts solcher Krankheiten

kommt eine menschliche Fähigkeit zum Ausdruck, die wir
im technischen Zeitalter längst überwunden zu haben vorgaben,
die aber vielleicht gerade deshalb so rasch sich einstellt: Der
Mensch übersteigt nämlich die Wirklichkeit, indem er die Krankheit

mythologisiert - ein Gedanke, den Hans Saner in seinem Vortrag

an dieser Stelle hervorgehoben hat. (11) AIDS wird zum
Mythos, erhält irrationale Züge und wirdfür jegliche Art von
abergläubischen Spekulationen und Zuordnungen zugänglich (nur
noch die Epilepsie zeigt trotz vieler Aufklärungskampagnen
dieselben Züge).

Wir müssen aber die Folgen dieses Vorganges erkennen: Durch
die Mythologisierung verlegen wir die Krankheit in eine irrationale

Sphäre, das heisst, wir schieben sie aus der Wirklichkeit hinaus

und verkennen dadurch die Not und das Leiden dieses einen
Menschen, der hier und jetzt vor uns liegt und unsere persönliche
Zuwendung erfordert. Um zu zeigen, dass sich diese Fähigkeit
zur Mystifizierung in verschiedener Weise zeigt, erwähne ich zwei
Beispiele.

Das eine ist sozusagen die rationalistische Form: Hier werden
einzelne Aspekte der Krankheit gebündelt in ein Bild zusammen-
gefasst, so dass dieses in eine systematische Anordnung
eingegliedert werden kann. Wir haben dann die typische Lehrbuch¬

krankheit vor uns, wie wir sie in den Werken zur systematischen
Krankheitslehre nachlesen können. Man vergisst dabei leicht,
dass es die Krankheit als eine objektive Gegebenheit nicht gibt -
sie ist nichts anderes als das Produkt unseres Denkens. Es gibt nur
den kranken Menschen, der als Person Leiden erfährt und lernen

muss, damit umzugehen.

In der zweiten Form verbindet sich die Fähigkeit zur Mystifizierung

wiederum mit der religiösen Einstellung. Ich treffe sie häufig

bei Menschen an, welche sich Schwerstbehinderten Kindern
zuwenden. Die Behinderungen, welche das Erscheinungsbild dieser

Menschen verzerren und oft bis an die Grenze des Erträglichen

missbilden können, werden durch die religiöse Überhöhung
in das Bild des Gekreuzigten projiziert. Der behinderte Mensch
trägt dann dessen Züge und stellt das damalige Geschehen real
vor Augen. Wir sollten diese Einstellung nicht lächerlich
machen. Denn es steckt, psychologisch gesehen, eine tiefe Motivation

zur unermüdlichen Zuwendung in ihr. Gefährlich wird sie

dort, wo aufgrund solcher Projektion eine Mystifizierung der
Behinderung eintritt, welche die reale Situation des Behinderten
vergessen lässt.

5. Hinweis. Und schliesslich macht AIDS, wie meines Erachtens
keine andere Krankheit, auf eine besondere Denkweise aufmerksam.

Bei Diskussionen über AIDS und bei manchen Autoren, die
sich zu irgendeinem Problem im Zusammenhang mit dieser
Krankheit äussern, fällt mir auf, dass eigenartige Reduktionen
vorgenommen werden, die folgendermassen lauten:

AIDS wird auf Sexualität reduziert,

Sexualität auf Genitalsexualität

(und diese wird als Liebe ausgegeben).

Wiederum müssen wir erkennen, dass die Reduktion eine
Möglichkeit des menschlichen Denkens ist, welches sich vor die
Aufgabe gestellt sieht, die Wirklichkeit rational zu fassen.

Wirklichkeit ist immer «komplexe»
Wirklichkeit

Komplexität aber lässt sich nicht andes denkerisch angehen, als

dass sie reduziert wird in einfache, überschaubare Strukturen.
Ohne Zweifel handelt es sich bei AIDS um eine derartige Komplexität.

In der Reduktion allein liegt denn auch nicht das Problem -
wohl aber darin, dass wir die erreichten einfachen Strukturen als

das Ganze der Wahrheit ausgeben. Und gerade diese Gefahr
scheint mir bei solcher Reduktion der Fall zu sein. Als Beispiel für
diese Zusammenhänge erwähnte ich die Aktion des «Safer Sex»,
die sich auf dieses Reduktionsmodell zu stützen scheint. Eine
gleiche Reduktion liegt auch dort vor, wo AIDS als willkommene
Gelegenheit aufgefasst wird, längst fälligen Forderungen nach
sexueller Aufklärung zum Durchbruch zu verhelfen. Wie viele
benützen diese Krankheit dazu, endlich einmal klar über Sexualität

- nein: über den Geschlechtsakt zu sprechen. (In diesem
Zusammenhang darf nicht unerwähnt bleiben, dass ich eine Zürcher

Kirchgemeinde kenne, welche für das Abendmahl die
Einzelbecher unter ausdrücklicher Berufung auf AIDS eingeführt
hat.)

Wir treffen hier ein auf einfache, überschaubare und rational
fassbare Strukturen reduziertes Menschenbild an.

Wenn wir diese knappen Hinweise, die absichtlich an einigen Stellen

etwas in scharfen Konturen gezeichnet wurden, mit der Forderung

nach Solidarität konfrontieren, gelange ich zu meiner zweiten

These:

170 Schweizer Heimwesen 111/92



Aufgrund dieses Menschenbildes, das unserem Verständnis von
Krankheit zugrundeliegt, ist Solidarität im vorher formulierten
Sinne nicht möglich. Denn Krankheit hat in diesem Menschenbild

keinen Raum, wir schliessen sie aus.

In zweierlei Hinsicht ist dieser Gedanke weiterzuführen. Einerseits

führt diese Einstellung dazu, dass wir aufgrund solcher
Bedingungen dem eigenen Kranksein oder Behindertsein in unserem

Selbstverständnis keinen Raum geben. Treten sie dennoch
deutlicher hervor und werden sichtbar, fühlen wir uns gegenüber
der Umwelt minderwertig und nicht mehr brauchbar. Andererseits

- und dies wirkt sich besonders verheerend aus - schliessen
wir nicht nur Kranksein, sondern den kranken Menschen aus:
Nicht nur das eigene Altwerden, sondern den alten Menschen;
nicht nur das eigene Behindertsein, sondern den behinderten
Menschen; nicht nur das eigene Fremdsein, sondern den fremden
Menschen usw. Wie dies in unserer Zivilisation aussieht, dafür
brauche ich wohl keine Beispiele zu geben.

5. Die notwendige Ergänzung unseres
gängigen Menschenbildes

Mit diesen Überlegungen bin ich bei der Frage im Untertitel meines

Referates angelangt: Welches Menschenbild brauchen wir,

damit Solidarität mit dem aids-kranken Menschen möglich
wird? Nach den bisherigen Ausführungen liesse sich darauf die

einfach erscheinende Antwort geben: Wir brauchen ein
Menschenbild, von dem Kranksein nicht ausgeschlossen wird. Was

dies inhaltlich heisst, soll durch dieses letzte Kapitel erläutert werden.

Zuvor aber ist ein möglicher Irrtum auszugrenzen, zu dem diese

Aussage verleiten könnte. Es geht nämlich nicht um ein «neues»

Menschenbild, mit welchem ein «altes» oder herkömmliches zu
überwinden wäre. Diese Auffassung führte zu einer masslosen

Überhöhung des Anspruchs an uns selbst und stünde erneut in
Gefahr, die Wirklichkeit aus den Augen zu verlieren.

Veränderungen des Menschenbildes
vollziehen sich in der Regel in langen

geschichtlichen Prozessen

Realitätsnaher und von solchen zu hohen Erwartungen weniger
belastend ist es, wenn ich in aller Bescheidenheit von einzelnen

Aspekten eines Menschenbildes spreche, die wir als wesentliche

Grundzüge entdecken und durch sie unser heutiges Menschenbild

ergänzen müssen, falls Solidarität möglich sein soll.

Durch den bisherigen Denkweg ist wohl deutlich geworden, dass

ich das Verständnis von Kranksein immer auf den Menschen

zurückbeziehe; dass es bei diesem Denken also um die wechselseitige

Bezogenheit zwischen Menschenbild und Verständnis von
Krankheit geht. Wenn ich folglich neu zu entdeckende Aspekte
des Menschenbildes formulieren will, kann ich von einem andern

Krankheitsverständnis ausgehen. Ich setze deshalb meine

Überlegungen in dem Sinne fort, dass ich drei Dimensionen dieses

Krankheitsverständnisses zu beleuchten und das entsprechende

Menschenbild zu formulieren versuche.

a) Als erstes gilt es zu betonen, dass Gesundsein und Kranksein
keine gegenseitig sich ausschliessenden Zustände des Menschen

sind. Es handelt sich um zwei Kategorien, die beide gleichermas-

sen zum Menschen gehören und gegenseitig aufeinander bezogen

sind. So zeigt uns jedes Gesundsein auch Krankheitsaspekte, und

jedes Kranksein hat auf Gesundheit hinweisende Aspekte. Wir
haben uns in der Heilpädagogik schon längst angeeignet, beim

behinderten Kind immer nach den sogenannten «offengebliebenen

Möglichkeiten» (12) zu fragen, das heisst jene Aspekte zu
entdecken, welche Entwicklungstendenzen aufweisen und die
einer fördernden Einflussnahme von aussen zugänglich sind.

Menschsein ist immer «begrenztes»
Menschsein

Als Begrenzung können wir Kranksein, Behindertsein, Geschädigtsein

usw. bezeichnen. Alle diese Formen verlaufen mitten
durch das Gesundsein hindurch. Jeder gesunde Aspekt trägt den
Stempel dieser Begrenzung. Zu solchen Aussagen verpflichtet
mich der Begriff «ganzheitliches Menschenbild» - was wäre denn
die Ganzheit, wenn nur gesunde, «normale» Aspekte enthalten
sein dürften. Ich kann folglich auch sagen; Wir berauben den
Menschen seiner Ganzheit, wenn wir nicht jederzeit seine

Begrenzung mit einbeziehen.

Die Konsequenz eines solchen ganzheitlichen Menschenbildes
führt dazu, dass wir Kranksein wie Gesundsein als Möglichkeiten
anerkennen, in denen sich Menschsein zum Ausdruck bringt -
und zwar vollgültiges und niemals vermindertes oder
eingeschränktes Menschsein. Dadurch erhält der Begriff «Ganzheit»
aber eine andere Bedeutung: Ganzheit ist nicht die Summe
einzelner Teile, ist nicht Quantität - sondern Qualität, die sich in
jedem Moment menschlichen Lebens ereignen kann.

b) Seit ungefähr einem Jahrzehnt zeichnet sich (am deutlichsten
in der Sozialmedizin und der Sozialpsychiatrie) die Tendenz ab,
Krankheit als ein «bio-psycho-soziales» Geschehen aufzufassen.
Jede Krankheit, so lautet die These, weist immer eine
gesellschaftliche Seite auf. Diese Art des Denkens, die menschliche
Ganzheit nicht bloss als individuelle, im Einzelmenschen
abgeschlossene Ganzheit zu verstehen, war in der Philosophie seit
Jahrzehnten vorbereitet, scheint aber erst allmählich in das
Verständnis von Krankheit einzufliessen. Um diesen Zusammenhang

zu verstehen, ist es notwendig, den Blick so zu schärfen,
dass wir durch den Einzelmenschen hindurch auf das ihn bedingende

und jederzeit umgebende Gesellschaftliche schauen können.

Den isolierten Einzelmenschen gibt es nur als denkerische
Konstruktion, nicht aber in der Lebenswirklichkeit.

Gesellschaftliche Bedingungen sind dadurch gekennzeichnet,
dass sie in einem zeitlichen Fluss stehen, in einem breiten und tiefen

Strom, bei dem längst nicht alles rational fassbar und erkennbar

ist.

Wenn ich Kranksein in diese Annahme einbette, kann ich sie nicht
anders verstehen, als dass in ihr bestimmte Aspekte dieses

Zeitstromes zum Ausdruck gelangen. Es lässt sich weiter folgern,
dass jede Zeitepoche ihre ganz bestimmten und zu ihr gehörenden

Krankheiten kennt. Es ist, um ein Bild zu brauchen, als suchten

sich bestimmte Grundzüge der Zeitepoche, die unter der

Oberfläche sich abspielen, einen Weg durch eine Krankheit, um
sich der Menschheit mitzuteilen. Jede Krankheit ist ein sichtbares

Zeichen für diese im unbewussten Grund einer Zeitepoche sich

vollziehenden Geschehnisse - jede Krankheit kann uns somit zu
einer Botschaft werden, die zu entziffern wir aufgefordert sind.

Doch müssen wir uns vor allzu leichten Aussagen und
Kurzschlüssen hüten. Dass die zunehmende Zahl der Atembehinderungen

in einem direkten Kausalzusammenhang mit der
Luftverschmutzung stehen, ist zwar leicht einzusehen. Da brauchen wir
keine besondere Vorsicht zu dieser Aussage. Vieles spricht dafür,
dass uns der Autismus als Ausdruck einer unsere Gesellschaft

prägenden Beziehungsstörung erscheinen kann.

Und AIDS?

171



Aus der mangelnden zeitlichen Distanz heraus sind uns bloss

vage Annäherungen vergönnt. Ich erwähnte sie ohne jede weitere

Begründung - im Wissen darum, dass sie Thema eines neuen
Referates sein müssten.

Ich vermute, dass uns AIDS auf zwei Grundfragen unserer
Zeitepoche verweist.

Einerseits müssten wir es uns nicht mehr
länger erlauben dürfen, den Tod aus

unserem Leben zu verdrängen

Führt AIDS zum Tode, dann (wenigstens aufgrund heutiger
Statistik) in einem Lebensalter, in dem wir den Tod rational nicht
einordnen können. Sterben und Tod aber haben wir heute steril und
unsichtbar gemacht. Vielleicht pochen sie durch diese Krankheit
wieder an unser Bewusstsein und werden erneut zur Frage.

Andererseits scheint mir, als breche die Frage nach dem Verständnis

von Sexualität hervor. Soweit wir heute wissen, sind genitalse-
xuelle Praktiken eine Übertragungsmöglichkeit von Aids. Könnte

es sein, dass unser heutiges Verständnis von Sexualität, das sich
in unserem Jahrhundert stark verändert hat, auf falschen
Grundannahmen beruht? Im Zuge der Psychoanalyse fassen wir
sie nämlich als etwas auf, das wir aus der menschlichen Ganzheit
herauslösen können. Wir legten ihr zudem die Struktur vergleichbarer

Triebe zugrunde und, wie ich schon erwähnte, reduzierten
sie auf Genitalsexualität. Vielleicht sind alle diese Annahmen
Zeichen eines Irrweges und führten dazu, dass die Kriterien zur
Orientierung vernachlässigt worden sind und zu einem
orientierungslosen Verständnis von Sexualität geführt haben.

Orientierungslosigkeit ist eine Form von
Verwahrlosung

Vielleicht leiden wir heute unter einer verwahrlosten Sexualität.

Aber diese Gedanken müssten im einzelnen vertieft und in einen

grösseren Horizont gestellt werden.

Auch wenn sie bloss Hinweis-Charakter haben, bleibt dennoch
als Tatsache bestehen, dass wir uns aufgrund dieser Denkweise
nicht mehr als Aussenstehende verstehen dürfen. Als Glied der
heutigen Gesellschaft hatjederMensch teil an allen Zeitströmungen,

welche unsere Epoche prägen. Was immer an AIDS zum
Ausdruck kommen mag und wie wir es rational zu fassen bereit
sind, eines steht fest: Wir alle haben Teil daran - und nur
aufgrund einer ungeheuren Böswilligkeit können wir dieser Tatsache
entfliehen.

c) Wenn Sie mir bis hierher haben folgen können, wird jetzt der
letzte Schritt auch nachvollziehbar sein. Denn die bisherige
Denkweise stellt uns vor eine Tatsache von radikaler Schärfe. Da
gibt es den einzelnen Menschen, der an AIDS erkrankt ist. Ihn
hat es getroffen - und nicht mich, vielleicht mich noch nicht.
Zwar haben wir beide teil an jenen Grundzügen unserer
Zeitepoche, die durch diese Krankheit ein Zeichen geworden sind -
aber sie haben ihren Weg über diesen einen Menschen gesucht
und nicht über mich.

Wir können vor dieser Situation die Augen verschliessen, indem
wir den Begriff der Selbstverschuldung wieder einführen oder
uns in die Ausrede zurückziehen, das Schicksal sei eben blind und
schlage wahllos auf den einzelnen Menschen ein. Beide Lösungen

dürfen nach meinen bisherigen Ausführungen nicht mehr erlaubt
sein.

Wie können wir aber diese Tatsache in unser Menschenbild
aufnehmen und integrieren? Bleibt da etwas anderes übrig als sie als
Paradox zu bezeichnen, welches nach Dürrenmatt Kennzeichen
der Welt wie des Menschen ist? Kann ein realistisches Menschenbild,

wie ich es zu formulieren versuche, dieser Tatsache
überhaupt standhalten?

Ich setze den Gedankengang so fort: Wenn es zutrifft, dass der
aidskranke Mensch und ich das eine gemeinsam haben, dass wir
teilhaben an der Grundströmung unserer Zeitepoche, dann trägt
er etwas, was eigentlich auch mir gehörte. Er trägt es - an meiner
Stelle. Ich glaube, dass es in diesem Sinne ein «stellvertretendes
Leiden» gibt. Aber nicht nur dies: Ich glaube, dass es Stellvertretung

schlechthin gibt.

Menschsein ist In-Stellvertretung-Sein

In letzter Konsequenz heisst dies zugleich, dass ich für ihn, den

Aids-Kranken, in Stellvertretung bin und etwas an mir trage, woran

auch er teilhat.

Diese abstrakt klingenden Formulierungen will ich in das praktische

Leben übertragen. Ich denke an die Situation des Trauerns
nach dem Tod eines lieben Menschen. Trauer ist ein radikales
Auf-sich-selbst-Geworfensein, ist Abgetrenntsein von
mitmenschlichen Beziehungen und von den Bezügen zur Zukunft
und zur Vergangenheit. Wenn irgendwo, dann habe ich in dieser
Situation erlebt, was der Existentialismus als Einsamkeit
bezeichnet. Keine gutgemeinten Zuspräche von aussen vermögen in
diese Einsamkeit einzudringen. Es gibt nur eines: Dass ein
Mensch da ist, der stellvertretend für mich am Sinn meines innern
Geschehens festhält und die Ausrichtung auf diesen Sinn hin
nicht verliert.

Wir treffen hier wohl auf das tiefste Geheimnis
zwischenmenschlicher Beziehung - und wir müssen täglich für uns
buchstabieren, was es persönlich heissen könnte. Es ist für mich
zugleich der tiefste Aspekt eines Menschenbildes, welches Solidarität

nicht nur ermöglicht, sondern erst zur gegenseitigen
Verpflichtung macht.

Anmerkungen

1 Gerner B. : Einführung in die Pädagogische Anthropologie.
Darmstadt 1974.

2 Bollnow O. F. : Die anthropologische Betrachtungsweise in der
Pädagogik, Essen 1968/2. Anthropologische Pädagogik, Bern 1983.

3 Stalder Heinz, Marschieren, Roman, Zürich 1984.

4 Dokumentation 3, Aids-Hilfe Schweiz, September 1990.

5 v. Uexküll : Vier Thesen zum Thema AIDS und Ethik.

6 «Medizinische Ethik», Besprechung in: Information Philosophie,
1990/1.

7 Der Grosse Brockhaus, Stichwort Krankheit, Ausgabe 1983.

8 Gründel J. : Aids, eine Herausforderung an Christen und Kirchen (in
Klietmann, Hrsg. : Aids, Forschung, Kritik, Praxis, soziokulturelle
Aspekte).

9 Weizenbaum J. : Die Macht der Computer und die Ohnmacht der
Vernunft, Frankfurt 1978.

10

11 Saner H.: Reden über Aids, Manuskript eines Vortrages im AIDS-
Forum Zürich, November 1990.

12 Bach H. : Geistigbehindertenpädagogik, Berlin 1975/7.

172 Schweizer Heimwesen 111/92


	Solidarität - nur ein Schlagwort? 2. Teil

