
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 2

Artikel: Solidarität - nur ein Schlagwort? : Welches Menschenbild brauchen wir,
damit Solidarität mit dem aids-kranken Menschen möglich wird? 1. Teil

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarität - nur ein Schlagwort?
Welches Menschenbild brauchen wir, damit Solidarität

mit dem aids-kranken Menschen möglich wird?

I.Teil

Prof. Dr. Hermann Siegenthaler

Vortrag gehalten am Aids-Forum Zürich, 19. März 1991

1. Einführung

In den beiden Fragen, welche Titel und Untertitel meines Referates

bilden, stecken drei Thesen, die ich zu Beginn vorlege:

1. Die Forderung nach Solidarität mit dem aids-kranken
Menschen ist zu einem Schlagwort geworden, welches durch den

heutigen Gebrauch die Wege zu ihrer Verwirklichung verhindert.

2. Dies hängt mit dem heute gängigen Menschenbild zusammen,
das unserer Auffassung von Krankheit zugrundeliegt.

3. Nur wenn es gelingt, andere Aspekte des Menschenbildes zu
entdecken und anzuerkennen, ist Solidarität mit dem kranken
Menschen möglich.

Mit diesen Thesen ist zunächst deutlich zum Ausdruck gebracht,
von welchem Standort aus ich die Frage nach Solidarität denkerisch

anzugehen versuche: Es ist das Gebiet der Menschenbildforschung

als einer Teildisziplin der Philosophischen Anthropologie.

Ich will in knappen Zügen in diese Denkweise einführen.

Die Menschenbildforschung geht von der einfachen Tatsache

aus, dass unserem Reden und Handeln in bezug auf den
Menschen ein bestimmtes, in der Regel unausgesprochenes
Menschenbild zugrunde liegt. Es ist meist nicht mehr als ein dumpfes,
nicht artikuliertes Empfindenfür das, was der Mensch eigentlich
ist undsein soll. Man kann mit Bestimmtheit sagen, dass es kulturell

geprägt und durch unsere persönliche Entwicklung innerhalb
des soziokulturellen Rahmens entstanden ist. Wir tragen es jederzeit

mit uns herum und finden normalerweise keinen Anlass,
nach ihm zu fragen oder es in Frage zu stellen. Aber, und dies ist
entscheidend, es liegt allen unsern Handlungen in bezug auf
Menschen und unserem Reden über Menschen zugrunde, und als

Grundlage ist es zugleich eine Bedingung dafür, wie wir handeln
und wie wir reden.

Die Frage nach diesem unausgesprochenen «impliziten»
Menschenbild (1) hat sich in unserm Jahrhundert als eine wichtige
Methode herausgebildet und wird von Bollnow, einem wichtigen
Vertreter dieser Denkweise, als «Schlüssel zum Verständnis» vieler

Erscheinungen bezeichnet (2). So kann man nach dem
Menschenbild fragen, welches einer bestimmten politischen Partei
zugrundeliegt; oder nach dem Menschenbild unserer Erziehungsweise

und ihrer Theorie, der Pädagogik; oder nach dem
Menschenbild, welches sich hinter unserer Auffassung von Gesundheit

und Krankheit verbirgt - was Grundlage meiner Ausführungen

sein soll.

Wir müssen diese Frage nach dem Menschenbild in einen grösseren

Rahmen einbetten, um ihre Tragweite richtig zu verstehen. Sie

gehört in jenen Umkreis heutiger Bemühungen, denen die Frage

«Was ist der Mensch?»

zum wichtigsten Anliegen geworden ist. Wenn man den Weg der
abendländischen Geschichte zu überblicken versucht, fällt auf,

dass diese Frage sich immer wieder an die Oberfläche gedrängt
hat und von einzelnen Denkern aufgegriffen worden ist. Es ist
insofern eine uralte Frage, wohl genauso alt wie das menschliche
Denken selbst. In unserem Jahrhundert aber brach sie mit einer
vehementen und eindrücklichen Dringlichkeit hervor und ist
heute in allen Humanwissenschaften unentbehrlich geworden.
Wir können alles Ringen um Erkenntnis im wissenschaftlichen
und künstlerischen Bereich als Frage des Menschen nach sich
selbst auffassen.

Der Blick in die Geschichte zeigt aber noch etwas anderes. Immer
in Zeiten, in denen Naturkatastrophen, Kriege, politische Unruhen

und tiefe wirtschaftliche Veränderungen eingetreten sind,
wurde das menschliche Selbstverständnis erschüttert und es

tauchte die Frage nach dem Menschen auf. Unter dieser Perspektive

betrachtet erhält die Frage in unserem Jahrhundert ein
besonderes Gewicht. Denn vielfältig sind die tiefen Erschütterungen,

die das als verlässlich geglaubte Bild vom Menschen des

ausgehenden letzten Jahrhunderts radikal in Frage stellten. Es war
die Überzeugung vom vernunftbegabten und aufgrund der
Vernunftbegabung das Gute wirkenden Wesen, welches Grundzug
jenes Menschenbildes war.

Beim Begriff «Erschütterung» ist indessen nicht bloss an Kriege
und die damit verbundenen weitreichenden Krisen zu denken. Ich
erinnere auch an jenes wichtige Ereignis im Jahre 1982, als die
New York Times als Mensch des Jahres den Computer erkor,
nachdem in den Jahren zuvor und nachher eine Persönlichkeit
mit diesem Titel geehrt wurde, die im jeweils zuendegehenden
Jahr sich durch eine bedeutungsvolle Leistung hervorgetan hatte.
Was ist der Mensch, wenn die Maschine nun plötzlich derart in
die Nähe gerückt wird, dass die Unterschiede zwischen Mensch
und Maschine zu verschwimmen drohen? Eine weitere Erschütterung

bietet die Gentechnologie, indem sie die Frage nach dem
Menschsein zwingend in den Vordergrund rückt. Und jetzt
stehen wir vor der KrankheitA IDS - und wiederum müssen wir, dies

soll mein Ansatz sein, nach dem Wesen des Menschen fragen.
Aber nicht, wie viele erwarten werden, nach dem Menschsein des

an AIDS Erkrankten, sondern nach unserm eigenen
Menschenverständnis, wenn wir von dieser Krankheit reden und in bezug
auf die Kranken handeln. Denn wenn die bisherigen Erläuterungen

zutreffen, werden wir dadurch unseres unausgesprochenen
Menschenbildes gegenwärtig. Ich bin der Auffassung, dass wir
nur dann von einer Herausforderung durch diese Krankheit
reden dürfen, wenn wir zu allererst uns selbst zur Frage werden.

Um den Blick für diese Dimension öffnen zu können, wähle ich
zwei Zugänge. Einerseits müssen wir uns dem Begriff «Solidarität»

nähern und um ein Verständnis ringen, anderseits ist AIDS,
so wird es von vielen Fachleuten immer wieder betont, nichts
anderes als eine Krankheit. So wähle ich unser heute verbreitetes
Verständnis von Kranksein als zweiten Zugang. Erst dann wird es

möglich sein, die Fragen im Titel zu beantworten.

106 Schweizer Heimwesen 11/92



Der Schweizer Schriftsteller Heinz Stalder lässt in seinem Roman
«Marschieren» einen alten Mann über sein Leben Rückschau
halten. An einer Stelle, wo er von seiner Frau spricht, heisst es:
«Sie, die immer gesagt habe, Wörter, die zu oft durch die Münder
gewichtiger Leute gegangen seien, müssten wieder einmal ruhen
können» (3).

Vielleicht müsste der Begriff «Solidarität»
wieder einmal ruhen können

Denn er geht, wie es in der Dokumentations-Ausgabe der AIDS-
Hilfe Schweiz heisst, «hurtig über die Lippen» (4), und diese Aus-

Arbeitskreis «St. Gallerkurs»

Einladung
zur 25. Fortbildungstagung für Sozialarbeiterinnen
und Sozialpädagoginnen sowie für Verantwortliche
aus der Trägerschaft sozialer Institutionen,
Politikerinnen und weitere Interessentinnen

Thema:
Ausgegrenzt - mitten in der Gesellschaft

Datum:
Mittwoch und Donnerstag, 18. und 19. März 1992

Ort:
Ostschweizerische Höhere Fachschule für Sozialarbeit,

Kapellenstr. 8, 9001 St. Gallen

Kursleiterin:
Kathrin Hilber, Rektorin OSSA, St. Gallen

Anmeldung an:
Margrith Brunner, c/o, Soziale Dienste des Kantons SG,
Spisergasse 41, 9001 St. Gallen, Tel. 071 21 33 19

(Vormittag)

Kurskosten:
Fr. 150-(ohne Unterkunft)

Anmeldeschluss:
26. Februar 1992

Liebe Kolleginnen und Kollegen

Integration ist ein magisches Wort geworden. Im

Alltagsleben, in Wirtschaft und Politik, von der Psychologie

bis hin zum Sozialwesen sind integrative Kräfte und

Wege gefragt und gesucht. Was Integration wirklich
bedeutet, wird indessen wenig diskutiert. Denn Integration

hat auch mit Anpassung zu tun. Wer sich nicht
anpassen kann, ist schwer integrierbar und lebt in Gefahr,

ausgegrenzt zu werden.

Ausgrenzung ist also die Kehrseite der Integration.

Sozialarbeiterisches und sozialpädagogisches Handeln

spielt sich in diesem Spannungsfeld ab. Können
wir im Alltag der Ausgrenzung von Menschen und

Menschengruppen etwas entgegen halten? Können wir
integrate arbeiten und erreichen, dass Ausgrenzung
verhindert werden kann?

Der 25. St. Gallerkurs will die Ausgrenzungstendenzen
in unserer Gesellschaft analysieren und nach Möglichkeiten

im sozialen Arbeitsfeld suchen.

sage entspricht der Feststellung von Uexkülls, wonach das Reden
von Solidarität nichts anderes als ein «Lippenbekenntnis» sei (5).

Tatsächlich ist mir der Begriff wie kaum ein anderer in vielen
Aufsätzen über AIDS begegnet. Auffallend dabei ist, dass selbst die
gegensätzlichsten Betrachtungsweisen immer bei der Forderung
nach Solidarität ankommen, als sei sie der Weisheit letzter
Schluss. Nirgends aber ist mir der Versuch begegnet, auch wirklich

zu sagen, was mit Solidarität gemeint ist. Es ist, als bestünde
heute eine bestimmte Furcht davor, sich zu klaren Aussagen zu
bekennen. So bleibt der Begriff schliesslich vielfältig und verliert
den verpflichtenden Charakter. Dies kommt in der bereits
erwähnten Dokumentationsschrift der AIDS-Hilfe Schweiz deutlich

zum Ausdruck. Ich setze das begonnene Zitat fort: «Das
Wort (Solidarität) geht hurtig über die Lippen, aber es kann bloss
eine Hülsesein, die sich beliebigfüllen lässt.» In solcher Beliebigkeit

sehe ich die Gefahr. Das darf nicht ein Vorwurf an die Autoren

sein - die mit dem Bild von der Hülse eine äusserst brauchbare
Vorstellung zum Ausdruck bringen. Ich meine aber, dass dieser
Satz die Not unserer Zeitepoche widerspiegelt, die sich auf den
Wertpluralismus etwas einbildet, dabei aber vergisst, dass damit
eine gefährliche Unverbindlichkeit entsteht, die uns zu nichts
mehr wirklich verpflichtet. Wenn wirAIDS als eine Herausforde-
rungan uns auffassen, dürfen wir uns dieseArt der Offenheit und
Unverbindlichkeit nicht mehr leisten.

Wir müssen deutlicher reden.

Solidarität nur ein Schlagwort? Ich bin
geneigt, diese Frage zu bejahen.

Allerdings begegnen uns beim Versuch, eine klare Sprache zu
finden, allergrösste Schwierigkeiten. Denn es gibt Begriffe, die sich
nicht mehr mit dem eindimensionalen Denken angehen lassen,
welches heute die bevorzugte Art des Definierens ist. Das, was
Solidarität letztlich ist, lässt sich sprachlich nur umkreisen - und
dieser Form des Denkens entspricht das Bild.

Es ist daher angemessen, ein Bild vor Sie hinzustellen, an
welchem wir uns auf dem weitern Denkweg orientieren wollen.
Gemäss meiner bäuerlichen Herkunft greife ich auf ein Bild zurück,
das mich in meiner Jugend sehr beeindruckte und wie kaum ein
anderes geeignet erscheint, mein Verständnis von Solidarität
wiederzugeben.

Zwei Menschen sind damit beschäftigt, einen bereits gefällten
Baum zu zersägen. Ihr Werkzeug ist eine 1,5 Meter lange «Waldsäge»,

wie wir sie nannten, mit groben Zähnen, die mein Vater
jeweils abends zuvor gefeilt hatte. Und nun beginnen sie ihre
Arbeit: Jeder befindet sich auf einer Seite des Baumstammes, sie

legen die Säge an, und in einem rhythmischen Hin und Her frisst sie

sich in das Holz. Dieses Bild könnte leicht dazu verführen, darin
die bäuerlich heile Welt zu erkennen und als Idylle auszugeben.
Von diesem Aspekt möchte ich es aber befreit wissen und jene
Merkmale ableiten, welche der Solidarität eigen sind:

Keiner der beiden kommt ohne den andern aus. Jeder ist
bedingungslos auf den andern angewiesen, wenn das Werk gelingen
soll. Dabei ist zu wissen wichtig, dass ein einzelner die Waldsäge
nicht führen kann. Solidarität ist somit gegenseitige Verpflichtung.

Jeder Aktion des einen entspricht eine Gegenaktion des andern:
Während der eine an der Säge zieht, muss der andere loslassen.

107



2. Annäherungen an den Begriff «Solidarität»

Jeder erfährt sich in der Notwendigkeit für den andern und
zugleich in der eigenen Autonomie: Es ist die Erfahrung, dass ich
hier mit meinen zur Verfügung stehenden Möglichkeiten mitarbeite,

ob sie dem andern ebenbürtig seien oder nicht.

Beide befinden sich horizontal aufeinander bezogen; es gibt kein
Oben und kein Unten, keine Stellung ist wichtiger als die andere.

Die beiden bilden, obwohl sie deren zwei sind, eine Einheit.

Bei beiden ist ein tiefes Einfühlen in den andern Voraussetzung.
Wie hat es mich damals beeindruckt, als ich zum erstenmal
bemerkte, wie mein Vater auf meine Möglichkeiten Rücksicht
nahm.

Es besteht eine bestimmte Distanz zwischen den beiden
Menschen; sie sind durch ein Drittes, hier das Werkzeug, miteinander
verbunden.

Es besteht ein Rhythmus zwischen An-sich-Ziehen und Loslassen,

zwischen der Führung und dem Geführtwerden durch den
andern.

Und so weiter - das Bild liesse sich mit Leichtigkeit in viele
sprachliche Wendungen kleiden. Doch sollen diese Hinweise für
mein Anliegen genügen, denn sie geben bereits wichtige Impulse
für das Verständnis von Solidarität.

Als bedeutungsvoll will ich festhalten, dass wir den Begriff
Solidarität nur verwenden sollten, wenn sie im realen Leben wirklich
vollzogen wird.

Solidarität ist eine Handlung, ist ein
reales Geschehen

«Reden über Solidarität», wie wir dies hier tun, ist noch keine
Solidarität.

Von diesem Bild ausgehend darf es nun erlaubt sein, näher an die

Bedeutung der Solidarität mit dem aids-kranken Menschen
heranzutreten. Es heisst zunächst, dass mein Partner am andern
Ende der Säge dieser eine erkrankte Mensch in seiner individuellen

Situation ist. Er hat seine jetzt aktuellen Möglichkeiten, seine

Wünsche, seine Anforderungen an sich selbst, an das Leben und
an mich als seinen Partner. Wenn Solidarität nur als Vollzug
verstanden werden soll, dann muss sie in dieser gemeinsamen Situation

von beiden gemeinsam errungen werden. Das ist gemeint,
wenn ich dieses Verhältnis als «Solidargemeinschaft» bezeichne,
in der jeder die Möglichkeiten des andern zu erspüren versucht
und sie in der gegenseitigen Zuwendung anerkennt.

Von dieser Auffassung aus wären verschiedene Solidaritätsbezeu-

gungen genauer zu betrachten und nach ihrer Echtheit zu befragen.

Ich will nur auf eine hinweisen, die gerade im Zusammenhang

mit AIDS meines Erachtens häufig anzutreffen ist. Es

scheint mir nämlich, dass diese Krankheit wie keine andere für
viele ein willkommenes Feld bildet, in welchem sie einen eigenartigen

Aktivismus entwickeln, der sich oft mit missionarischem
Eifer paart. Bei näherem Zusehen gewinnt man den Eindruck, es

gehe letztlich gar nicht um den aidskranken Menschen, sondern
um eigene Ziele. AIDS wird zum willkommenen Mittel, um
bestimmte Zwecke in der Gesellschaft zu erreichen. Solidarität mit
dem erkrankten Menschen, wie ich sie hier vertrete, wird verun-
möglicht. Ich werde im Verlauf der weitern Ausführungen noch
weitere Beispiele erwähnen.

(Fortsetzung folgt)

zak Zentrum für agogik Gundeldingerstr. 173

4053 Basel, Tel. 061 35 3315, Fax 061 35 28 94

Für Fachleute, die mit Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen

arbeiten, ein Muss:

Beratung bei Inzest
Ein Video-Schulungsprogramm von 6 Stunden

- Viele Symptome und Probleme von Frauen sind
auf sexuelle Ausbeutung zurückzuführen, ohne
dass dies von den Fachleuten erkannt wird.

- Die professionelle Hilfe leidet noch stets an
einem Defizit, bei Vermutungen und Erkennung
qualifiziert damit umzugehen.

Das Video-Schulungsprogramm ist auf Initiative der
holländischen Frauenbewegung zustande gekommen
und wurde von verschiedenen Ministerien und Stiftungen

finanziert, um das Defizit an Wissen und Erfahrung
bei den Fachleuten abbauen zu helfen. Das zak Basel
hat die deutsche Nachsynchronisation übernommen.

Inhalt
Der Film ist halb dokumentarisch; Sie sehen Gespräche

mit Opfern, Müttern und Tätern. Fachleute geben
(wenig) Theorie, aber viele Flinweise für die Praxis:

Basisprogramm: Fakten,
Beratung und Hilfe,
Familiendynamik

Erkennung und Umgang
mit Vermutungen

Behandlung der Mutter,
des Täters und der
anderen Kinder

Verarbeitung von
Erwachsenen-Problemen
(individuell und in Gruppen)

Krisenintervention und Behandlung der Opfer

P.S. Eine Untersuchung der Universität Amsterdam vom
Herbst 1991 über den Effekt dieses Video-Schulungsprogramms

hat ergeben, dass über 90 Prozent der
Fachleute dem Film ausgezeichnete Noten geben und
ihn weiter empfehlen!

Bestellen Sie das Video-Schulungsprogramm durch
Vorauszahlung auf unser Postcheckkonto 40-2868-6
zak Basel. Preis Fr. 290.- bis 29. 2. 1992, ab 1. 3. 1992
Fr. 580.-. Kein Rückgaberecht.

Praxis für Systemberatung - Weiterbildung
Beratung von NPOs - Marketing und Management

108 Schweizer Heimwesen 11/92


	Solidarität - nur ein Schlagwort? : Welches Menschenbild brauchen wir, damit Solidarität mit dem aids-kranken Menschen möglich wird? 1. Teil

