
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 1

Artikel: Intimität und Öffentlichkeit : Lamentation über eine vermischte Grenze

Autor: Hasler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Intimität und Öffentlichkeit
Lamentation über eine vermischte Grenze

Von Dr. Ludwig Hasler

Referat an der Schweizerischen Tagung für Heimleitungen und Kaderpersonal, Schaffhausen, 14. November 1991

Verehrte Damen, geehrte Herren

Im Programm werde ich Ihnen als «Philosoph und Redaktor»
angekündigt. Das geschah ohne mein Zutun. Die Formulierung
ist zwar nicht gerade falsch, aber in doppelter Hinsicht zumindest
suspekt. Zum einen weckt die Kombination den Verdacht, es

könnte überhaupt unphilosophische Redaktoren geben. Zum
andern nährt sie den Schwindel, ich wäre ein regelrechter Philosoph.

Das war ich vielleicht - bis zu jenem Tag vor fünf Jahren. Da hielt
ich einen Vortrag mit dem etwas wundersamen Titel «Die tägliche
metaphysische Leistung». Mein Thema war : Metaphysik im Alltag.

Ich wollte darlegen, dass metaphysisches Denken nicht bloss
die luxuriöse Kür von professionellen Philosophen sei, sondern

zum Pensum aller Menschen gehöre. An simplen Fällen suchte
ich dies sinnenfällig zu machen - ungefähr so:

Der Bauer düngt - also betrachtet er den Boden als etwas forcierbar

Ausnutzbares, und somit hat er, zumindest implizit, ein qua-
si-metaphysisches Verständnis von Natur, nämlich dieses: Die
Natur ist da zum Zwecke menschlicher Nutzenoptimierung.

Die Sängerin lässt sich psychotherapieren - also betrachtet sie

sich als etwas zum Glück hin Korrigierbares, und somit hat sie,

vermutlich implizit, ein allgemein-metaphysisches Verständnis

vom Menschenwesen, nämlich dieses: Der Mensch ist auf der
Welt, um glücklich zu werden.

Der Mönch betet - also betrachtet er sich und die Welt unter der

Perspektive höherer Zuständigkeit, und somit hat er, vermutlich
explizit, ein metaphysisches Verständnis von kosmischer
Machtverteilung, nämlich dieses: Der Mensch denkt, und Gott lenkt.

Die Lehrerin tadelt - also betrachtet sie die Schule als moralische
Anstalt, und somit hat sie, hoffentlich explizit, ein metaphysisches

Verständnis von menschlicher Freiheit, nämlich dieses : Wir
sindfrei zu tun, was wir sollen.

Der Manager drängt - also betrachtet er die Zeit als etwas

Erschöpfbares, und somit hat er, vermutlich nur implizit, ein
metaphysisches Verständnis menschlicher Endlichkeit, nämlich dieses:

Alles eilt, denn bald schon sterben wir.

Ich will dies nicht länger auswalzen. Sie verstehen die Überlegung
auch so. Das Düngen und das Psychotherapieren und das Beten

und das Tadeln und das Drängen: dies alles sind unzweifelhaft

Leistungen der tagtäglichen Art. Doch diese Alltags-Leistungen
leben von metaphysischen Vorleistungen - von Vor-Entscheidun-

gen sogenannt letzter Fragen: Was heisst Freiheit? Natur?
Mensch Glück Welt Zeit Solche Fragen haben wir, ob wir
wollen oder nicht, immer schon beantwortet, wenn wir
überhaupt in die Alltags-Welt hineinleben. Also: Kein Alltag ohne

Metaphysik Wir könnten gar nicht düngen und tadeln, therapieren

und drängen - hätten wir uns nicht im voraus darüber verständigt,

was wir als natürlich und unnatürlich gelten lassen wollen,

was als menschlich und unmenschlich, was als wirklich und
unwirklich

In derart populärer Weise philosophierte ich eine Stunde lang.
Dann gab es eine Diskussion. Die erste Frage lautete: Was verstehen

Sie eigentlich unter Metaphysik - und: Glauben Sie, dass

Metaphysik im Alltag eine Rolle spiele

Alles vergeblich. Alles eitel. Alles für die Katz.

Ich zog daraufhin zwei Konsequenzen. Zunächst beendete ich
meine Laufbahn als berufsmässiger Philosoph; seither bin ich
Redaktor. Sodann beschloss ich, falls ich überhaupt noch Vorträge

halten sollte, alles Wesentliche bereits im Titel unmissverständ-
lich zu sagen; daran hielt ich mich auch beim heutigen Referat:
«Die unverzichtbare Grenze zwischen Intimität und Öffentlichkeit».

So meine ich es buchstäblich. Es mag ja mancherlei erfreuliche
Grenzverwischung zwischen Ungleichartigem geben - produktive

Vermischungen aller Art, meinetwegen: zwischen Geld und
Geist, alletwegen: zwischen Frau und Mann. Die Tunlichkeit
solcher Vermischung aber erweist sich an ihrer Fruchtbarkeit: Es

entspringt, je nachdem, ein Kunstwerk oder ein Kind - und wenn
nicht, dann kommen doch immerhin die Beteiligten in Hochform.

Die Vermischung von Intimität und Öffentlichkeit dagegen

fruchtet gar nichts. Sie verödet nur. Sie beraubt das Intime
seiner Intimität, das Öffentliche seiner Öffentlichkeit. So dass

wir, vor lauter Mischmasch, am Ende weder das eine noch das
andere haben, also gar nichts mehr.

Deshalb plädiere ich für die Grenze - nicht aus Reinlichkeitsfimmel,

sondern aus Begier für die Hochform beider: der Intimität

WÊÈÊÊ

Dr. Ludwig Hasler: «Spannung zwischen Innen und Aussen, zwischen
Ich und Welt, zwischen Selbst und Anderen macht das Leben reich.» Dr.
Ludwig Hasler ist stellvertretender Chefredaktor beim St. Galler Tagblatt
sowie Dozent für Publistik an der Hochschule St. Gallen und Lehrbeauftragter

für Philosophie an der Universität Bern.

11



und der Öffentlichkeit. Doch nun schön der Reihe der Argumente
nach.

I. Das Zeitalter der Intimität

Ich beginne angestrengt unphilosophisch - mit etwas konkret
Leibhaftigem, das alle kennen: mit Boris Becker. Ihn können wir
beinahe täglich auf irgend einem Fernsehkanal Tennis spielen
sehen. Und das macht er ja auch ganz passabel. Nicht nur gewinnt
er meist, er spielt auch variantenreicher, sozusagen verwegener
als die Herren Edberg, Lendl & Co.

Doch vielen Zeitgenossen ist dies noch immer viel zu wenig. Täglich

bekommt der Boris B. Dutzende von Briefen. Und die
meisten, sagte er kürzlich, fangen mit demselben Satz an: «Wie bist
Du wirklich, Boris ?» Dabei wird nicht gerade unterstellt, das
öffentliche Tennisspiel des Tennisspielers Becker sei unwirklich.
Doch die öffentlich sichtbare Erscheinung gilt nicht als die echte,

wahre, authentische Wirklichkeit. Die beginnt erst hinter dem
öffentlichen Auftritt: dort, wo der Boris Becker kein Publikum
mehr hat, wo er ganz er selbst, also ganz bei sich sein kann - im
Privaten also, wo der Becker Boris keine Rolle spielt, überhaupt
nicht mehr spielt, sondern sozusagen original Boris ist: intim
eben, und das heisst wörtlich : im innersten Bezirk seiner
Individualität nur mit sich selbst vertraulichen Umgang pflegend - äus-
serstenfalls noch mit seiner frechen Hamburger Freundin.

In dieses Innerste der Vertraulichkeit wollen alle Briefschreiberinnen

und Briefschreiber dringen. Und nicht nur sie. Auch
Damen und Herren Sportreporter. Man achte bloss einmal auf ihre
stereotyp erste Frage. Da wird nicht etwa sportlich sachlich
gefragt, zum Beispiel: «Boris, weshalb gaben Sie beim ersten
Match-Ball den Netz-Roller so schnell auf?» Nein, sie fragen
psychologisch-intim: «Boris, was war das beim dritten Match-
Ball für ein Gefühl ?» Denn allein diese Art zu fragen beschenkt

uns mit einer Botschaft aus dem Innersten der Intimität. Und die
lautet in der Regel: «Ein Super-Gefühl !» Unerhört Fabelhaft
Echt Boris

Was Tennisspielern recht ist, kann Nobelpreisträgern nicht
schlecht sein. Da ist unlängst ein ETH-Chemiker ausgezeichnet
worden für seine Spionage im Reiche der Moleküle. Und was
wurde dann der soeben Nobilitierte gefragt? Etwa: Welche

menschheitsbeglückende Bedeutung seine Forschungen haben
könnten? Nicht doch. So theoretisch «abgehoben» kann doch
heute kein Mensch mehr fragen. Sondern so: «Als Sie von der
Auszeichnung hörten, Herr Nobelpreisträger, was ging da in
Ihnen vor Was fühlten Sie Was empfanden Sie ?» Also, was Er
freue sich. Ist es die Möglichkeit Und weiter Er sei überrascht.
Oh, welch menschlich fühlende Kapazität Noch etwas Er habe
mit dem Preis nicht gerechnet. Ach, welch bescheidener Kern in
der grossartigen Forscherhülle

Jedoch, unter uns und also auch ganz vertraulich gesagt: Ein
bisschen enttäuscht waren wir da doch. Im intimen Innern der
Berühmtheit scheint ganz und gar nichts Besonderes vorzugehen,

nichts jedenfalls, was nicht auch unser Durchschnitts-Herz
bewegte, würde es einmal gelobt.

Oder lag es an der Frage? «Was geht in Ihnen vor?» Die unterstellt,

hinter dem Forscher oder Sportler stecke erst das wahrhaft
wirkliche Selbst, die wirklich echte Person, somit das eigentlich
Wissenswerte. Dass die Forscher forschen und die Tennisspieler
Turniere gewinnen und die Politiker regieren : dies sei j a bloss ihre
Rolle, äusserlich ganz und gar, eine Funktion bloss, eine Art Maske

gar, hinter der das unverwechselbar Einmalige der Persönlichkeit

erst beginne - im Innern, Privaten, Intimen.

Doch stets, wenn diese Maske gelüftet wird: Was kommt dann
zum Vorschein Das allegemeinst-grenzenlos-kommun-Menschliche

Der Sportler findet es super. Der Forscher freut sich. Der
Politiker ärgert sich.

Weshalb hören wir denn mit diesem Unsinn des Entlarvens nicht
auf? Warum merken wir nicht, dass das einzig Interessante an
öffentlichen Personen - deren öffentliche Rolle ist

Dies zu beantworten, muss ich auf meine metaphysische Einleitung

zurückgreifen. Die ging so : Bei allem, was wir alltäglich tun
oder lassen, bei allem, was wir denken oder gedankenlos meinen,
haben wir immer schon eine quasi-metaphysische Grundsatz-
Entscheidung getroffen : eine Vor-Entscheidung darüber, was wir
als wahrhaft Wirklich und wirklich Menschlich gelten lassen wollen.

Natürlich entscheiden wir derart Metaphysisches nicht be-
wusst. Und eigentlich entscheiden auch gar nicht wir selbst. Der
«Zeitgeist» hat immer schon entschieden, das zeitgemässe
«Man» - das heisst: niemand und alle.

Und wie hat nun das zeitgemässe «Man» entschieden Wie
bereits angedeutet :

Das einzig untrüglich Wirkliche, das ist
das Selbst mit seinen Gefühlen.

Das einzig wirklich Menschliche, das ist
die Person im Innern ihrer intimen
Vertrautheit mit sich selbst.

Was aber ist dann die Welt Ein einziges Feld emotionsenergetischer

Schwingungen: ein System psychischer Vibrationen. Und
der Mensch Ein psychoenergetischer Vibrationspunkt

Etwas weniger abrupt: Der wahre Mensch der Zeit ist der
Empfindungsmensch. Empfindungsmenschen aber sind überzeugt,
die Menschheit lasse sich am besten in psychologischen Kategorien

beschreiben. Also psychologisieren sie alles: Moral, Politik,
Umgangsformen, Krankheit. Ein Mann hat seine Frau verlassen

Er kommt nicht los von seinen frühkindlichen
Bindungsproblemen. Ein Politiker tritt ein für höhere Besteuerung der
Bestverdienenden? Ihn plagt der pure Neid. Ein Schüler
benimmt sich flegelhaft Er sucht doch nur Zuneigung. Eine Frau
hat Asthma? Sie fühlt sich in ihrer Ehe frustriert.

Gewiss, es gibt für diese Psychologisierung unserer Menschenwelt

plausible Motive. Wir leben - spätestens seit Walter Benjamin

können wir dies wissen - im Zeitalter der Reproduzierbarkeit.

Alles ist kopierbar. Und im Taumel der Vervielfältigung
fürchten wir nicht ohne Grund, wir taumelten selbst, bodenlos,
von der Kopie zur Kopie der Kopie. Und nirgendwo ein Original,
kein Halt, kein ursprünglich Wirkliches, von dem wir verlässlich
ausgehen, zu dem wir getrost zurückkehren können.

Und deshalb halten wir uns an den vermeintlich letzten Rest un-
kopierbarer Realität : an unsere authentische Intimität und an die

intimen Authentizitäten anderer - und lassen alle nicht-intimen,
objektiven Wirklichkeiten tanzen: nach der Willkür subjektiver
Gefühlsregungen.

Das hat gravierende Folgen fürs Verhältnis zwischen Intimität
und Öffentlichkeit. Denn seit den alten Griechen galt : Das Leben
der Menschen vollzieht sich in zwei Sphären. Zunächst in der

Sphäre des Privaten: im Reich dessen, was mich betrifft (Geburt,
Ernährung, Liebe, Leid, Krankheit, Tod). Sodann in der Sphäre
des Öffentlichen: im Reich dessen, was über mich hinausweist
(Familie, Gesellschaft, Staat, Kunst, Religion, Wissenschaft).

12 Schweizer Heimwesen 1/92



Von der Antike bis zur Moderne also : eine klare Grenze zwischen
Selbstbezogenheit und Weltbeziehung, zwischen Innen und Aussen.

Doch heute, postmodern, ist es damit vorbei. Wenn nur das

Innen als wirklich gilt, schwindet die Geltung des Aussen. Und wo
es kein Aussen mehr gibt, da weiss auch niemand mehr, was
eigentlich innen sei.

Ich werde nun der Frage nachgehen: Was passiert mit Mensch
und Welt, wenn die Grenze zwischen Innen (Intimität) und Aussen

(Öffentlichkeit) fällt? Um es vorweg zu nehmen: Es passiert
zweierlei. Erstens überflutet Intimität die Öffentlichkeit. Zweitens

trocknet die so veröffentlichte Intimität aus. Und damit zum
ersten:

II. Wie Intimität Öffentlichkeit
überflutet

Wir können diesen Vorgang auf mindestens drei Feldern verfolgen:

a) Zunächst auf dem Feld des Politischen. Politik ist Besorgung
des Staates. Der Staat, res publica, umfasst das Geflecht wechselweiser

Verpflichtungen zwischen Leuten, die eben nicht durch
Familienbande oder andere persönliche Beziehungen miteinander

verknüpft sind. Also taugt das Prinzip Intimität politisch nichts.
Und wenn es dennoch Einkehr hält auf dem Feld des Politischen,
bewirkt es das Ende der Zivilgesellschaft.

b) Sodann auf dem Feld des Sozialen. Die Sozietät regelt die
gesellschaftlichen Interessengegensätze auf möglichst zivilisierte
Weise. Nun aber macht uns das Prinzip Intimität glauben : Gesellschaft

sei das Produkt wechselweiser Selbstentblössung. Auf der

Basis von Gefühlsregungen aber ist kein Ausgleich zwischen
Vertrautem und Fremdem zu bewirken. Deshalb bedeutet allgegenwärtige

Intimität das Ende der Zivilisiertheit.

c) Schliesslich auf dem Feld des Medialen. In liberalen
Gesellschaften waren Medien bisher dazu da, den Markt der Meinungen

zu organisieren, den Austrag der Argumente zu vermitteln -
in der Absicht, das verallgemeinerungsfähige Wahre und Rechte

und Richtige zu ermitteln. Unter dem Diktat der Intimität
mutiert Öffentlichkeit zum Markt der Selbstenthüllungen. Und auf
diesem Markt sind Angebote zum Verbrauch von Spannungsreizen

gefragt. Der Anreiz zum Gebrauch der öffentlichen Vernunft
aber erlahmt.

Die Überflutung der Öffentlichkeit durch Intimität also - und ein

dreifaches Ende. Öffentlichkeit verödet aufden Feldern des

Politischen, Sozialen, Medialen. Das will, auf jedem Feld separat,
etwas ausführlicher dargelegt sein.

a) Intimität und Politik: Das Ende der Zivilgesellschaft

Eine Erinnerung zu Beginn. 1990: das Jahr des helvetischen Fi-
chenskandals. Was wurde da vom Bundesrat in corpore, von
Justizchef Koller insbesondere erwartet, nämlich in allererster
Linie Dass er die Verantwortlichen zur Rechenschaft zieht Nicht
doch. Ein unmissverständliches Zeichen der «Betroffenheit»

wurde zuallererst gefordert. Eine Botschaft aus der Erschütterung

der magistralen Seele

Nun dürfte zwar den meisten klar sein: Die Aufgabe der Politiker
besteht darin, Gesetze zu entwerfen und sie auszuführen. Doch
dieses Gesetzeswerk gilt im Zeitalter der Intimität als allzu seelen¬

los. Und deshalb interessiert an einem Politiker weniger, was er
denkt und tut und versäumt; entscheidend ist, was für ein

Mensch er ist - zuvor noch, ob er überhaupt ein Mensch sei und
nicht bloss ein Staatstechniker. Ob er aber ein Mensch sei, das

erweist sich daran, ob er Gefühle hat - genauer: ob er Gefühle
zeigen kann. Und weil wir gerade in einer Zeit der Krisen stecken,

können diese Gefühle nur prekärer Art sein - pauschal:
Betroffenheitsgefühle. Und seither werden ganze Parlamentsdebatten

zu Betroffenheitskonkurrenzen: vom Waldsterben bis zur Fi-
chenmisere.

Mit Betroffenheit avanciert in der Politik zum höchsten Wert,
was politisch vollkommen wertlos ist: die Beschäftigung mit sich
selbst. Und damit verkehrt sich Politik in ihr Gegenteil. Sie müss-
te sein: Beschäftigung gerade nicht mit sich selbst, sondern mit
unseren gemeinsamen Angelegenheiten. Res publica.

Freilich ist es nicht egal, welche Person sich dieser Angelegenheiten

annimmt. Es mag uns zwar immer wieder erstaunen, mit
welcher Unnachsichtigkeit in den USA sogenannte Seitensprünge
politischer Aspiranten registriert werden. Und mit guten Gründen

können wir denken: Vor sexuell unverkrampften, erfolgreichen

Politikern müssen wir uns weniger fürchten als vor
verkrampft Verkrüppelten. Und doch: Wer über eine Weltmacht
gebietet, sollte nicht bei der erstbesten Versuchung ausser Fassung

geraten. Persönliche Integrität kann durchaus als Kriterium fürs

politische Personal gelten. Nur taugt sie nicht als ausschlaggebende

Basis fürs Regieren. Ob ein Politiker «glaubwürdig» sei, ist
keine abwegige Frage; töricht ist es nur, sie zur Entscheidungsfrage

machen zu wollen.

Mindestens ebenso töricht ist es, einen Ständerats-Kandidaten
allein seiner «soliden Grundeinstellung» wegen zu wählen - oder
einen Bundesrat vornehmlich darum gut zu finden, weil er jeden
Morgen um vier aufsteht und ein zweistündiges Fitness-Programm

absolviert. (Zum Trost für meine Existenzart gab und gibt
es immer wieder bedeutende Regierungsmenschen wie Golda
Meir, die sich im wesentlichen von Kaffee und Zigaretten ernährten.)

Die Herrschaft der Intimität will Politik vermenschlichen. In
Wirklichkeit macht sie sie unpolitisch - und unmenschlich.
Intimität will, dass es auch in der Politik zu und her gehe wie im
privaten Innenleben: im Alleinsein mit uns selbst, mit der Familie,
mit Freunden. Wer aber derart politisiert, macht Politik zur Frage
der Vertraulichkeit - und grenzt alles aus, was unvertraulich,
fremd, befremdlich ist. Achten Sie nur einmal darauf, wie heute

über Parteien geredet wird. Es gebe halt die Partei nicht, die restlos

übereinstimme mit dem, was sie dächten und fühlten usw. Als
ob wir einer Partei beitreten müssten, wenn es die schon gäbe, die

ohne Rest unser Denken und Fühlen zur Geltung brächte Hier
wird (Partei-)Politik mit Maßstäben eines Lebens vertraulicher
Intimität gemessen. Wer aber störungsfreie Vertrautheit zur
Grundlage des Politisierens macht, verwechselt das politische mit
dem psychologischen System.

Politik verlangt nicht Sinn für freundschaftliche Gefühle. Was sie

braucht, heisst common sense: gemeinschaftlicher Sinn - oder

besser noch, Sinn fürs Gemeinsame. Fürs Gemeinsame nicht unter

Freunden, sondern unter Fremden, zumindest unter
Menschen entgegengesetzter Interessen. Dazu braucht Politik nicht

Menschen, die übereinstimmend empfinden, sondern zivile Bürger

(im Sinne von Garton Ash): Männer und Frauen, die andere

gerade in deren Andersartigkeit respektieren; die willens und
fähig sind, gemeinsame Aufgaben anzupacken, auch wenn diese

ihnen zunächst ganz und gar unvertraut sind.

13



SIC Beckenspülautomaten:
für jeden Bedarf das richtige Modell

Modell SM20 mit automatischer Schiebetüre

Standmodell SM20

30 Jahre
Entwicklung
aus
Erfahrung

Spitaleinrichtungen
Equipement hospitalier
Hospital equipment

SIC AG
CH-4020 Basel, Postfach
Wartenbergstrasse 15

Telefon 061-311 97 84
Telefax 061 311 97 42

Modell SM15 mit manueller Klapptüre

Wandmodell SM15

Als Ergänzung zu der
bewährten SIC SM20 Modellreihe

mit automatischer
Schiebetüre wurden die SIC
SM15 Beckenspülautomaten
mitmanuellzu bedienendem
Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
wurden vom SIC SM20
übernommen. Damit ist die gleich
hohe Qualität und Zuverlässigkeit

gewährleistet.
Ob wandhängend, freistehend

oder untertisch montiert:

jetzt gibt es den passenden
SIC Beckenspülautomaten.

SM20 Ellbogenstart SM15 Klappdeckel



Politischer notwendiger common sense verlangt das schlechthinige

Gegenteil intimer Selbstversenkung: den Willen und die

Kraft, von sich selbst absehen - und aufs gemeinsam Nötige und
Gute hinsehen zu können.

Wird aber dieser Wille und diese Kraft durch die Bequemlichkeit
intimer Vertrautheit geschwächt, dann verfällt die politische Kultur

- und mit ihr die Kunst, das gemeinsam mögliche Gute unter
Bedingungen real existierender Gegnerschaften zu erwirken.

b) Intimität und Gesellschaft:
Das Ende der Zivilisiertheit

Vom Feld des Politischen aufs Feld des Sozialen: Was passiert mit
unseren gesellschaftlichen Verknüpfungen, wenn sie unter das

Diktat der Intimität geraten

Ein Beispiel wiederum vorab. Nehmen wir an: Ein Mann ist
verliebt, und die Frau will nicht. Traditionell hätte die Frau gute
Gründe abzuweisen. Sie ist verheiratet, sie will ihre Kinder nicht
irritieren, ihre Eltern nicht beschämen, die Stabilität der Familie
nicht riskieren Doch vor der Instanz der Psychologie zählen

derart objektive Gründe nicht. Unter dem Regiment der
Empfindungen werden soziale und ethische Normen hinfällig.

Die Standardformel lautet dann: Die Frau hat Angst vor ihren
Gefühlen. Oder: Sie hat es verlernt, Gefühle zuzulassen. Praktisch

mag das ja sein, jedenfalls für den Mann. Das Ende einer
Liebesgeschichte wird leichter verschmerzbar, nämlich so: Die
Frau liebt mich, obwohl sie geht; sie liebt mich sogar so sehr, dass

sie es mit der Angst vor ihrer eigenen Leidenschaft zu tun bekommen

hat Sie wiederum, die Frau, argumentiert auch längst nicht
mehr gesellschaftsnormenbezogen rational, sondern sozusagen
emotionsbuchhalterisch: Sie könne in diese Liebschaft einfach

zuwenig Gefühle investieren. Und falls sie das Investitionsrisiko
einginge, müsse sie damit rechnen, nicht auf ihre Rechnung zu
kommen.

DasKostbarste, was wirMenschen haben, das sind unsere Gefühle.

Sie werden zur kuranten Währung unseres gesellschaftlichen
Verkehrs. Die Gesellschaft aber wandelt sich so zum Forum für
den Handel mit Intimitäten.

Und wir Menschen werden ungesellig. Wir hören auf,
gesellschaftliche Akteure zu sein, Subjekte von Handlungen mit
Verantwortung für die Folgen. Die äusseren Taten bedeuten nichts,
die inneren Motive sind alles. Wir werden zu individuellen Deponien

für psychoenergetische Energiequanten. Solche Deponien
aber reichen tief. Ein Polizist hat ein Verbrechen aufgedeckt?
«Im Grunde» tut es dies nur, um seiner eigenen Verbrecher-Anlage

zu entfliehen. Ein Mann hat eine Frau vergewaltigt? «Im
Grunde» sucht er doch nur Zärtlichkeit. Die Frau aber, die ihn

fürchtet, sehnt sich «im Grunde» nach Vergewaltigung, usw. usf.

Im Abgrund unseres Innersten entpuppt sich unsere Seele als ein

Horrorkabinett, als ein Giftschrank anstössiger und hässlicher

Begierden. Und die Mode befiehlt uns gerade, alle heimlichen
Wünsche «zuzulassen», also den Giftschrank zu öffnen. Nur
nicht «abblocken» Nur nicht «abgehoben daherreden» Sonst

verlieren wir das Eigentlichste, Kostbarste, das wir haben: unsere

Authentizität

Im Namen dieser Authentizität aber heben wir jede Verbindlichkeit

auf, und mit der Verbindlichkeit jede ethische Geltung. Denn

die Diktatur der Gefühle regiert jenseits von Gut und Böse.

Ich will Ihnen dazu ein etwas forciertes Beispiel erzählen. Nehmen

wir an : Eltern misshandeln ihr Kind, weil es ins Bett gemacht
hat. Bisher fragten wir: Ist das böse? Heute müssten wir
folgerichtig unterscheiden. Fürs Kind ist es sicher schlimm; es hat
einen gebrochenen Arm, Quetschungen am ganzen Körper. Für
die Eltern könnte es, psychologisch betrachtet, durchaus
befriedigend gewesen sein; sie sind endlich zu ihren Aggressionen
«gestanden», haben ihre Wut «hochkommen» lassen usw.

Ein bisschen forciert, wie gesagt. Jedoch konsequent. Wenn wir
dasNetz unserergesellschaftlichen Beziehungen vom Prinzip
Intimität regeln lassen, dann bedeutet dies das Ende der Zivilisiertheit.

Eine zivilisierte Gesellschaft lebt nämlich davon, dass unser
persönliches Horrorkabinett intim bleibt. Zivilisierte Beziehungen

zwischen Personen gelingen nur soweit, wie die hässlichen
kleinen Geheimnisse im Innern unserer Seele eingeschlossen bleiben.

c) Intimität und Medien: Der Verfall der Öffentlichkeit

Diesen Abschnitt kann ich knapp halten. Denn was in Politik und
Gesellschaft Mode ist - die Überflutung der Öffentlichkeit durch
Intimität -, das verstärken die Medien, oder sie erzeugen es. Ja,

sogar sogenannt seriöse Medien getrauen sich nicht einmal mehr
in sogenannt seriösen Programmteilen, ein Menü objektiver
Information anzubieten, ohne wenigstens ein Intimitäts-Dessert
anzufügen.

Ein Beispiel, ein harmloses nur. «10 vor 10», TV DRS. Zum
Beispiel Montag, 19. 8. 91. Der Tag des Umsturzes in Moskau.
Welthistorisch entscheidende Stunden also. Selbstverständlich
berichtet «10 vor 10» darüber. Doch zum Abschluss dürfen wir noch
ein Filmchen über die Hochzeit zwischen dem Verleger Jürg Mar-
quard («schöner Mann» und dem Model Priscilla («schöne

Frau!) ansehen. «Dallas» auf helvetisch. Geld plus Schönheit:
das ist der Stoff, von dem die neuen Medien leben. Mögen sie.

Doch an diesem Tag (die beiden Schönen hatten, nota bene,

schon am Samstag zuvor geheiratet), an dem die Weltgeschichte
sich entscheiden kann Wird da nicht gegen den Ernst der Historie

Partei ergriffen - für den Schmus mit dem (öffentlich) belanglos

Intimen Das Publikum will es so Nur: Wer hat dann dieses

Publikum auf diesen Geschmack gebracht

Einst, nämlich seit den Griechen bis kürzlich, hiess Öffentlichkeit

: die Privatleute aus dem Dunstkreis ihrer Privatheit herausholen

in die Sphäre des gemeinsam Notwendigen. Typisch dafür
ist die Formulierung des Philosophen Hegel: «Es ist eines, was

wir zuhause mit unserer Frau und unseren Freunden erzählen,

und wieder ein anderes, was in einer grossen Versammlung
geschieht, wo eine Gescheitheit die andere auffrisst.» Die «grosse
Versammlung», das ist die klassische Öffentlichkeit, und kennt
kein Pardon für private Gescheitheiten: sie lässt sie wechselweise

auffressen - in der Hoffnung auf den Verdauungsprozess : dass

bei dem grossen Fressen der Intimitäten das ausgeschieden werde,

was an den privaten Gescheitheiten nur privat, das heisst

beschränkt ist; und es könnte zurückbleiben, was an diesen

Gescheitheiten allgemeinheitsfähig ist.

Mit andern Worten: Bisher hatte Öffentlichkeit den Zweck, uns

aus der Versponnenheit in uns selbst heraus- und in die Spannung
einer gemeinsamkeitsdienlichen Verständigung hineinzuholen.
Heute jedoch kommt der mediale Öffentlichkeitsbetrieb in unsere

intime Vertraulichkeit hinein und versorgt uns pausenlos mit

15



Intimitätsreizen. Statt Anreiz zum öffentlichen Gebrauch der
Vernunft bietet er Stoff zum Verbrauch von Spannungsreizen.

Öffentlichkeit wird zum Markt für den
Austausch von Intimitäten.

Handeln nicht mit Argumenten, sondern mit Gefühlen.

Das hat, nebst Entwicklungen in Gesellschaft und Arbeitswelt,
auch mit der Art des neuerdings dominierenden Mediums zu tun.
Nichts gegen das Fernsehen. Es hat, wie jedes andere Medium,
seine Stärken und seine Schwächen. Seine Stärke ist das Zeigbare.
Was aber lässt sich probat zeigen? Argumente vielleicht?
Konzepte Streitgespräche

Kürzlich hat mein Bruder, kein unintelligenter Mann, mich
gefragt: «Hast du die Sendung mit Blocher gesehen?» Nein. Hätte
ich sollen «Allerdings, das war endlich einmal eine spannende
politische Sendung.» Ja, was hat er denn Spannendes gesagt, der
Blocher «Das weiss ich doch auch nicht mehr - aber wie er es

den andern gegeben hat »

Das ist Fernsehen. Nicht zum Streiten, nicht zum Argumentieren,
nicht zum Disputieren: zum Sehen. Und was lässt sich sehen
Sicher nicht das Abstrakte. Das Konkrete. Ein Bild sagt mehr als

tausend Worte. D'accord. Doch welche Konkretheiten wollen wir
am liebsten sehen? Die menschlich-allzumenschlich-intimen:
Gesichter, Brüste, Schenkel. Nichts dagegen - solange sie das
öffentlich notwendige Gespräch ergänzen statt ersetzen. Doch heute

verdrängen sie den vernünftigen Diskurs über unsere gemeinsamen

Angelegenheiten.

Darf ich Ihnen kurz aufzählen, was Sie verpassen, wenn Sie heute
abend nicht fernsehen? Der Eugen und der Nekrolog. Zwei
Münchner in Hamburg. Werthers unglückliche Liebe. Rote Rosen

für ein Callgirl. Die Mafiosi-Braut. Hitcher, der Highwaykiller.
Ein Vater zuviel. Chefarzt Trapper John. Der Herzensbrecher.

Ein Schloss am Wörthersee. Die Munsters.

Alles heute abend, am 14. November 1991 auf lauter deutschsprachigen

TV-Kanälen zu sehen. Daran denke ich, wenn ich von der
Überflutung des öffentlichen Bewusstseins durch veröffentlichte
Intimität spreche: Intimität als Ware, als Konsumartikel. Statt
teilzunehmen an der öffentlichen Auseinandersetzung über
Angelegenheiten, die uns alle interessieren müssten, saugen wir uns
privat voll mit Privatheiten, die allerlei Medien eigens für unseren
Intimitätshaushalt inszenieren.

Und damit verfällt unsere rationale, wirklichkeitsorientierte
Öffentlichkeit. Aber nicht nur sie. Es pervertiert auch die Intimität,
die unsere Öffentlichkeit überflutet. Davon handelt mein drittes
Kapitel.

III. Wie die veröffentlichte Intimität
austrocknet

Bisher sprach ich von der Zerstörung der Öffentlichkeit durch die
Herrschaft der Intimität. Fortan soll die Zerstörung der Intimität
durch die Allgegenwart des Intimen erörtert werden - in groben
Zügen wenigstens. Schliesslich ist die Logik trivial: Erst überflutet

Intimität Öffentlichkeit. Dann aber - weil alles, was grenzenlos

flutet, sich einmal verläuft - trocknet Intimität schliesslich
selber aus.

Ich will gleichwohl der Tripel-Methode folgen, also in drei Anläufen

folgendes plausibel machen:

a) die enteignete Intimität : private Vertraulichkeit hört auf, et¬

was Eigenes zu sein;
b) die veräusserte Intimität : private Vertraulichkeit hört auf, sich

selbst zu gehören;
c) die entselbstete Intimität: private Vertraulichkeit hört auf,

sich überhaupt auszubilden.

a) Die enteignete Intimität

Vor wenigen Wochen hat György Konrad (in seiner Rede zum
Dank für den Frankfurter Friedenspreis) folgendes gesagt:
«. Den Strand mag ich nicht sonderlich, ich sehe nicht gern die
vielen Leiber dicht an dicht. In diesem Sich-Suhlen, Eisessen und
Nichtstun verwandelt sich der Mensch in blosses Fleisch Der
Urlauber ist der allgemeine Mensch: kein Chirurg und kein
Sprachwissenschaftler, kein Busfahrer und keine Sekräterin,
sondern ein entblösster Mensch, der entkleidet nichts anderes ist als

ein Körper.»

Es ist nicht Feindschaft zum Fleisch, die Konrad so sprechen
macht, sondern Freundschaft zum unverwechselbar Individuellen.

Und was er sagen will, ist dies: Auf dem öffentlichen Markt
der Selbstentblössungen aller kommt nicht das einmalig Intime
zum Vorschein, sondern dessen Gegenteil: das ununterscheidbar
Allgemeine - lauter allgemeine kommune Menschen, reduziert
auf ihre physische Körperlichkeit und ihre psychische Energie.

Das ist logisch. Inmitten der allgemeinen Selbstversunkenheit
weiss nämlich niemand mehr zu sagen, was «innen» ist. Die
Grenze zwischen innen (Intimität) und aussen (Öffentlichkeit)
bricht ein - und mit ihr das Innen wie das Aussen. Solange die
Grenze hielt, gab es die geschützte Sphäre zur Kultivierung der
Vertraulichkeit - und die ungeschützte Sphäre der Öffentlichkeit,
worin die Individuen vertraulichkeitsgestärkt sich exponieren
konnten, jedoch nicht mit Intimitäten, sondern für gemeinsam
Politisches, Soziales, Kulturelles. Ohne diese Grenze aber fehlt
den Individuen gleich beides: zunächst der intime Schutz der
Privatheit, unter welchem sie ihre Eigenheiten entdecken, nähren
und wahren konnten; sodann die öffentlichen Rollen, in denen
sie ihreprivat entwickelten Eigenheiten welthaft ausbilden konnten.

Etwas Eigenes und Besonderes ist nämlich von selbst keine
und keiner von uns. Wir müssen unsere Eigenheiten privat heran-
und öffentlich ausbilden. Und wenn mit ihrer Unterscheidung
beide Sphären verfallen, dann sind wir enteignete einzelne: es

fehlen uns die getrennten Orte für die «innere» Entwicklung und
die «äussere» Realisierung unserer Besonderheiten. Mit diesen
beiden Orten werden wir unserer Eigenheit beraubt.

Der bisherige groteske Höhepunkt dieser Entwicklung wird uns
gerade aus den USA berichtet. Dort soll, nach dem Ende der
Dallas-Serie, ein neues, allerpersönlichstes Programm in Mode kommen:

die Video-Party mit dem heissen Streifen von der eigenen
Operation. Das ist die letzte Konsequenz der öffentlichen Selbst-
beschauung : die Eingeladenen dürfen nun wirklich und
wahrhaftig in einen andern Menschen hineinsehen. Doch das
vermeintlich Ureigenste entpuppt sich als das Allerallgemeinste.
Wer nur gründlich, tief genug ins eigene oder anderer Intime
eindringt, stösst auf Fleisch, Knochen, Blut, Geschwüre.

Soviel zur enteigneten Intimität. Und damit zum Vorletzten:

b) Die veräusserte Intimität

Wir veräussern unsere Intimität. Das heisst : Wir geben ihre Kreation

auswärts. In den Zentren der Unterhaltungs- und

16 Schweizer Heimwesen 1/92



Spannungs- und Kitsch-Industrie werden die mutmasslich
massenfähigen Typen von Intimität produziert. Dann bieten Medien,
Kino, Reklame, ein Sortiment solcher Intimitäts-Typen - und wir
wählen aus: Was darf es sein Vielleicht mit einem Zug ins Erotische?

RTL plus? Lieber etwas sentimental? «Schwarzwaldklinik»

vielleicht? Noch ein Schuss Brutales hinzu? Dann am
besten «Dallas».

Nun kann man natürlich sagen, das sei ein alter Hut. Vor 200 Jahren

schon, als Goethes «Werther» in den Buchhandlungen lag,
wollten verschmähte Liebhaber reihenweise sich selbst ums
Leben bringen. Und gleichwohl unterscheidet sich die gegenwärtige
Intimität-Vorbild-Produktion durch mindestens zwei Merkmale
von allen früheren: Sie ist erstens allgegenwärtig, und sie ist zweitens

von allem Anfang nach Gesichtspunkten der Absatzchancen
produziert, also auf Massenkonsum hin konzipiert.

Um so fragwürdiger. Die Allgegenwart veröffentlichter
Intimitäts-Vorbilder» füllt die Räume privater Intimitäts-Bildung aus,
besetzt sie sozusagen, bevor die Individuen überhaupt gemerkt
haben, dass diese Räume ihnen gehörten. Diese Okkupanten
handeln meist ohne ideologische Ambitionen; sie tun, was
rentiert. Was aber rentiert, bestimmen wir: durch unseren Konsum.
Wer oder was aber bestimmt unseren Konsum In der Regel unsere

Defizite. Weil wir Hunger haben, kaufen wir die Wurst. Weil
wir unglücklich sind, kaufen wir die Glückspost. Weil wir sexuell

unerfüllt leben, füllen wir die Pornoläden

Und hier sehe ich nun die Entäusserung der Intimität. Wir geben

nicht nur die Fabrikation unserer Intimitätstypen auswärts. Wir
lassen unsfür unsere intimen Defizite auch sozusagen äusserlich

entschädigen. Pornofilme sind nur das meistdiskutierte Beispiel:
Wer mit der Macht des Geschlechtstriebes nicht auskömmlich
und gelegentlich glücklich leben kann, hält sich schadlos durchs
Betrachten anderer, die beim Kopulieren vermeintlich besser in
ihrem Element sind. Nun ist es vermutlich nicht etwa so, dass der

Pornofilm die Sexualität beschädige. Pornoindustrie beutet die

längst beschädigten Triebe nur aus, ohne sie zu ent-schädigen.
Denn wäre der Schaden einmal behoben, wäre auch die Ausbeutung

am Ende. Also wird das unglückliche Triebschicksal nicht
erlöst, sondern veräussert: Es darf sich vollsaugen mit anderen,

vorgeblich glücklichen Triebschicksalen. Je mehr es jedoch seine

Defizite derart «wettmacht», desto weniger ist es in seinem eigenen

Begehrens-Haushalt mit sich selbst vertraut, also intim.

Die veräusserte Intimität beschränkt sich keineswegs aufs
Geschlechtliche. Sie reicht vielmehr von der Freundschaftskultur bis

zur Innenarchitektur, von der Glücksvision bis zur sogenannten
Trauerarbeit. Freundschaft und Wohnlichkeit, Glück und Trauer:

Dies alles müssen wir nicht selber entwickeln. Wir können die

Stellen dafür leer lassen. Sie werden sogleich durch Angebote der

Freizeit-Industrie besetzt. Intimitäts-Vakanzen gibt es nicht
mehr. Sie sind schon besetzt, bevor wir das Vakuum überhaupt
entdeckt haben. Und eben deshalb hören wir immer mehr auf,
intime Intimitäten zu pflegen. Wir lösen unsere Vakanzen nicht selber

üb, wir veräussern unsere Glücks-Defizite - für Geld, das ist

klar; schliesslich werden dafür unsere Sinnlöcher auch gestopft.
So ist dann die Intimität scheinbar wieder komplett: mit trügerischen

und intimitätsfremden Füllungen allerdings.

Soviel wollte ich zur veräusserten Intimität sagen. Und jetzt zum

Allerletzten, zu

c) Die entselbstete Intimität

Die grenzenlos veröffentlichte Intimität, wie gesagt: enteignet

erst, veräussert sodann - nicht weil irgendeine intimitätsfeindli¬

che Macht ihr übel mitspielte, sondern weil sie selbst es zu weit
treibt mit der Intimisierung des öffentlichen Lebens. Und weil sie

keine Grenze kennt, kennt sie schliesslich auch sich selber nicht
mehr. Intimität hört auf, etwas Selbstisches zu sein. Denn was
auch immer ein Selbst ist: jedenfalls gewinnt es sich durch
Hemmung.

Zwar wird jedem einzelnen heute sein sogenanntes Selbst zum
Selbstzweck - nicht länger ein Mittel, die Welt kennenzulernen,
das Leben zu entziffern, auf Gesellschaft einzuwirken. Und gerade

weil wir so sehr in uns selbst vertieft sind, fällt es uns ungemein
schwer, uns selbst oder andern ein klares Bild davon zu machen,

woraus unsere Persönlichkeit besteht. Der Grund hierfür ist: Je

mehr wir die Psyche privatisieren, desto weniger wird sie stimuliert

- und desto schwieriger wird es für uns, zu fühlen oder
Gefühle zu äussern. Wir sind ja nichts anderes als der Vibrationspunkt

unserer Emotionsenergie. Kein Abstand, kein Verhältnis,
keine Verständigung: Wir hocken in unserer Gefühlsdeponie.

Ich kann dies auch so sagen : Wir führen uns auf, als wären wir ein
Stück Natur. Der Stein und die Fichte, der Regenwurm und die

Ziege: Sie alle sind, was sie eben sind - sie können nichts dafür,
und folglich können sie nichts dagegen. Und so leben sie in
bruchloser Einheit mit sich, so bequem wie dumpf. Wir aber sind
drauf und dran, es ihnen gleichzutun. Ob wir liegen oder gehen
oder streben - wir gehorchen selbstlos der Schwerkraft unserer
Psyche.

Als wäre dies schon menschlich, was wir gerade sind «Der
Mensch ist nicht - er hat zu sein.» Diese existenzphilosophische
Bestimmung des Humanen meint:

Menschsein ist nicht Vorgabe, sondern
Aufgabe; keine Befindlichkeit, sondern

ein Pensum.

Nämlich dieses: sich zum Menschen unausgesetzt zu machen,
das heisst: stündlich weg vom pflanzenhaft in sich befangenen
Empfindungswesen - hin zu einem empfänglichen, verstehenden,

handelnden, verantwortenden Wesen.

Dazu aber bedarf es der Grenze zwischen Intimität und
Öffentlichkeit: der Scheidelinie zwischen einer Sphäre der Vertrautheit
mit sich und einer Sphäre des selbstbewussten Verkehrs mit dem

Unvertrauten.

Und sollten Sie, meine Damen und Herren, jetzt sagen, das sei

aber ziemlich anstrengend, dann kann ich nur beistimmen.

Sonderlich bequem war es noch nie,
ein Mensch zu sein.

Indes: Diese Anstrengung macht ein Menschenleben auch erst
reich - nämlich im Wortsinne spannend: gespannt zwischen
Innen und Aussen, zwischen Ich und Welt, zwischen Selbst und den

Anderen. Und in dieser Spannung profitieren alle: die Welt und
ich selbst, Öffentlichkeit und Intimität.

Das wollte ich Ihnen heute plausibel machen. Etwas umständlich,

ich hab's wohl gemerkt. Doch es gibt nur eine umstandslose

Methode, zur Einsicht in die Fruchtbarkeit der Hygiene einer

intim/öffentlichen Rollentrennung zu kommen: Sie müssen sie

praktisch versuchen

17


	Intimität und Öffentlichkeit : Lamentation über eine vermischte Grenze

