Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 63 (1992)

Heft: 1

Artikel: Intimitat und Offentlichkeit : Lamentation (iber eine vermischte Grenze
Autor: Hasler, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Intimitit und Offentlichkeit
Lamentation iiber eine vermischte Grenze

Von Dr. Ludwig Hasler

Referat an der Schweizerischen Tagung fiir Heimleitungen und Kaderpersonal, Schaffhausen, 14. November 1991

Verehrte Damen, geehrte Herren

Im Programm werde ich Thnen als «Philosoph und Redaktor»
angekiindigt. Das geschah ohne mein Zutun. Die Formulierung
ist zwar nicht gerade falsch, aber in doppelter Hinsicht zumindest
suspekt. Zum einen weckt die Kombination den Verdacht, es
konnte tiberhaupt unphilosophische Redaktoren geben. Zum an-
dern néhrt sie den Schwindel, ich wire ein regelrechter Philo-
soph.

Das war ich vielleicht - bis zu jenem Tag vor fiinf Jahren. Da hielt
ich einen Vortrag mit dem etwas wundersamen Titel « Die tédgliche
metaphysische Leistung». Mein Thema war: Metaphysik im All-
tag. Ich wollte darlegen, dass metaphysisches Denken nicht bloss
die luxuriose Kiir von professionellen Philosophen sei, sondern
zum Pensum aller Menschen gehore. An simplen Féllen suchte
ich dies sinnenfillig zu machen - ungefahr so:

Der Bauer diingt - also betrachtet er den Boden als etwas forcier-
bar Ausnutzbares, und somit hat er, zumindest implizit, ein qua-
si-metaphysisches Verstandnis von Natur, namlich dieses: Die
Natur ist da zum Zwecke menschlicher Nutzenoptimierung.

Die Sdngerin lasst sich psychotherapieren — also betrachtet sie
sich als etwas zum Gliick hin Korrigierbares, und somit hat sie,
vermutlich implizit, ein allgemein-metaphysisches Verstandnis
vom Menschenwesen, ndmlich dieses: Der Mensch ist auf der
Welt, um gliicklich zu werden.

Der Monch betet — also betrachtet er sich und die Welt unter der
Perspektive hoherer Zusténdigkeit, und somit hat er, vermutlich
explizit, ein metaphysisches Verstandnis von kosmischer Macht-
verteilung, namlich dieses: Der Mensch denkt, und Gott lenkt.

Die Lehrerin tadelt — also betrachtet sie die Schule als moralische
Anstalt, und somit hat sie, hoffentlich explizit, ein metaphysi-

sches Verstandnis von menschlicher Freiheit, namlich dieses: Wir

sind frei zu tun, was wir sollen.

Der Manager dringt — also betrachtet er die Zeit als etwas Er-
schopfbares, und somit hat er, vermutlich nur implizit, ein meta-
physisches Verstindnis menschlicher Endlichkeit, namlich die-
ses: Alles eilt, denn bald schon sterben wir.

Ich will dies nicht langer auswalzen. Sie verstehen die Uberlegung
auch so. Das Diingen und das Psychotherapieren und das Beten
und das Tadeln und das Driingen: dies alles sind unzweifelhaft
Leistungen der tagtéglichen Art. Doch diese Alltags-Leistungen
leben von metaphysischen Vorleistungen - von Vor-Entscheidun-
gen sogenannt letzter Fragen: Was heisst Freiheit? Natur?
Mensch ? Gliick ? Welt ? Zeit ? Solche Fragen haben wir, ob wir
wollen oder nicht, immer schon beantwortet, wenn wir iiber-
haupt in die Alltags-Welt hineinleben. Also: Kein Alltag ohne
Metaphysik ! Wir konnten gar nicht diingen und tadeln, therapie-
ren und dringen - hitten wir uns nicht im voraus dartiber verstén-
digt, was wir als natiirlich und unnatiirlich gelten lassen wollen,

Dr. Ludwig Hasler: «Spannung zwischen Innen und Aussen, zwischen
Ich und Welt, zwischen Selbst und Anderen macht das Leben reich.» Dr.
Ludwig Hasler ist stellvertretender Chefredaktor beim St. Galler Tagblatt
sowie Dozent fiir Publistik an der Hochschule St. Gallen und Lehrbeauf-
tragter fiir Philosophie an der Universitat Bern.

was als menschlich und unmenschlich, was als wirklich und un-
wirklich . . .

In derart populidrer Weise philosophierte ich eine Stunde lang.
Dann gab es eine Diskussion. Die erste Frage lautete: Was verste-
hen Sie eigentlich unter Metaphysik — und: Glauben Sie, dass Me-
taphysik im Alltag eine Rolle spiele ?

Alles vergeblich. Alles eitel. Alles fiir die Katz.

Ich zog daraufhin zwei Konsequenzen. Zunéchst beendete ich
meine Laufbahn als berufsméssiger Philosoph; seither bin ich
Redaktor. Sodann beschloss ich, fallsich iiberhaupt noch Vortra-
ge halten sollte, alles Wesentliche bereits im Titel unmissverstdnd-
lich zu sagen; daran hielt ich mich auch beim heutigen Referat:
«Die unverzichtbare Grenze zwischen Intimitit und Offentlich-
keit».

So meine ich es buchstiblich. Es mag ja mancherlei erfreuliche
Grenzverwischung zwischen Ungleichartigem geben - produkti-
ve Vermischungen aller Art, meinetwegen: zwischen Geld und
Geist, alletwegen: zwischen Frau und Mann. Die Tunlichkeit sol-
cher Vermischung aber erweist sich an ihrer Fruchtbarkeit: Es
entspringt, je nachdem, ein Kunstwerk oder ein Kind - und wenn
nicht, dann kommen doch immerhin die Beteiligten in Hoch-
form. Die Vermischung von Intimitdit und Offentlichkeit dage-
gen fruchtet gar nichts. Sie verddet nur. Sie beraubt das Intime
seiner Intimitét, das Offentliche seiner Offentlichkeit. So dass
wir, vor lauter Mischmasch, am Ende weder das eine noch das an-
dere haben, also gar nichts mehr.

Deshalb pladiere ich fiir die Grenze - nicht aus Reinlichkeitsfim-
mel, sondern aus Begier fiir die Hochform beider: der Intimitét

11



und der Offentlichkeit. Doch nun schon der Reihe der Argumen-
te nach.

I. Das Zeitalter der Intimitét

Ich beginne angestrengt unphilosophisch — mit etwas konkret
Leibhaftigem, das alle kennen: mit Boris Becker. [hn konnen wir
beinahe taglich auf irgend einem Fernsehkanal Tennis spielen se-
hen. Und das macht er ja auch ganz passabel. Nicht nur gewinnt
er meist, er spielt auch variantenreicher, sozusagen verwegener
als die Herren Edberg, Lendl & Co.

Doch vielen Zeitgenossen ist dies noch immer viel zu wenig. Tag-
lich bekommt der Boris B. Dutzende von Briefen. Und die mei-
sten, sagte er kiirzlich, fangen mit demselben Satz an: «Wie bist
Du wirklich, Boris ?» Dabei wird nicht gerade unterstellt, das 6f-
fentliche Tennisspiel des Tennisspielers Becker sei unwirklich.
Doch die 6ffentlich sichtbare Erscheinung gilt nicht als die echte,
wahre, authentische Wirklichkeit. Die beginnt erst hinter dem 6£-
fentlichen Auftritt: dort, wo der Boris Becker kein Publikum
mehr hat, wo er ganz er selbst, also ganz bei sich sein kann - im
Privaten also, wo der Becker Boris keine Rolle spielt, iiberhaupt
nicht mehr spielt, sondern sozusagen original Boris ist: intim
eben, und das heisst wortlich: im innersten Bezirk seiner Indivi-
dualitédt nur mit sich selbst vertraulichen Umgang pflegend - dus-
serstenfalls noch mit seiner frechen Hamburger Freundin.

In dieses Innerste der Vertraulichkeit wollen alle Briefschreibe-
rinnen und Briefschreiber dringen. Und nicht nur sie. Auch Da-
men und Herren Sportreporter. Man achte bloss einmal auf ihre
stereotyp erste Frage. Da wird nicht etwa sportlich sachlich ge-
fragt, zum Beispiel: «Boris, weshalb gaben Sie beim ersten
Match-Ball den Netz-Roller so schnell auf?» Nein, sie fragen
psychologisch-intim: «Boris, was war das beim dritten Match-
Ball fiir ein Gefiihl ?» Denn allein diese Art zu fragen beschenkt
uns mit einer Botschaft aus dem Innersten der Intimitat. Und die
lautet in der Regel: «Ein Super-Gefiihl!» Unerhort ! Fabelhaft!
Echt Boris!

Was Tennisspielern recht ist, kann Nobelpreistragern nicht
schlecht sein. Da ist unldngst ein ETH-Chemiker ausgezeichnet
worden fiir seine Spionage im Reiche der Molekiile. Und was
wurde dann der soeben Nobilitierte gefragt? Etwa: Welche
menschheitsbegliickende Bedeutung seine Forschungen haben
konnten? Nicht doch. So theoretisch «abgehoben» kann doch
heute kein Mensch mehr fragen. Sondern so: «Als Sie von der
Auszeichnung horten, Herr Nobelpreistrager, was ging da in Th-
nen vor ? Was fiihlten Sie ? Was empfanden Sie ?» Also, was? Er
freue sich. Ist es die Moglichkeit ! Und weiter ? Er sei iiberrascht.
Oh, welch menschlich fithlende Kapazitit ! Noch etwas ? Er habe
mit dem Preis nicht gerechnet. Ach, welch bescheidener Kern in
der grossartigen Forscherhiille !

Jedoch, unter uns und also auch ganz vertraulich gesagt: Ein
bisschen enttduscht waren wir da doch. Im intimen Innern der
Berithmtheit scheint ganz und gar nichts Besonderes vorzuge-
hen, nichts jedenfalls, was nicht auch unser Durchschnitts-Herz
bewegte, wiirde es einmal gelobt.

Oder lag es an der Frage? «Was geht in Thnen vor ?» Die unter-
stellt, hinter dem Forscher oder Sportler stecke erst das wahrhaft
wirkliche Selbst, die wirklich echte Person, somit das eigentlich
Wissenswerte. Dass die Forscher forschen und die Tennisspieler
Turniere gewinnen und die Politiker regieren: dies sei ja bloss ihre
Rolle, dusserlich ganz und gar, eine Funktion bloss, eine Art Mas-
ke gar, hinter der das unverwechselbar Einmalige der Personlich-
keit erst beginne - im Innern, Privaten, Intimen.

12

Doch stets, wenn diese Maske geliiftet wird: Was kommt dann
zum Vorschein ? Das allegemeinst-grenzenlos-kommun-Mensch-
liche! Der Sportler findet es super. Der Forscher freut sich. Der
Politiker argert sich.

Weshalb horen wir denn mit diesem Unsinn des Entlarvens nicht
auf? Warum merken wir nicht, dass das einzig Interessante an 6f-
fentlichen Personen - deren 6ffentliche Rolle ist ?

Dies zu beantworten, muss ich auf meine metaphysische Einlei-
tung zuriickgreifen. Die ging so: Bei allem, was wir alltaglich tun
oder lassen, bei allem, was wir denken oder gedankenlos meinen,
haben wir immer schon eine quasi-metaphysische Grundsatz-
Entscheidung getroffen: eine Vor-Entscheidung dartiber, was wir
als wahrhaft Wirklich und wirklich Menschlich gelten lassen wol-
len. Natiirlich entscheiden wir derart Metaphysisches nicht be-
wusst. Und eigentlich entscheiden auch gar nicht wir selbst. Der
«Zeitgeist» hat immer schon entschieden, das zeitgemaisse
«Man» - das heisst: niemand und alle.

Und wie hat nun das zeitgeméasse «Man» entschieden? Wie be-
reits angedeutet:

Das einzig untriiglich Wirkliche, das ist
das Selbst mit seinen Gefiihlen.

Das einzig wirklich Menschliche, das ist
die Person im Innern ihrer intimen Ver-
trautheit mit sich selbst.

Was aber ist dann die Welt ? Ein einziges Feld emotionsenergeti-
scher Schwingungen: ein System psychischer Vibrationen. Und
der Mensch ? Ein psychoenergetischer Vibrationspunkt !

Etwas weniger abrupt: Der wahre Mensch der Zeit ist der Emp-
findungsmensch. Empfindungsmenschen aber sind tiberzeugt,
die Menschheit lasse sich am besten in psychologischen Katego-
rien beschreiben. Also psychologisieren sie alles: Moral, Politik,
Umgangsformen, Krankheit. Ein Mann hat seine Frau verlas-
sen? Er kommt nicht los von seinen frithkindlichen Bindungs-
problemen. Ein Politiker tritt ein fiir hohere Besteuerung der
Bestverdienenden? Thn plagt der pure Neid. Ein Schiiler be-
nimmt sich flegelhaft ? Er sucht doch nur Zuneigung. Eine Frau
hat Asthma ? Sie fiihlt sich in ihrer Ehe frustriert.

Gewiss, es gibt fiir diese Psychologisierung unserer Menschen-
welt plausible Motive. Wir leben - spitestens seit Walter Benja-
min konnen wir dies wissen - im Zeitalter der Reproduzierbar-
keit. Alles ist kopierbar. Und im Taumel der Vervielféltigung
fiirchten wir nicht ohne Grund, wir taumelten selbst, bodenlos,
von der Kopie zur Kopie der Kopie. Und nirgendwo ein Original,
kein Halt, kein urspriinglich Wirkliches, von dem wir verlésslich
ausgehen, zu dem wir getrost zuriickkehren konnen.

Und deshalb halten wir uns an den vermeintlich letzten Rest un-
kopierbarer Realitit: an unsere authentische Intimitat und an die
intimen Authentizititen anderer — und lassen alle nicht-intimen,
objektiven Wirklichkeiten tanzen: nach der Willkiir subjektiver
Gefuhlsregungen.

Das hat gravierende Folgen fiirs Verhéltnis zwischen Intimitét
und Offentlichkeit. Denn seit den alten Griechen galt: Das Leben
der Menschen vollzieht sich in zwei Sphéren. Zunéchst in der
Sphdire des Privaten: im Reich dessen, was mich betrifft (Geburt,
Erndhrung, Liebe, Leid, Krankheit, Tod). Sodann in der Sphdre
des Offentlichen: im Reich dessen, was iiber mich hinausweist
(Familie, Gesellschaft, Staat, Kunst, Religion, Wissenschaft).

Schweizer Heimwesen 1/92



Von der Antike bis zur Moderne also: eine klare Grenze zwischen
Selbstbezogenheit und Weltbeziehung, zwischen Innen und Aus-
sen.

Doch heute, postmodern, ist es damit vorbei. Wenn nur das In-
nen als wirklich gilt, schwindet die Geltung des Aussen. Und wo
es kein Aussen mehr gibt, da weiss auch niemand mehr, was ei-
gentlich innen sei.

Ich werde nun der Frage nachgehen: Was passiert mit Mensch
und Welt, wenn die Grenze zwischen Innen (Intimitdt) und Aus-
sen (Offentlichkeit) fillt? Um es vorweg zu nehmen: Es passiert
zweierlei. Erstens tiberflutet Intimitit die Offentlichkeit. Zwei-
tens trocknet die so veroffentlichte Intimitat aus. Und damit zum
ersten:

I1. Wie Intimitat Offentlichkeit
uberflutet

Wir konnen diesen Vorgang auf mindestens drei Feldern verfol-
gen:

a) Zunichst auf dem Feld des Politischen. Politik ist Besorgung
des Staates. Der Staat, res publica, umfasst das Geflecht wechsel-
weiser Verpflichtungen zwischen Leuten, die eben nicht durch Fa-
milienbande oder andere personliche Beziehungen miteinander
verkniipft sind. Also taugt das Prinzip Intimitat politisch nichts.
Und wenn es dennoch Einkehr hélt auf dem Feld des Politischen,
bewirkt es das Ende der Zivilgesellschaft.

b) Sodann auf dem Feld des Sozialen. Die Sozietat regelt die ge-
sellschaftlichen Interessengegensitze auf moglichst zivilisierte
Weise. Nun aber macht uns das Prinzip Intimitét glauben: Gesell-
schaft sei das Produkt wechselweiser Selbstentblossung. Auf der
Basis von Gefiihlsregungen aber ist kein Ausgleich zwischen Ver-
trautem und Fremdem zu bewirken. Deshalb bedeutet allgegen-
wirtige Intimitit das Ende der Zivilisiertheit.

¢) Schliesslich auf dem Feld des Medialen. In liberalen Gesell-
schaften waren Medien bisher dazu da, den Markt der Meinun-
gen zu organisieren, den Austrag der Argumente zu vermitteln -
in der Absicht, das verallgemeinerungsfdhige Wahre und Rechte
und Richtige zu ermitteln. Unter dem Diktat der Intimitdt mu-
tiert Offentlichkeit zum Markt der Selbstenthiillungen. Und auf
diesem Markt sind Angebote zum Verbrauch von Spannungsrei-
zen gefragt. Der Anreiz zum Gebrauch der 6ffentlichen Vernunft
aber erlahmt.

Die Uberflutung der Offentlichkeit durch Intimitat also - und ein
dreifaches Ende. Offentlichkeit verodet auf den Feldern des Poli-
tischen, Sozialen, Medialen. Das will, auf jedem Feld separat, et-
was ausfiihrlicher dargelegt sein.

a) Intimitiit und Politik: Das Ende der Zivilgesellschaft

Eine Erinnerung zu Beginn. 1990: das Jahr des helvetischen Fi-
chenskandals. Was wurde da vom Bundesrat in corpore, von Ju-
stizchef Koller insbesondere erwartet, namlich in allererster Li-
nie ? Dass er die Verantwortlichen zur Rechenschaft zieht ? Nicht
doch. Ein unmissverstandliches Zeichen der «Betroffenheit»
wurde zuallererst gefordert. Eine Botschaft aus der Erschiitte-
rung der magistralen Seele !

Nun diirfte zwar den meisten klar sein: Die Aufgabe der Politiker
besteht darin, Gesetze zu entwerfen und sie auszufiithren. Doch
dieses Gesetzeswerk gilt im Zeitalter der Intimitét als allzu seelen-

los. Und deshalb interessiert an einem Politiker weniger, was er
denkt und tut und versiumt; entscheidend ist, was fiir ein
Mensch er ist — zuvor noch, ob er iiberhaupt ein Mensch sei und
nicht bloss ein Staatstechniker. Ob er aber ein Mensch sei, das er-
weist sich daran, ob er Gefiihle hat - genauer: ob er Gefiihle zei-
gen kann. Und weil wir gerade in einer Zeit der Krisen stecken,
konnen diese Gefiihle nur prekdrer Art sein — pauschal: Betrof-
fenheitsgefiihle. Und seither werden ganze Parlamentsdebatten
zu Betroffenheitskonkurrenzen: vom Waldsterben bis zur Fi-
chenmisere.

Mit Betroffenheit avanciert in der Politik zum hochsten Wert,
was politisch vollkommen wertlos ist: die Beschéftigung mit sich
selbst. Und damit verkehrt sich Politik in ihr Gegenteil. Sie miiss-
te sein: Beschéaftigung gerade nicht mit sich selbst, sondern mit
unseren gemeinsamen Angelegenheiten. Res publica.

Freilich ist es nicht egal, welche Person sich dieser Angelegenhei-
ten annimmt. Es mag uns zwar immer wieder erstaunen, mit wel-
cher Unnachsichtigkeit in den USA sogenannte Seitenspriinge
politischer Aspiranten registriert werden. Und mit guten Griin-
den konnen wir denken: Vor sexuell unverkrampften, erfolgrei-
chen Politikern miissen wir uns weniger furchten als vor ver-
krampft Verkriippelten. Und doch: Wer iiber eine Weltmacht ge-
bietet, sollte nicht bei der erstbesten Versuchung ausser Fassung
geraten. Personliche Integritdt kann durchaus als Kriterium fiirs
politische Personal gelten. Nur taugt sie nicht als ausschlagge-
bende Basis fiirs Regieren. Ob ein Politiker «glaubwiirdig» sei, ist
keine abwegige Frage; toricht ist es nur, sie zur Entscheidungsfra-
ge machen zu wollen.

Mindestens ebenso toricht ist es, einen Stinderats-Kandidaten al-
lein seiner «soliden Grundeinstellung» wegen zu wahlen - oder
einen Bundesrat vornehmlich darum gut zu finden, weil er jeden
Morgen um vier aufsteht und ein zweistiindiges Fitness-Pro-
gramm absolviert. (Zum Trost fiir meine Existenzart gab und gibt
es immer wieder bedeutende Regierungsmenschen wie Golda
Meir, die sich im wesentlichen von Kaffee und Zigaretten ernédhr-
ten.)

Die Herrschaft der Intimitit will Politik vermenschlichen. In
Wirklichkeit macht sie sie unpolitisch - und unmenschlich. Inti-
mitit will, dass es auch in der Politik zu und her gehe wie im pri-
vaten Innenleben: im Alleinsein mit uns selbst, mit der Familie,
mit Freunden. Wer aber derart politisiert, macht Politik zur Frage
der Vertraulichkeit — und grenzt alles aus, was unvertraulich,
fremd, befremdlich ist. Achten Sie nur einmal darauf, wie heute
iiber Parteien geredet wird. Es gebe halt die Partei nicht, die rest-
los iibereinstimme mit dem, was sie ddchten und fithlten usw. Als
ob wir einer Partei beitreten miissten, wenn es die schon gibe, die
ohne Rest unser Denken und Fiihlen zur Geltung bréachte! Hier
wird (Partei-)Politik mit MaBstében eines Lebens vertraulicher
Intimitdt gemessen. Wer aber storungsfreie Vertrautheit zur
Grundlage des Politisierens macht, verwechselt das politische mit
dem psychologischen System.

Politik verlangt nicht Sinn fiir freundschaftliche Gefiihle. Was sie
braucht, heisst common sense: gemeinschaftlicher Sinn - oder
besser noch, Sinn fiirs Gemeinsame. Fiirs Gemeinsame nicht un-
ter Freunden, sondern unter Fremden, zumindest unter Men-
schen entgegengesetzter Interessen. Dazu braucht Politik nicht
Menschen , die tibereinstimmend empfinden, sondern zivile Biir-
ger (im Sinne von Garton Ash): Ménner und Frauen, die andere
gerade in deren Andersartigkeit respektieren; die willens und fa-
hig sind, gemeinsame Aufgaben anzupacken, auch wenn diese ih-
nen zundchst ganz und gar unvertraut sind.

13



SIC Beckenspilautomaten:
fir jeden Bedarf das richtige Modell

Standmodell SM20

SM20 Ellbogenstart

30 Jahre
Entwicklung
aus
Erfahrung

Spitaleinrichtungen
Equipement hospitalier
Hospital equipment

SIC AG

CH-4020 Basel, Postfach
Wartenbergstrasse 15
Telefon 061-311 97 84
Telefax 061 311 97 42

Modell SM15 mit manueller Klapptire

Wandmodell SM15

Als Erganzung zu der be-
wahrten SIC SM20 Modell-
reihe mit automatischer
Schiebetlire wurden die SIC
SM15 Beckenspulautomaten
mit manuell zu bedienendem
Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
wurden vom SIC SM20 lber-
nommen. Damit ist die gleich
hohe Qualitat und Zuverlas-
sigkeit gewahrleistet.

Ob wandhangend, freiste-
hend oder untertisch mon-
tiert: jetzt gibt es den passen-
den SIC Beckenspulautoma-
ten.

SM15 Klappdeckel



Politischer notwendiger common sense verlangt das schlechthi-
nige Gegenteil intimer Selbstversenkung: den Willen und die
Kraft, von sich selbst absehen — und aufs gemeinsam Notige und
Gute hinsehen zu kdnnen.

Wird aber dieser Wille und diese Kraft durch die Bequemlichkeit
intimer Vertrautheit geschwécht, dann verfallt die politische Kul-
tur — und mit ihr die Kunst, das gemeinsam mogliche Gute unter
Bedingungen real existierender Gegnerschaften zu erwirken.

b) Intimitit und Gesellschaft:
Das Ende der Zivilisiertheit

Vom Feld des Politischen aufs Feld des Sozialen: Was passiert mit
unseren gesellschaftlichen Verkniipfungen, wenn sie unter das
Diktat der Intimitat geraten ?

Ein Beispiel wiederum vorab. Nehmen wir an: Ein Mann ist ver-
liebt, und die Frau will nicht. Traditionell hitte die Frau gute
Griinde abzuweisen. Sie ist verheiratet, sie will ihre Kinder nicht
irritieren, ihre Eltern nicht beschamen, die Stabilitdt der Familie
nicht riskieren . . . . Doch vor der Instanz der Psychologie zah-
len derart objektive Griinde nicht. Unter dem Regiment der Emp-
findungen werden soziale und ethische Normen hinféllig.

Die Standardformel lautet dann: Die Frau hat Angst vor ihren
Gefiihlen. Oder: Sie hat es verlernt, Gefiihle zuzulassen. Prak-
tisch mag das ja sein, jedenfalls fiir den Mann. Das Ende einer
Liebesgeschichte wird leichter verschmerzbar, namlich so: Die
Frau liebt mich, obwohl sie geht; sie liebt mich sogar so sehr, dass
sie es mit der Angst vor ihrer eigenen Leidenschaft zu tun bekom-
men hat ! Sie wiederum, die Frau, argumentiert auch langst nicht
mehr gesellschaftsnormenbezogen rational, sondern sozusagen
emotionsbuchhalterisch: Sie konne in diese Liebschaft einfach
zuwenig Gefiihle investieren. Und falls sie das Investitionsrisiko
einginge, miisse sie damit rechnen, nicht auf ihre Rechnung zu
kommen.

Das Kostbarste, was wir Menschen haben, das sind unsere Gefiih-
le. Sie werden zur kuranten Wihrung unseres gesellschaftlichen
Verkehrs. Die Gesellschaft aber wandelt sich so zum Forum fiir
den Handel mit Intimitaten.

Und wir Menschen werden ungesellig. Wir horen auf, gesell-
schaftliche Akteure zu sein, Subjekte von Handlungen mit Ver-
antwortung fiir die Folgen. Die dusseren Taten bedeuten nichts,
die inneren Motive sind alles. Wir werden zu individuellen Depo-
nien fiir psychoenergetische Energiequanten. Solche Deponien
aber reichen tief. Ein Polizist hat ein Verbrechen aufgedeckt?
«Im Grundey tut es dies nur, um seiner eigenen Verbrecher-Anla-
ge zu entfliehen. Ein Mann hat eine Frau vergewaltigt? «Im
Grunde» sucht er doch nur Zirtlichkeit. Die Frau aber, die ihn
fiirchtet, sehnt sich «im Grunde» nach Vergewaltigung, usw. usf.
Im Abgrund unseres Innersten entpuppt sich unsere Seele als ein
Horrorkabinett, als ein Giftschrank anstossiger und hésslicher
Begierden. Und die Mode befiehlt uns gerade, alle heimlichen
Wiinsche «zuzulassen», also den Giftschrank zu 6ffnen. Nur
nicht «abblocken» ! Nur nicht «abgehoben daherreden» ! Sonst
verlieren wir das Eigentlichste, Kostbarste, das wir haben: unsere
Authentizitat

Im Namen dieser Authentizitit aber heben wir jede Verbindlich-
keit auf, und mit der Verbindlichkeit jede ethische Geltung. Denn
die Diktatur der Gefiihle regiert jenseits von Gut und Bose.

Ich will Thnen dazu ein etwas forciertes Beispiel erzahlen. Neh-
men wir an: Eltern misshandeln ihr Kind, weil es ins Bett gemacht
hat. Bisher fragten wir: Ist das bose? Heute miissten wir folge-
richtig unterscheiden. Fiirs Kind ist es sicher schlimm; es hat
einen gebrochenen Arm, Quetschungen am ganzen Korper. Fiir
die Eltern konnte es, psychologisch betrachtet, durchaus befrie-
digend gewesen sein; sie sind endlich zu ihren Aggressionen «ge-
standen», haben ihre Wut «hochkommen» lassen usw.

Ein bisschen forciert, wie gesagt. Jedoch konsequent. Wenn wir
das Netz unserer gesellschaftlichen Beziehungen vom Prinzip In-
timitdt regeln lassen, dann bedeutet dies das Ende der Zivilisiert-
heit. Eine zivilisierte Gesellschaft lebt ndmlich davon, dass unser
personliches Horrorkabinett intim bleibt. Zivilisierte Beziehun-
gen zwischen Personen gelingen nur soweit, wie die hasslichen
kleinen Geheimnisse im Innern unserer Seele eingeschlossen blei-
ben.

¢) Intimitat und Medien: Der Verfall der Offentlichkeit

Diesen Abschnitt kann ich knapp halten. Denn was in Politik und
Gesellschaft Mode ist — die Uberflutung der Offentlichkeit durch
Intimitit -, das verstidrken die Medien, oder sie erzeugen es. Ja,
sogar sogenannt seriose Medien getrauen sich nicht einmal mehr
in sogenannt seriosen Programmteilen, ein Menii objektiver In-
formation anzubieten, ohne wenigstens ein Intimitédts-Dessert
anzufiigen.

Ein Beispiel, ein harmloses nur. «10 vor 10», TV DRS. Zum Bei-
spiel Montag, 19. 8. 91. Der Tag des Umsturzes in Moskau. Welt-
historisch entscheidende Stunden also. Selbstverstandlich be-
richtet «10 vor 10» dariiber. Doch zum Abschluss diirfen wir noch
ein Filmchen iiber die Hochzeit zwischen dem Verleger Jiirg Mar-
quard («schoner Mann»!) und dem Model Priscilla («schone
Frau!) ansehen. «Dallas» auf helvetisch. Geld plus Schonheit:
das ist der Stoff, von dem die neuen Medien leben. Mogen sie.

Doch an diesem Tag (die beiden Schonen hatten, nota bene,
schon am Samstag zuvor geheiratet), an dem die Weltgeschichte
sich entscheiden kann ? Wird da nicht gegen den Ernst der Histo-
rie Partei ergriffen - fiir den Schmus mit dem (6ffentlich) belang-
los Intimen ? Das Publikum will es so ? Nur: Wer hat dann dieses
Publikum auf diesen Geschmack gebracht ?

Einst, namlich seit den Griechen bis kiirzlich, hiess Offentlich-
keit: die Privatleute aus dem Dunstkreis ihrer Privatheit heraus-
holen in die Sphire des gemeinsam Notwendigen. Typisch dafiir
ist die Formulierung des Philosophen Hegel: «Es ist eines, was
wir zuhause mit unserer Frau und unseren Freunden erzihlen,
und wieder ein anderes, was in einer grossen Versammlung ge-
schieht, wo eine Gescheitheit die andere auffrisst.» Die «grosse
Versammlung, das ist die klassische Offentlichkeit, und kennt
kein Pardon fiir private Gescheitheiten: sie l4sst sie wechselweise
auffressen — in der Hoffnung auf den Verdauungsprozess: dass
bei dem grossen Fressen der Intimitaten das ausgeschieden wer-
de, was an den privaten Gescheitheiten nur privat, das heisst be-
schriankt ist; und es konnte zuriickbleiben, was an diesen Ge-
scheitheiten allgemeinheitsfahig ist.

Mit andern Worten: Bisher hatte Offentlichkeit den Zweck, uns
aus der Versponnenheit in uns selbst heraus- und in die Spannung
einer gemeinsamkeitsdienlichen Verstdndigung hineinzuholen.
Heute jedoch kommt der mediale Offentlichkeitsbetrieb in unse-
re intime Vertraulichkeit hinein und versorgt uns pausenlos mit

15



Intimitatsreizen. Statt Anreiz zum Offentlichen Gebrauch der
Vernunft bietet er Stoff zum Verbrauch von Spannungs-
reizen.

Offentlichkeit wird zum Markt fiir den
Austausch von Intimitdten.

Handeln nicht mit Argumenten, sondern mit Gefiihlen.

Das hat, nebst Entwicklungen in Gesellschaft und Arbeitswelt,
auch mit der Art des neuerdings dominierenden Mediums zu tun.
Nichts gegen das Fernsehen. Es hat, wie jedes andere Medium,
seine Starken und seine Schwéchen. Seine Stédrke ist das Zeigbare.
Was aber ldsst sich probat zeigen? Argumente vielleicht ? Kon-
zepte ? Streitgespriache ?

Kiirzlich hat mein Bruder, kein unintelligenter Mann, mich ge-
fragt: «Hast du die Sendung mit Blocher gesehen ?» Nein. Hétte
ich sollen ? «Allerdings, das war endlich einmal eine spannende
politische Sendung.» Ja, was hat er denn Spannendes gesagt, der
Blocher ? «Das weiss ich doch auch nicht mehr - aber wie er es
den andern gegeben hat !»

Das ist Fernsehen. Nicht zum Streiten, nicht zum Argumentieren,
nicht zum Disputieren: zum Sehen. Und was lasst sich sehen ? Si-
cher nicht das Abstrakte. Das Konkrete. Ein Bild sagt mehr als
tausend Worte. D’accord. Doch welche Konkretheiten wollen wir
am liebsten sehen? Die menschlich-allzumenschlich-intimen:
Gesichter, Briiste, Schenkel. Nichts dagegen - solange sie das 6f-
fentlich notwendige Gespréch erganzen statt ersetzen. Doch heu-
te verdrdangen sie den verniinftigen Diskurs iiber unsere gemeinsa-
men Angelegenheiten.

Darfich Ihnen kurz aufzidhlen, was Sie verpassen, wenn Sie heute
abend nicht fernsehen? Der Eugen und der Nekrolog. Zweil
Miinchner in Hamburg. Werthers ungliickliche Liebe. Rote Ro-
sen fiir ein Callgirl. Die Mafiosi-Braut. Hitcher, der Highwaykil-
ler. Ein Vater zuviel. Chefarzt Trapper John. Der Herzensbre-
cher. Ein Schloss am Worthersee. Die Munsters.

Alles heute abend, am 14. November 1991 auf lauter deutschspra-
chigen TV-Kanilen zu sehen. Daran denke ich, wenn ich von der
Uberflutung des 6ffentlichen Bewusstseins durch veroffentlichte
Intimitat spreche: Intimitédt als Ware, als Konsumartikel. Statt
teilzunehmen an der offentlichen Auseinandersetzung iiber An-
gelegenheiten, die uns alle interessieren miissten, saugen wir uns
privat voll mit Privatheiten, die allerlei Medien eigens fiir unseren
Intimitatshaushalt inszenieren.

Und damit verfillt unsere rationale, wirklichkeitsorientierte Of-
fentlichkeit. Aber nicht nur sie. Es pervertiert auch die Intimitét,
die unsere Offentlichkeit tiberflutet. Davon handelt mein drittes
Kapitel.

II1. Wie die veroffentlichte Intimitit
austrocknet

Bisher sprach ich von der Zerstorung der Offentlichkeit durch die
Herrschaft der Intimitét. Fortan soll die Zerstorung der Intimitdit
durch die Allgegenwart des Intimen erortert werden - in groben
Ziigen wenigstens. Schliesslich ist die Logik trivial: Erst tiberflu-
tet Intimitit Offentlichkeit. Dann aber - weil alles, was grenzen-
los flutet, sich einmal verlduft — trocknet Intimitdt schliesslich
selber aus.

16

Ich will gleichwohl der Tripel-Methode folgen, also in drei Anlédu-
fen folgendes plausibel machen:

a) die enteignete Intimitdt: private Vertraulichkeit hort auf, et-
was Eigenes zu sein;

b) die verdusserte Intimitéat: private Vertraulichkeit hort auf, sich
selbst zu gehoren;

¢) die entselbstete Intimitédt: private Vertraulichkeit hort auf,
sich tiberhaupt auszubilden.

a) Die enteignete Intimitit

Vor wenigen Wochen hat Gyorgy Konrad (in seiner Rede zum
Dank fiir den Frankfurter Friedenspreis) folgendes gesagt:
«. . . Den Strand magich nicht sonderlich, ich sehe nicht gern die
vielen Leiber dicht an dicht. In diesem Sich-Suhlen, Eisessen und
Nichtstun verwandelt sich der Mensch in blosses Fleisch . . . Der
Urlauber ist der allgemeine Mensch: kein Chirurg und kein
Sprachwissenschaftler, kein Busfahrer und keine Sekriterin, son-
dern ein entblosster Mensch, der entkleidet nichts anderes ist als
ein Korper.»

Es ist nicht Feindschaft zum Fleisch, die Konrad so sprechen
macht, sondern Freundschaft zum unverwechselbar Individuel-
len. Und was er sagen will, ist dies: Auf dem offentlichen Markt
der Selbstentblossungen aller kommt nicht das einmalig Intime
zum Vorschein, sondern dessen Gegenteil: das ununterscheidbar
Allgemeine - lauter allgemeine kommune Menschen, reduziert
auf ihre physische Korperlichkeit und ihre psychische Energie.

Das ist logisch. Inmitten der allgemeinen Selbstversunkenheit
weiss namlich niemand mehr zu sagen, was «inneny ist. Die
Grenze zwischen innen (Intimitit) und aussen (Offentlichkeit)
bricht ein - und mit ihr das Innen wie das Aussen. Solange die
Grenze hielt, gab es die geschiitzte Sphare zur Kultivierung der
Vertraulichkeit — und die ungeschiitzte Sphire der Offentlichkeit,
worin die Individuen vertraulichkeitsgestarkt sich exponieren
konnten, jedoch nicht mit Intimitdten, sondern fiir gemeinsam
Politisches, Soziales, Kulturelles. Ohne diese Grenze aber fehlt
den Individuen gleich beides: zundchst der intime Schutz der Pri-
vatheit, unter welchem sie ihre Eigenheiten entdecken, nihren
und wahren konnten; sodann die 6ffentlichen Rollen, in denen
sieihre privat entwickelten Eigenheiten welthaft ausbilden konn-
ten. Etwas Eigenes und Besonderes ist namlich von selbst keine
und keiner von uns. Wir miissen unsere Eigenheiten privat heran-
und offentlich ausbilden. Und wenn mit ihrer Unterscheidung
beide Sphéaren verfallen, dann sind wir enteignete einzelne: es
fehlen uns die getrennten Orte fiir die «innere» Entwicklung und
die «&ussere» Realisierung unserer Besonderheiten. Mit diesen
beiden Orten werden wir unserer Eigenheit beraubt.

Der bisherige groteske Hohepunkt dieser Entwicklung wird uns
gerade aus den USA berichtet. Dort soll, nach dem Ende der Dal-
las-Serie, ein neues, allerpersonlichstes Programm in Mode kom-
men: die Video-Party mit dem heissen Streifen von der eigenen
Operation. Das ist die letzte Konsequenz der 6ffentlichen Selbst-
beschauung: die Eingeladenen diirfen nun wirklich und wahr-
haftig in einen andern Menschen hineinsehen. Doch das ver-
meintlich Ureigenste entpuppt sich als das Allerallgemeinste.
Wer nur griindlich, tief genug ins eigene oder anderer Intime ein-
dringt, stdsst auf Fleisch, Knochen, Blut, Geschwiire.

Soviel zur enteigneten Intimitat. Und damit zum Vorletzten:

b) Die verausserte Intimitat

Wir verdussern unsere Intimitédt. Das heisst: Wir geben ihre Krea-
tion auswdarts. In den Zentren der Unterhaltungs- und

Schweizer Heimwesen 1/92



Spannungs- und Kitsch-Industrie werden die mutmasslich mas-
senfdahigen Typen von Intimitdt produziert. Dann bieten Medien,
Kino, Reklame, ein Sortiment solcher Intimitdts-Typen - und wir
wihlen aus: Was darf es sein ? Vielleicht mit einem Zug ins Eroti-
sche? RTL plus? Lieber etwas sentimental ? «Schwarzwaldkli-
nik» vielleicht? Noch ein Schuss Brutales hinzu? Dann am be-
sten «Dallasy». . .

Nun kann man natiirlich sagen, das sei ein alter Hut. Vor 200 Jah-
ren schon, als Goethes «Werther» in den Buchhandlungen lag,
wollten verschméahte Liebhaber reihenweise sich selbst ums Le-
ben bringen. Und gleichwohl unterscheidet sich die gegenwartige
Intimitat-Vorbild-Produktion durch mindestens zwei Merkmale
von allen fritheren: Sie ist erstens allgegenwartig, und sie ist zwei-
tens von allem Anfang nach Gesichtspunkten der Absatzchancen
produziert, also auf Massenkonsum hin konzipiert.

Um so fragwiirdiger. Die Allgegenwart verdffentlichter Intimi-
tiits-Vorbilder» fiillt die Rdume privater Intimitdts-Bildung aus,
besetzt sie sozusagen, bevor die Individuen iiberhaupt gemerkt
haben, dass diese Riume ihnen gehorten. Diese Okkupanten
handeln meist ohne ideologische Ambitionen; sie tun, was ren-
tiert. Was aber rentiert, bestimmen wir: durch unseren Konsum.
Wer oder was aber bestimmt unseren Konsum ? In der Regel unse-
re Defizite. Weil wir Hunger haben, kaufen wir die Wurst. Weil
wir ungliicklich sind, kaufen wir die Gliickspost. Weil wir sexuell
unerfiillt leben, fiillen wir die Pornoladen . . .

Und hier sehe ich nun die Entdusserung der Intimitat. Wir geben
nicht nur die Fabrikation unserer Intimitédtstypen auswarts. Wir
lassen uns fiir unsere intimen Defizite auch sozusagen dusserlich
entschidigen. Pornofilme sind nur das meistdiskutierte Beispiel:
Wer mit der Macht des Geschlechtstriebes nicht auskommlich
und gelegentlich gliicklich leben kann, hilt sich schadlos durchs
Betrachten anderer, die beim Kopulieren vermeintlich besser in
ihrem Element sind. Nun ist es vermutlich nicht etwa so, dass der
Pornofilm die Sexualitit beschddige. Pornoindustrie beutet die
langst beschidigten Triebe nur aus, ohne sie zu ent-schiddigen.
Denn wire der Schaden einmal behoben, wére auch die Ausbeu-
tung am Ende. Also wird das ungliickliche Triebschicksal nicht
erlost, sondern verdussert: Es darf sich vollsaugen mit anderen,
vorgeblich gliicklichen Triebschicksalen. Je mehr es jedoch seine
Defizite derart «wettmacht», desto weniger ist es in seinem eige-
nen Begehrens-Haushalt mit sich selbst vertraut, also intim.

Die verdusserte Intimitdt beschriankt sich keineswegs aufs Ge-
schlechtliche. Sie reicht vielmehr von der Freundschaftskultur bis
zur Innenarchitektur, von der Gliicksvision bis zur sogenannten
Trauerarbeit. Freundschaft und Wohnlichkeit, Gliick und Trau-
er: Dies alles miissen wir nicht selber entwickeln. Wir konnen die
Stellen dafiir leer lassen. Sie werden sogleich durch Angebote der
Freizeit-Industrie besetzt. Intimitéits-Vakanzen gibt es nicht
mehr. Sie sind schon besetzt, bevor wir das Vakuum iiberhaupt
entdeckt haben. Und eben deshalb hoéren wir immer mehr auf, in-
time Intimitéiten zu pflegen. Wir l6sen unsere Vakanzen nicht sel-
ber ab, wir verdussern unsere Gliicks-Defizite - fiir Geld, das ist
klar; schliesslich werden dafiir unsere Sinnlécher auch gestopft.
Soist dann die Intimitét scheinbar wieder komplett: mit triigeri-
schen und intimititsfremden Fiillungen allerdings.

Soviel wollte ich zur verdusserten Intimitdt sagen. Und jetzt zum
Allerletzten, zu

¢) Die entselbstete Intimitat

Die grenzenlos veroffentlichte Intimitét, wie gesagt: enteignet
erst, verdussert sodann — nicht weil irgendeine intimitatsfeindli-

che Macht ihr iibel mitspielte, sondern weil sie selbst es zu weit
treibt mit der Intimisierung des 6ffentlichen Lebens. Und weil sie
keine Grenze kennt, kennt sie schliesslich auch sich selber nicht
mehr. Intimitdt hort auf, etwas Selbstisches zu sein. Denn was
auch immer ein Selbst ist: jedenfalls gewinnt es sich durch Hem-
mung.

Zwar wird jedem einzelnen heute sein sogenanntes Selbst zum
Selbstzweck — nicht ldnger ein Mittel, die Welt kennenzulernen,
das Leben zu entziffern, auf Gesellschaft einzuwirken. Und gera-
de weil wir so sehr in uns selbst vertieft sind, fillt es uns ungemein
schwer, uns selbst oder andern ein klares Bild davon zu machen,
woraus unsere Personlichkeit besteht. Der Grund hierfiir ist: Je
mehr wir die Psyche privatisieren, desto weniger wird sie stimu-
liert - und desto schwieriger wird es fiir uns, zu fithlen oder Ge-
fithle zu dussern. Wir sind ja nichts anderes als der Vibrations-
punkt unserer Emotionsenergie. Kein Abstand, kein Verhéltnis,
keine Verstdndigung: Wir hocken in unserer Gefiihlsdeponie.

Ich kann dies auch so sagen: Wir fithren uns auf, als wiaren wir ein
Stiick Natur. Der Stein und die Fichte, der Regenwurm und die
Ziege: Sie alle sind, was sie eben sind - sie konnen nichts dafiir,
und folglich konnen sie nichts dagegen. Und so leben sie in
bruchloser Einheit mit sich, so bequem wie dumpf. Wir aber sind
drauf und dran, es ihnen gleichzutun. Ob wir liegen oder gehen
oder streben — wir gehorchen selbstlos der Schwerkraft unserer
Psyche.

Als wire dies schon menschlich, was wir gerade sind! «Der
Mensch ist nicht - er hat zu sein.» Diese existenzphilosophische
Bestimmung des Humanen meint:

Menschsein ist nicht Vorgabe, sondern
Aufgabe; keine Befindlichkeit, sondern
ein Pensum.

Namlich dieses: sich zum Menschen unausgesetzt zu machen,
das heisst: stiindlich weg vom pflanzenhaft in sich befangenen
Empfindungswesen - hin zu einem empfanglichen, verstehen-
den, handelnden, verantwortenden Wesen.

Dazu aber bedarf es der Grenze zwischen Intimitdit und Offent-
lichkeit: der Scheidelinie zwischen einer Sphire der Vertrautheit
mit sich und einer Sphiire des selbstbewussten Verkehrs mit dem
Unvertrauten.

Und sollten Sie, meine Damen und Herren, jetzt sagen, das sei
aber ziemlich anstrengend, dann kann ich nur beistimmen.

Sonderlich bequem war es noch nie,
ein Mensch zu sein.

Indes: Diese Anstrengung macht ein Menschenleben auch erst
reich — namlich im Wortsinne spannend: gespannt zwischen In-
nen und Aussen, zwischen Ich und Welt, zwischen Selbst und den
Anderen. Und in dieser Spannung profitieren alle: die Welt und
ich selbst, Offentlichkeit und Intimitét.

Das wollte ich Thnen heute plausibel machen. Etwas umstdnd-
lich, ich hab’s wohl gemerkt. Doch es gibt nur eine umstandslose
Methode, zur Einsicht in die Fruchtbarkeit der Hygiene einer in-
tim/offentlichen Rollentrennung zu kommen: Sie miissen sie
praktisch versuchen!

17



	Intimität und Öffentlichkeit : Lamentation über eine vermischte Grenze

