
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)

Heft: 12

Artikel: Vom Geheimnis des Wortes : das menschgewordene Gotteswort : (eine
Weihnachtsbetrachtung)

Autor: Mattmüller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Geheimnis des Wortes

Das menschgewordene Gotteswort
(Eine Weihnachtsbetrachtung)

Von Peter Mattmüller

Im Anfang war das Wort,
und das Wort war bei Gott,
und Gott war das Wort.
Dasselbe war im Anfang bei Gott.
Alle Dinge sind durch dasselbe gemacht,
und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht ist.
In ihm war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen.
Und das Licht scheint in der Finsternis,
und die Finsternis hats nicht begriffen.

Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns,
und wir sahen seine Herrlichkeit,
eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater,
voller Gnade und Wahrheit.

Er kam in sein Eigentum,
und die Seinen nahmen ihn nicht auf.
Wie viele ihn aber aufnahmen,
denen gab er Macht, Gottes Kinder zu heissen,
die an seinen Namen glauben. Joh 1 1-5-14'11 12

(Nach der Übersetzung von Martin Luther)

Das ist ein schweres Wort, hart, wie in Stein gehauen. Wohl haben
spätere Übersetzer versucht, dasselbe etwas zu mildern, der
menschlichen Vernunft etwas zugänglicher zu machen. Und
doch - so scheint uns - ist es keinem von ihnen gelungen, die
Sache Gottes mit den Menschen so eindeutig, so klar, in ihrem ganzen

Ernst wiederzugeben, wie Martin Luther es hier tut.

Woran aber mag es liegen, dass uns dieses Johanneswort so
schwer zugänglich und letztlich doch einfach nicht nachvollziehbar

ist? Wie kommt es, dass so manches Bibelwort in uns nicht
anzuklingen, nicht weiter zu schwingen vermag, ja dass es häufig
gar nicht bei uns ankommt? Auf diese Frage gibt uns der Denker
Max Picard eine Antwort, wenn er uns darauf hinweist, dass der
Mensch die volle Wahrheit nie zufassen, auch nie in Worte zufassen

vermag, und dass er den Raum des Wortes, der nicht ganz mit
der Wahrheit angefüllt ist, mit der Traurigkeit, mit der Sehnsucht
nach der letzten Wahrheit ausfüllt. Und ist es nicht so, dass wir
diese Sehnsucht doch eigentlich lieben, dass sie zu unserem Wesen

gehört, dass sie einen wesentlichen Anteil am Wunder der
Sprache hat, und dass wir sie darum nicht preisgeben möchten?

Hier aber, in diesem Johanneswort, tritt uns das Gotteswort, in
menschliche Sprache gefasst, in seiner vollen, uns unbegreiflichen,

ja unerträglichen Wahrheit entgegen. Was mochte Gott
bewogen haben, dieses Wagnis einzugehen - das Wagnis, seine

Vollkommenheit, die ganze Fülle seines Wesens in menschliche Worte
zu kleiden, sich unserer Sprache so ganz anzuvertrauen? Ist es

denn überhaupt denkbar, dass das Menschenwort in seiner
Endlichkeit Gott, den Unendlichen, zu fassen vermöchte? - Und
dann diese unbegreifliche Gleichung: Dieses Gotteswort ist
zugleich Person. Das schöpferische Wort in Gottes Mund, das alles
und also auch uns, den Menschen mit seiner Sprache, mit seinem

Menschenwort geschaffen hat, ist zugleich Gottes Sohn, ist Christus,

der Menschgewordene. Wer kann das fassen? Wo bleibt hier
unser Erkennen, unser Verstehen, wo unsere Antwort auf dieses

Wort von Gott?

Ob wohl der Theologe Karl Barth auf diese Fragen eine Antwort
gefunden hat, wenn er sagt, dass uns hier nicht das Erkennen,
sondern das Anerkennen geboten sei? Es gilt hier also, nicht da
stehen zu bleiben, wo unser Erkennen stehen bleibt und nicht
mehr mitkommt, sondern anzuerkennen, dass es Dinge gibt, die
wir nicht erkennen können, und letztlich anzuerkennen, dass das

so gut ist. Und sollten wir in den tiefsten Regungen unseres Herzens

doch immer wieder jener uralten menschlichen Versuchung
erliegen, gleich zu sein wie Gott, so liegt doch darin etwas Tröstliches,

zu wissen und anzuerkennen, dass über unserem Leben ein
Höheres, Mächtigeres steht und wirkt - ER, der ganz Andere, der
anders ist als wir.

Und nun geschieht gerade hier, am Ort dieser völligen Unvereinbarkeit

zwischen Gott und den Menschen das ganz Unerwartete,
das eigentlich Weihnachtliche, das, was diese eine Nacht in der
Mitte der Zeit weiht :

Gott anerkennt auch uns

Nicht sollen wir Gott in seiner Grösse, in seiner Macht, in seinem
Anderssein anerkennen. Gott tut - erstaunlicherweise - an
Weihnachten auf seine Weise dasselbe mit uns. Er anerkennt den
Menschen, so wie er ist, in seiner Fragwürdigkeit, seiner Unzulänglichkeit

und Bedürftigkeit, in seinem Sehnen nach der vollen
Wahrheit, ja sogar in seinem Streben, gleich zu sein wie Gott. In
alledem nimmt er uns ernst, bis hin zu unseren Verstehensschwie-
rigkeiten und auch darin, dass wir ihm unsere Anerkennung
immer wieder versagen. - Und nun bleibt Gott bei dieser grundsätzlichen

Anerkennung des Menschen nicht stehen. Er tut an
Weihnachten noch einen weiteren, den letztmöglichen Schritt: Gott
wird in Christus selber Mensch. Er identifiziert sich mit unserem
Menschsein, wird geboren, wie ein Mensch geboren wird und lebt
und stirbt, wie wir Menschen leben und sterben. Er erklärt sich in
Christus solidarisch mit uns, zählt sich zu uns, wird einer der Un-
sern und nimmt die Last unseres Menschseins bis in ihre letzten
Konsequenzen auf sich

und die Seinen
nahmen ihn nicht auf

Liegt nicht in diesem einen Wort des Johannesprologs die ganze
Schwere unseres Menschseins, unsere Schwierigkeit, Gott nicht
nur in seinem Anderssein, sondern auch in seinem Gleichsein mit
uns, im menschgewordenen Gotteswort anzuerkennen und bei

uns aufzunehmen? Ist das Zweite wohl gar noch schwieriger als
das Erste? Wie sollte es denn möglich sein, Gott als einen der
Unseren anzunehmen? Wie könnte es denn möglich werden, ihm in

847



seinem Menschsein zu begegnen, ihn in unserem Hause recht zu

empfangen, ganz aufzunehmen?

Diese Frage hat sich auch der Schuster Martin in Tolstois Erzählung

«Wo die Liebe ist, da ist auch Gott» gestellt. Da sass er nun
schon seit Wochen, Abend für Abend im Schein der Pertrollampe
über seinem Neuen Testament, bewegt von der Frage, wie er wohl
Christus aufnehmen würde, wenn er nun wirklich einmal bei ihm
einträte. Und er kam nicht. - Eines Abends aber hörte er hinter
sich ganz deutlich die Worte: «Martin! Schau morgen auf die

Strasse hinaus, ich werde kommen!» Vor freudiger Erregung
schlief er kaum in dieser Nacht, stund morgens zeitig auf und
setzte sich an seine Schusterarbeit, schaute aber immer wieder
durchs kleine Fenster auf die winterliche Strasse hinaus. Was aber
sah er da Da war j a nur der alte Hausknecht Stepanytsch von
nebenan, der sich an die Hausmauer lehnte und in die steifen Hände
hauchte. Es muss wohl heute kalt sein draussen. Ich muss ihn
hereinholen und will ihm ein Glas Tee kochen. Und er tat so. - Später

- es ging schon gegen Mittag - sah er eine alte, schlecht gekleidete
Bauernfrau, ihr Kleines auf dem Arm, zitternd vor Kälte am Fenster

vorübergehen. Ich muss sie hereinholen, dachte er. Sie hat ja
so schlechte Kleider. Ich will ihr einen heissen Tee kochen, und
meine Unterziehjacke und den alten Pelz für die Kleine soll sie

auch haben. Und er tat so. Gegen Abend - es dämmerte schon -
kam grosser Lärm von der Strasse her. Und als er hinsah, gewahrte

er eine alte Marktfrau, die einen kleinen Flegel ausschalt, der
ihr einen Apfel aus dem Korb gestohlen hatte. Martin lief hinaus,
sprach den beiden freundlich zu und schaute ihnen lächelnd
nach, als sie sich, den Korb gemeinsam tragend, langsam in der

Dämmerung entfernten. Das war ja gut so. Wo aber war denn
Christus geblieben? Traurig legte er sich an diesem Abend zubet-
te. Mitten in der Nacht aber hörte er eine Stimme, die ihm ins Ohr
flüsterte:

«Martin, Martin, hast du mich nicht erkannt?»
»Wen?» fragte Martin.
«Mich», sagte die Stimme, «ich war es doch.»

Und aus der dunklen Ecke der Stube trat Stepanytsch, der
Hausknecht, trat die Frau mit dem Kindchen, und auch die
Markfrau ging mit dem Bauernbub an ihm vorüber, und alle
verschwanden so leise, wie sie gekommen waren. Und Tolstoi
schliesst die Erzählung mit den Worten: Da wurde dem Schuster
klar, dass ihn sein Traum nicht getäuscht hatte: Der Heiland war
heute wirklich zu ihm gekommen, und er selber war es gewesen,
den er empfangen hatte.

Die behinderte Sprache
Warum kann Martin immer noch nicht sprechen?

Von Peter Mattmüller

Das ist die bange Frage seiner Eltern, die uns ihr Kind zur Abklärung

in die Sprachheilschule bringen. Seit Jahren haben sie,

zuerst noch hoffend, dann aber mit zunehmender Sorge, auf das
erste Wort von Martin gewartet. Nun ist der Knabe vor einem Monat

fünf Jahre alt geworden, und immer noch ist er sprachlos,
stumm. Warum ist das so?

Die Eltern berichten :

«Martin war von Anfang an anders als seine beiden Schwestern.

Er lag wie verloren in seinem Bettchen. Nie hat er uns angeschaut,
nieseineHändchen nach der Mutter ausgestreckt. Er hat auch nie
gelächelt. Später, als er sitzen und dann auch gehen konnte, verfiel

er immer häufiger in langandauernde, völlig sinnlose
Bewegungsabläufe. Er wippte mit dem Körper hin und her, schlug die
Handflächen aufeinander und lachte laut dazu. Martin hat auch
nie gespielt, und auch in der Frühbetreuung vermochte das grosse,

farbige Holzspielzeug sein Interesse nie zu wecken. Sobald er
seiner ansichtig wurde, begann er zu weinen, und wollte man ihn
zum Spielen nötigen, dann warfer alles will um sich. Seine
Aufmerksamkeit galt und gilt bis heute ausschliesslich dem Wasserhahn,

dem laufenden Wasser, den Schlüsseln, die man drehen
kann und also alljenen Dingen, die sich in Bewegung setzen
lassen. Bei diesen Tätigkeiten kann er unendlich lang verweilen, und
macht man den Versuch, ihn darin zu unterbrechen, dann wird er
zornig oder bricht in ein hilfloses Weinen aus. Von uns undseinen
Schwestern nimmt er kaum Notiz. Er ist in unserer Familie wie
ein Fremdling.»

Unsere Abklärung ergibt, dass Martin ein schwer wahrneh-
mungsgestörtes Kind ist, das die Entwicklungsphasen des ersten

halben Lebensjahres, die der Sprachentwicklung vorgeordnet
sind, nicht durchlaufen konnte. Aus diesem Grunde vermochte er

nicht aktiv in die Sprache einzutreten. Störungen dieser Art sind
einer Behandlung zugänglich, wobei es wichtig ist, dass dieselbe

früh, wenn möglich schon im ersten Lebensjahr erfolgt und
fachgerecht vorgenommen wird. So wichtig es nun gerade für Kinder
wie Martin ist, dass ihre Behinderung früh erkannt und fachkundig

behandelt wird, so sehr bewegt uns im Zusammenhang unserer

Beitragsreihe jene andere, in heilpädagogischen Kreisen eher

selten gestellte Frage: Was ist es eigentlich um ein Kind, das während

Jahren nicht zum ersten Wort zu finden vermag, dem das

Reich der Sprache verschlossen bleibt, das über lange Zeit im
Schweigen verharren muss?

Die Not des sprachlosen Kindes

Nie wird es dem unbehinderten Menschen möglich sein, sich ganz
in die Lebenssituation eines Behinderten einzufühlen. Wer aber
beruflich oder in der eigenen Familie vor die Aufgabe gestellt ist,
ein behindertes Kind zu begleiten und zu betreuen, wird, wenn er

von dieser Aufgabe nicht einfach überfordert ist, doch immer
versuchen, sich dem Kinde anzunähern, sich in seine besondere
Lage zu versetzen. Bei Kindern wie Martin kann dieser Nachvollzug

dann ein Stück weit gelingen, wenn wir uns vergegenwärtigen,

wie sehr das normale Kind in der Sprache und von der Sprache

lebt, und in welch entscheidender Weise sie auf seine
Persönlichkeitsentwicklung einwirkt.

Nun neigen wir ja immer wieder dazu, die Sprache auf ihre Funktion

als Kommunikationsmittel einzuschränken. Sprache ist aber

848 Schweizer Heimwesen XII/91


	Vom Geheimnis des Wortes : das menschgewordene Gotteswort : (eine Weihnachtsbetrachtung)

