
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)

Heft: 10

Artikel: Schlössli Ins, Sommertagung 1991 : von Pestalozzis Begriff der
Wohnstubenpädagogik zum Begriff des therapeutischen Milieus. 2. Teil

Autor: Bärtschi Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlössli Ins, Sommertagung 1991

Von Pestalozzis Begriff der Wohnstubenpädagogik
zum Begriff des therapeutischen Milieus

(2. Teil)

Von Christian Bärtschi

Motto:
Nicht was du weisst, sondern was du bist,
macht dich zum Lehrer
(Simon Gfeller, in: «Vermächtnis»)

Wir haben das letzte Mal von der «Heiligkeit der Wohnstube»
gesprochen. Vielleicht erinnern Sie sich in diesem Zusammenhang
an Pestalozzis Klage vom «Wohnstubenraub» und dass die
«Kraft der Wohnstuben verödet und zernichtet» sei.

Nochmals: Zweierlei Arten von Wohnstuben
(gestern - heute)

Wenn wir uns, schon rein äusserlich, die heutigen Wohnzimmer
anschauen - vielleicht bilden Schlössli-Wohnzimmer hier eine
löbliche Ausnahme -, so enthalten sie wohl nicht mehr sehr viel
«Wohnstubenatmosphäre», wenigstens nicht im Pestalozzischen
Sinn.

Gründe liegen auf der Hand; der wichtigste ist wohl der, dass die
heutige Familie kaum noch ein eigentliches Zentrum innerhalb
ihrer Wohnung kennt - und wenn schon; wäre da nicht viel eher

zum Beispiel an die Küche zu denken?

Versuchen wir, uns die heutige Wohnstube (Wohnzimmer?
Salon? Living?) einer Schweizer Familie vorzustellen:

Die Stube ist sicher das beste Zimmer. Da ein mehr oder weniger
kostbarer Teppich auf dem Boden liegt, muss man sehr Sorge
tragen: Betreten ist nur in Hausschuhen erlaubt, nur mit sauberen
Kleidern. Neben dem Teppich sind es ja die Möbel, die geschont
werden müssen... Auch Gemütlichkeit ist vorgesehen: die
gepolsterte Sitzecke. Ob jemand von der Familie diese Gemütlichkeit

schätzt Aber da ist j a noch die Musikanlage, da sind weitere
Apparate: TV, Video Auch ein Büchergestell darf nicht fehlen;

man kennt sie, die Lederrückenbände, die dort still vor sich
her verstauben. An den Wänden hängen Bilder, alte Stiche - wer
weiss, vielleicht sogar ein teures Original? Und wenn wir weiter
suchen wollten, würden wir vielleicht auf die gut bestückte Hausbar

stossen: in einem Antikschrank, auf welchem allerlei unnütze

Gegenstände stehen - Ferienerinnerungen Aber merkwürdig:

Wenn man nicht gerade vor dem TV sitzt, ist das Wohnzimmer

leer, wird es kaum benutzt, höchstens von den Eltern. Die
Kinder? Die haben sich in ihre eigenen Zimmer verzogen, in ihre
eigenen vier Wände, zu ihren eigenen Stereoanlagen.. Man
könnte in der Schilderung moderner Wohnstuben ja noch lange
fortfahren; lassen wir es für heute.

Frage: Ist das die Wohnstube, von der Pestalozzi spricht? Befindet

sich hier die «Keimzelle der Menschlichkeit»?

Lassen Sie mich einen Schritt zurückgehen, zurück in der Zeit,
zurück in meine Jugendzeit. Oft mutet es mich an, als wären
inzwischen nicht Jahrzehnte, sondern Jahrhunderte verstrichen

Ich sehe es wieder vor mir, das Bergbauernhaus, in dem wir
wohnten. Auch wir hatten eine Stube. Abend für Abend traf sich
hier die ganze Familie, die Eltern und wir vier Kinder. In der Mitte
der Stube war ein grosser Tisch, rund herum standen sechs Stühle.

Auch das Bett, in welchem die Eltern schliefen, stand in dieser
Stube. Abends waren die Stühle besetzt: der Vater las die Zeitung
(das «Blatt») oder den Anzeiger, die Mutter strickte oder flickte.
Wir Kinder erledigten die Aufgaben, lasen oder spielten zusammen.

Gesprochen wurde nur wenig, und wenn, dann nur halblaut.

Man musste aufeinander Rücksicht nehmen. Vielleicht
schaute man vor dem Zubettgehen zusammen auf den Arbeitstag
zurück oder plante den nächsten. Ab und zu sprach man von
Tageserlebnissen. Vor dem Zubettgehen, das immer um die gleiche
Zeit erfolgte, las der Vater ein Kapitel aus der Bibel... Selbstverständlich

lief in der Stube kein Radio, und Fernsehen gab es

damals sowieso noch nicht... Und warum traf man sich
allabendlich in der Stube, weshalb sassen hier alle zusammen? Weshalb

verzog sich nicht jedes möglichst rasch nach dem Nachtessen

in sein Zimmer, um dort ungestört den Abend zu gemessen?

Dafür gab es natürlich Gründe - vorerst einmal äussere, rein äussere

Gründe...

- die Stube war, neben der Küche, eigentlich der einzige Raum,
der bewohnbar war. Natürlich gab es daneben noch der
«Gaden», in welchem wir Kinder schliefen. Aber dieser Gaden war
kein Wohnraum, sondern wurde ausschliesslich zum Schlafen
benutzt...

- die Stube war das einzige geheizte Zimmer im Haus, wenn man
vom warmen Stall absieht. In der Küche war es kalt; im Winter
war das Wasser in der Küche oft eingefroren. Im Gaden war es

kalt. In der Stube aber stand der Ofen, den man heizen, auf
dem man die nassen Kleider trocknen und auf den man sich
setzen konnte, wenn es einen fror

Und das vielleicht Wichtigste:

- in der Stube brannte die einzige Lampe, die wir damals im
Haus hatten (ausser der Stallaterne).

Es war dies in einer Zeit, in welcher es in den Bergen noch nicht
überall elektrisches Licht gab. Die Petrollampe war die einzige
halbwegs gute Lichtquelle, um die man sich einfach versammeln
musste, wollte man nicht schon mit den Hühnern zu Bett gehen.
Und diese Lampe verströmte ein wunderbar mildes, behagliches,
leicht rötliches Licht: ein wohliges Licht, welches natürlich nicht
alle Ecken ausleuchtete, sondern die ganze Familie unter ihren
Lichtkegel einlud

674 Schweizer Heimwesen X/91



Sie sehen: Die äusseren Umstände trugen ein Wesentliches dazu
bei, diesen Raum zu einer Stube zu machen - zur Wohn-Stube.

Fassen wir zusammen : Was machte diesen Raum zur Wohnstube,
zum Zentrum, zur «Mitte» des Hauses?

- die Wärme
- das Licht
- die Möglichkeit bzw. der Zwang, sich hier zu begegnen, hier

allabendlich zusammenzukommen.

In der Stube vereinigte sich die Familie, hier musste man sich
begegnen, ob man wollte oder nicht, ob es einem angenehm war
oder nicht. Hier wurden auch Unstimmigkeiten ausgetragen, hier
konnte man sich nicht ausweichen

Ich habe mich oft gefragt, was uns zum Beispiel das elektrische
Licht gebracht hat. Natürlich empfand man es als eine grosse
Erleichterung, dass nun plötzlich und nur mit Knopfdruck jedes
Zimmer des Hauses, jeder Raum taghell beleuchtet werden konnte.

Aber was passierte dadurch in familien- bzw. gruppensoziologischer

Hinsicht? «Mitte» und «Zentrum» gingen dadurch verloren;

der elektrische Segen leistete der Vereinzelung Vorschub.
Man müsste das einmal untersuchen. Es ist ja symptomatisch,
dass man heute immer wieder zur Kerze greift, wenn man Gemütlichkeit,

Gemeinschaft, Initimität herzustellen sucht. «Kerzenkultur»

ist Gemeinschaftskultur, ist eine der Antworten auf unsere

hellerleuchtete Nachtwelt...

(Um keine Missverständnisse aufkommen zu lassen: Was in meiner

Schilderung vergangener Zeiten vielleicht etwas romantisch -
zu romantisch - klang, hatte natürlich auch seine Schattenseiten.
Die «gute alte Zeit» war ja eben alles andere als nur gut. Aber
davon will ich jetzt nicht sprechen. Selbstverständlich trauere ich
dieser Zeit auch nicht nach; ich sehne mich auch nicht unbedingt
zurück ins Zeitalter der Petrollampe

Trotzdem nehme ich an, dass Pestalozzi von einem ähnlichen
Wohnstubenbegriff ausgeht. Die Wohnstube als Mitte, als

Zentrum, als Herz der Familie gleichsam - und auch des pädagogischen

Geschehens. Allerdings weit weniger des bewussten
pädagogischen Geschehens. Allerdings weit weniger des bewussten

pädagogischen «Zugriffs» als vielmehr der unbewussten,
unbeabsichtigten erzieherischen Prozesse, die mehr im Sozialen, im
Gemeinschaftsleben ihren Ursprung haben. Der bekannte Berner
Lehrer und Psychoanalytiker Hans Zulliger prägte den Begriff
der «Erziehung nebenbei», der «Therapie nebenbei» - wobei er
nicht etwa meinte, Erziehung «unter anderem» oder Erziehung
nur mit der linken Hand betrieben, sondern wörtlich: Erziehung
neben und bei. Der Erzieher ist neben dem Kind und bei dem
Kind. Er praktizierte «Erziehung nebenbei» mit seinen kindlichen

Patienten auf langen Wanderungen, bei gemeinsamen
Unternehmungen, im Spiel. Und dabei kam es zu «unbeabsichtigten»,

spontanen Gesprächen, die weit mehr brachten als geplante,

eingefädelte Therapiesitzungen

Pestalozzi hat den Begriff der «Wohnstube», wie wir bereits gesehen

haben, ins Mystisch-Religiöse überhöht. Der moderne
Mensch aber hat mit solchen Begriffen seine liebe Mühe - schon
rein sprachlich. Die Gefahr, dass die «Wohnstube» zu einem
leeren, vielleicht noch folkloristischen Begriff wird, ist sicher
vorhanden. Ist er also gewissermassen «ersatzlos» zu streichen?

Wir wissen, dass wir in der Erziehung auch heute noch - und heute

vielleicht mehr denn je - dieses «Zentrum», diese «Mitte», dieses

«Herz» brauchen. Es geht auch heute nicht ohne «Wärme»,
«Licht» und «Mitte». Es braucht auch heute noch den «pädagogischen

Raum», wo Begegnung möglich wird und geschehen
kann. Wir haben vorgestern und gestern von Willi Vontobel ein

neues Wort für einen alten Inhalt kennengelernt: es heisst:
«Therapeutisches Milieu».

Ich will seine Ausführungen nicht wiederholen. Ich möchte
versuchen, einfach noch ein paar weitere Gedanken in diesem
Zusammenhang zu stellen; ich werde auch hier versuchen, immer
wieder bei Pestalozzi anzuknüpfen.

«Therapeutisches Milieu»

Ich möchte mit zwei Beispielen aus dem Heimalltag beginnen:

- Ich stehe mit Predrag, einem schwer behinderten Buben, auf
der grossen Terrasse vor dem Weissenheim : Frühling, Sicht auf
die Berner-Alpen, auf die Stadt, aufs Bundeshaus, auf einen
Teil des Aaretals Predrag: Gäll, Herr B., von hier aus sieht
man die ganze Welt... Was will er damit sagen? - Ich bin im
Zentrum, im Mittelpunkt, ja: Ich bin der Mittelpunkt, der
wichtigste Punkt auf dieser Erde

- Ich fahre mit meiner 4jährigen Tochter Franziska nach Köniz
und will vor der Bank parkieren. Vor dem Gebäude hat es drei
unbesetzte Parkfelder Wo soll ich jetzt parkieren, frage ich
zum Spass Auf dem mittleren Feld, antwortet sie spontan
und selbstverständlich Weshalb gerade dort? will ich wissen

He, denk weil es dort am wärmsten ist... In der
«Mitte» ist es warm, da kann mir nichts geschehen

Der Begriff des «Therapeutischen Milieus» enthält die beiden
Worte: Therapie und Milieu.

Zum Begriff der Therapie

Unter den Begriffen Therapie, therapieren verstehen wir eine

Handlung, diesich zum Zielsetzt, einen Menschen zu behandeln,
in Richtung Gesundheit zu behandeln. Wer in die Therapie geht,
erhofft sich einen gesundheitlichen Erfolg, wobei es sich um ein
physisches oder psychisches Leiden handeln kann. Aber was tue
ich eigentlich als Therapeut? Kann ich einen Menschen gesund
machen? Liegt der Schlüssel zum Erfolg bei mir, dem Therapeuten?

Erikson, der berühmte Psychoanalytiker und Psychotherapeut,

hat einmal gesagt : «Jeder Patient braucht seine eigene
therapeutische Methode». Das ist sicher eine sehr wichtige und gute
Haltung, aber was drückt sich darin aus? Doch nichts anderes,
als dass der Ansatz zur Besserung, zur Gesundung im Kranken
selber liegt: in seinen Bedürfnissen, aber auch in seinen Möglichkeiten.

Der Begriff Therapeut/Therapie stammt aus dem Griechischen.
«Therapoon» heisst aber wörtlich übersetzt: Diener, Genosse,

Begleiter. Der Therapeut ist nicht mit dem Arzt, dem «Medikus»
zu verwechseln. «Medikus» heisst: derjenige, der die Herren
heilt.

«Therapeutisch» heisst also: dienend,
begleitend, beistehend

Der Arzt und Psychotherapeut Petersen spricht vom Therapeuten

als vom «Gefährten des Leidens». Der Therapeut nimmt also
nicht in erster Linie Leiden, Schmerz weg, sondern begleitet den
Menschen in diesen Situationen. Therapie ist also kein einmaliger

Akt; der Therapeut ist kein «Wundermensch», der mit einer
Wunderpille und kühnem Griff die Sache in einem einmaligen
Akt wieder in Ordnung bringt. Therapie ist eine Haltung der
Dauer; der Therapeut der teilnehmende Begleiter. Er ist da, steht

675



TASKI tapitronic:
Der zuverlässige Saugprofi

für den täglichen
Grosseinsatz

Am praktischen Handgriff kann das 6,5 kg

leichte Gerät bequem getragen werden.

Der By-pass-Saugmotor hat dank getrennten
Luftströmen eine lange Lebensdauer.

Lever Sutter
System-Hygiene

Ein elektronisches Kontrollsystem schützt zuverlässig Teppich und Bürstenmotor.

Ein Schrägstellen der Führungsstange genügt - und der Bürstenmotor setzt

kraftvoll ein. Dann saugt er kompromisslos Teppiche, Böden und Möbel bis zum

letzten Stäubchen sauber. Und weil sich seine rotierende Walzenbürste stufenlos

der Art des Teppichs und der Florhöhe anpassen lässt, bringt er auf jeder
Oberfläche seine volle Leistung. Auch an schwerzugänglichen Stellen: Sein nur
8 cm hoher Saugfuss gelangt auf seinen vier Rollen problemlos unter Möbel und

Heizkörper. Das integrierte Handabsaugsystem erreichtauch jenen Schmutz,der
sich in Nischen und Spalten versteckt. Dabei verhindert eine separate Luftkühlung
auch bei intensivstem Einsatz eine Ueberhitzung des Getriebes. Und da durch

Trennen von Saug- und Kühlluft keine Staubpartikel in den Motor

eindringen, hat dieser eine hohe Lebensdauer. Gute Gründe, Ihre

Partner von Lever Sutter einmal anzurufen. Sie beraten Sie gerne.

Lever Sutter AG, 9542 Münchwilen, Telefon 073/27 27 27, Telefax 073/27 22 53

Universell und flexibel: Dank integriertem Handabsaugsystem

676



zur Verfügung, wenn man ihn braucht. Er ist in erster Linie
Begegnender. Therapie in diesem Sinne verstanden hat etwas mit
«Wohnstuben-Atmosphäre» zu tun. Wohnstube ist nun aber
nicht mehr ein bloss geographischer oder architektonischer Ort,
sondern eine menschliche Dimension, eine tiefmenschliche Haltung

Und in diesem Sinne ist jeder wirkliche Erzieher, jeder
Lehrer Therapeut, Begleiter, wachsamer, teilnehmender Begleiter...

Man spricht in diesem Zusammenhang auch etwa von
«therapeutischen Menschen». Im Buch «Lebensbegegnungen mit
Professor Eymann» ist der Schaffhauser Carl Oechslin mit
einem Beitrag vertreten, den er mit «Freundschaft mit einem
therapeutischen Menschen» betitelt. Was ist ein «therapeutischer
Mensch»? Oechslin schreibt im Zusammenhang mit seiner
Begegnung und Freundschaft mit Friedrich Eymann: «Neben der
absoluten Unbestechlichkeit und geradezu zwingend-offenbaren
Verpflichtung an die Wahrhaftigkeit m seiner ganzen Erkenntnishaltung

ist auch die überall spürbare, Lebenswärme ausströmende
Liebe zu allem Keimenden und Werden-Wolienden zu nennen,

jene echteste pädagogische Haltung, die für jede Lebensbegegnung

mit Professor Eymann als so typisches und eindringliches
Erlebnis immer wieder zu erfahren war ...» Diese «Liebe zu
allem Keimenden und Werden-Wollenden» charakterisiert den
«therapeutischen Menschen» sehr schön. Man könnte auch
sagen: «Therapeutische Menschen» sind Menschen, in deren Nähe
es mir wohl ist, bei denen ich mich wirklich geborgen fühle und
die mir Orientierung geben. Und hier möchte ich Sie noch einmal
an die Pestalozzi-Fabel erinnern: Das Kind, das zwischen Mutter
und Tante sitzt, von ihnen Wärme und Schutz erfährt, erlebt
«therapeutisches Milieu», lebt in einem «therapeutischen
Milieu»

«Therapeutische Menschen» orientieren mich, sagte ich. Worauf
orientieren sie mich? Oder, anders gefragt, worauf orientiert der
«therapeutische Erzieher» das Kind?

Zum Begriff des Milieus

Damit kommen wir zum zweiten Begriff, zu demjenigen des

Milieus.

Milieu heisst bekanntlich einmal: Umgebung (man spricht von
gutem, schlechtem, förderndem, schädigendem Milieu), Umfeld
- wir sprechen ja auch immer wieder von milieugeschädigten
Kindern. Milieu heisst aber auch Mitte («Le milieu du monde»),
Zentrum...

Sie spüren: auch in diesem Begriff klingt Pestalozzis «Wohnstube»

an. Im «Stanserbrief» schildert er seine anfängliche Hilflosigkeit

all diesen verwahrlosten Kindern gegenüber. Aber, so
schreibt er, «sie (die Hilflosigkeit) nötigte mich meinen Kindern
alles in allem zu sein. Ich war vom Morgen bis Abend so viel als

allein in ihrer Mitte ...»

«Therapeutisches Milieu» wird durch «therapeutische
Menschen» erschaffen, erschlossen. Und das «therapeutische
Milieu» wäre demnach der Ort, der es mir erlaubt, meine Mitte,
mein Zentrum, mein Ich bzw. mein Selbst zu suchen, zu finden,
zu leben. Und der «therapeutische Mensch» ist derjenige, der
mich dorthin begleitet - nicht in sein Zentrum, sondern zu mir, in
mein Innerstes. Begleiten heisst ja: sich auf den anderen einlassen,

sich auf seinen Weg begeben, von sich selber zunächst
absehen.

Die Frage könnte sich nun stellen: Wie werde ich zum «Begleiter»,

zum «Therapeuten», zu demjenigen Menschen, der andere -
Kinder, Behinderte, Alte - in ihre «Mitte» begleiten kann. Kurz:

Wie werde ich zum «therapeutischen Menschen»? Selbstverständlich

gibt es da keine allgemeingültigen Rezepte, wenigstens
habe ich keine anzubieten. In der Erziehung, in der Selbsterziehung

ist es nicht so wie beim Kuchenbacken. Ich kann höchstens
andeuten, in welche Richtung ein diesbezügliches Suchen zu
gehen hätte.

Die entscheidenden Fragen in diesem Zusammenhang werden
sein: Kenne ich mein Zentrum, meine Mitte, mein Gleichgewicht?

Bin ich auf dem Weg dorthin? Ankommen bedeutet
nichts, auf dem Weg sein alles («Der Weg ist das Ziel»),

Eine chassidische Erzählung

Es gibt eine wunderschöne chassidische Geschichte, von Martin
Buber aufgezeichnet:

Dem frommen Rabb Eisik aus Krakau wurde im Traum eingegeben,

nach Prag zu gehen: Dort, unter der grossen Brücke, die zur
Königsburgführt, würde er einen verborgenen Schatz entdecken.
Der Traum wiederholte sich dreimal, so dass sich der Rabbi ent-
schloss, nach Prag aufzubrechen. In Prag angekommen, fand er
die Brücke, aber er wagte sich nicht zu graben, weil sie Tag und
Nacht von Posten bewacht war. Da er aber begann, Tag für Tag
den Boden der Umgebung aufzugraben, zog er schliesslich die
Aufmerksamkeit des Hauptmanns der Schildwache aufsich, der
ihn freundlichfragte, ob er etwas verloren habe. Unbefangen und
voller Vertrauen erzählte ihm nun der Rabbi seinen Traum. Der
Offizier trat einen Schritt zurück und lachte: Du armer Kerl, bist
du wirklich tagelang gewandert und hast deine Sohlen verschlissen,

nur weil du einen Traum gehabt hast? Weicher vernünftige
Mensch wird schon einem Traum Glauben schenken Und zum
Beweis seiner «Aufgeklärtheit» fügte er hinzu: Auch ich hatte
einen Traum, in weichem mir eine Stimme befahl, nach Krakau zu
gehen und dort im Haus eines jüdischen Rabbis, genannt Eisik,
nach einem grossen Schatz zu suchen. Der Schatz solle im
schmutzigsten Winke! hinter dem Ofen versteckt sein Aber
als vernünftiger Mensch schenke er dieser Stimme und diesem
Traum keinen Glauben - wo käme man da auch hin! Da dies der
Rabbi vernahm, verneigte er sich tief, dankte dem Offizier und
beeilte sich, nach Krakau zurückzukehren. Er grub in dem
vernachlässigten Winkel seines Hauses und entdeckte den Schatz,
der all seinem Elend ein Ende bereitete.

In einem Kommentar zu dieser Geschichte heisst es:

Der wahre Schatz, der unser Elend und Leiden beendet, ist
niemals weit fort; er ist in keiner entfernten Gegend zu suchen; er
liegt im innersten Winkel unseres eigenen Hauses verborgen: das
will sagen, in unserem eigenen Wesen. Und er liegt hinter dem
Ofen, dem leben- und wärmegebenden Zentrum unseres Daseins,
dem Herzen des Herzens - wenn wir nur zu graben verständen.
A ber da ist die seltsame und hartnäckige Tatsache, dass nur nach
einer gläubigen Reise in eine entfernte Gegend, ein anderes Land,
einefremde Landschaft uns der Sinn der inneren Stimme enthüllt
werden kann, die unser Suchen lenken soll.. .»

\fyenn du zu andern
gut bist, bist du am besten
zu dir selbst.

BENJAMIN FRANKLIN

677



Es geht hier um die Frage der Selbsterfahrung, der Selbsterkenntnis,

oder - wenn sie wollen - der Selbsterziehung, der Selbsterziehung

im weitesten Sinn. Selbsterziehung nicht im Sinn scheinbarer

Vervollkommnung, sondern im Sinn von Ganzheit, Ganzwer-

dung, was, wie wir alle wissen, die Polaritäten Tag und Nacht,
Licht und Finsternis, Helle und Dunkelheit einschliesst.

C.G. Jung sagt in seinen Schriften zur Erziehung:

«Erziehung ist zu 90 Prozent
Selbsterziehung»

- und: «Nur wer selbst erzogen ist, kann andere Menschen
erziehen». Dem ist wohl nichts beizufügen; es zeigt aber, dass ich als

Lehrer, als Erzieher, als Therapeut immer wieder bei mir, mit mir
beginnen muss. Mein Unterricht, meine Betreuung, meine
Therapien sind so viel wert, wie ich wert bin Das meint wohl auch
das chinesische Sprichwort:

«Wenn ein rechter Mann sich verkehrter Mittel bedient,
so wirken die verkehrten Mittel recht;
wenn ein verkehrter Mann die rechten Mittel gebraucht,
so wirkt das rechte Mittel verkehrt. ..»

Biographische Notizen zu Pestalozzis
Werdegang

Ich habe jetzt schon oft Pestalozzis «Stanserbrief» erwähnt. Ich
möchte jetzt noch etwas auf die Bedeutung dieses «Stanser-
Erlebnisses» im Leben Pestalozzis eingehen.

Was bedeutet das Erlebnis Stans in Pestalozzis Biographie?

Pestalozzi wurde 1746 in Zürich geboren. Bereits im Alter von
fünf Jahren verlor er seinen Vater. Er wuchs dann vor allem bei
seiner Mutter und der berühmten Magd «Babeli» auf, wobei sein

Grossvater, reformierter Pfarrer in Höngg, Pestalozzis Mutter
bei der Erziehung der drei Kinder behilflich war.

Nach Schulen und Studienzeit in seiner Vaterstadt - er studierte
vor allem Philologie und Philosophie - beschloss er, sicher unter
dem Einfluss von Rousseaus Gesellschaftskritik und Naturphilosophie,

Landwirt zu werden. Er wird also zum «Aussteiger», was
damals wohl noch aufsehenerregender war als heute. In Kirchberg

bei Burgdorf absolviert er beim aufgeklärten Bauern Tschif-
ferli eine landwirtschaftliche Lehrzeit, heiratet dann, nach einer
turbulenten Verlobungszeit, die reiche Bürgertochter Anna
Schulthess. Mit ihr zieht er aufs Land, wird Landwirt in Mülligen
(AG) und später auf dem Neuhof. Aber Pestalozzi ist kein Landwirt,

kein Wirtschafter in engeren Sinn. Misserfolge - vorauszusehende

- stellen sich ein; die Geldgeber lassen ihn fallen - der
Bankrott droht. Auch sein anschliessender Versuch, den Neuhof
in eine Armenanstalt zu verwandeln, in ein Heim für arme und
verwaiste Kinder, scheitert; nach 6 Jahren, 1780, muss die Anstalt
geschlossen und der Hof liquidiert werden.

Pestalozzi ist auf dem Nullpunkt - immer wieder wird er, Zeit seines

Lebens, äusserlich auf dem Nullpunkt sein. Aber immerhin:
er hat erste pädagogische Erfahrungen sammeln können - und
nicht nur das : tiefen Einblick hat er getan in die äussere und innere

Not und Armut der Landbevölkerung; er hat das Elend nicht
nur als distanzierter Beobachter registriert, sondern miterlebt,
miterlitten. Und er hat die Einsicht gewonnen, dass dem Volk
«aufgeholfen» werden muss und dass er, Pestalozzi, dazu Ent¬

scheidendes beizutragen habe. Er hat seine wahre Berufung
erkannt; nicht auf dem Höhepunkt des Erfolgs, sondern auf den

Trümmerhaufen seiner bisherigen Versuche. Und auch, wenn er

jetzt vor dem Nichts steht: Er gibt nicht auf - wie er überhaupt
nie aufgeben wird; noch als Greis, mit über 80 Jahren, wird er
einen Neuanfang wagen. Ja, man hat den Eindruck: je tiefer er

jeweils äusserlich fällt, desto sicherer erwachsen ihm innere,
schöpferisch-produktive Kräfte. Auf ihn, wie kaum auf einen
anderen Menschen, trifft das schöne Rilke-Wort zu:

«Sein Wachstum ist: der Tiefbesiegte
von immer Grösserem zu sein... («Der Schauende»)

Es folgt nun die Zeit des Schriftstellers Pestalozzi - sie wird fast
20 Jahre dauern. Es entstehen wichtige, grundlegende Werke

pädagogischen, philosophischen, anthropologischen und
politisch-sozialen Inhalts.

1780 erscheint «Die Abenstunde eines Einsiedlers». Sie atmet in
mancher Hinsicht noch den Geist Rousseaus. 1781-87 arbeitet er

am vierteiligen Volksroman «Lienhart und Getrud». Der Erfolg
dieses Werkes ist ausserordentlich. Es wird zum richtigen «Bestseller»

- es ist in dieser Zeit das meistverkaufte deutschsprachige
Buch. Ist Pestalozzi zufrieden mit seinem Erfolg, mausert er sich

zum erfolgreichen Romanschreiber durch? Nein, denn auch sein

Roman ist kein Selbstzweck; er möchte etwas bewirken damit. Er
lässt sich keinen Moment als Dichter feiern ; an äusseren Erfolgen
ist er nicht interessiert. Rastlos geht er weiter. Es folgen politische
Schriften. In Europa brennt es; die französische Revolution hält
den Kontinent in Atem. Zunächst begrüsst er diese radikale
Umwälzung; die Parolen Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit
stehen auch auf seinem Programm. Ja, 1792 wird Pestalozzi - als

einziger Schweizer - zum Ehrenbürger der französischen Republik

ernannt. Er verfasst ein Memorandum zuhanden der französischen

Nationalversammlung, reist nach Paris und anerbietet
sich dort, in Sachen Volksbildung «Licht zu geben». In einem

«Flugblatt an das französische Volk» macht er ganz praktische
Vorschläge. Da er weiss, dass es Brüderlichkeit nur geben kann,
wenn alle genug zu Essen haben, weist er auf die ausserordentlichen

Möglichkeiten des Kartoffelanbaus hin. Wörtlich schreibt

er: «Vatterland, sowie du 'aux armes' rufst, also rufe: 'Auf
zum Herdöpfelbau' !» Aber die grossen Hoffnungen werden
enttäuscht; Napoleon, der dort inzwischen das Sagen hat, lässt
ausrichten, er könne sich nicht in das ABC eines Schulmeisters
einmischen. Und in der Tat: Letztlich ist die Kluft zwischen diesen

Männern unüberbrückbar. Napoleon will das Chaos von aussen,
Pestalozzi von innen heraus ordnen. Sie wissen, wieviel Blut diese

äussere Ordnung Europa gekostet hat...

1797 erscheint Pestalozzis philosophisches Hauptwerk. Es trägt
den programmatischen Titel : «Meine Nachforschungen über den

Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts».
In ihm sucht er zum wirklichen Wesen des Menschen vorzustos-
sen. Hier entwickelt er eine spirituelle Anthropologie : Was ist der
Mensch, und welches sind die Gesetze seines Wachsens? Welches
sind die Möglichkeiten des Menschengeschlechts? Hier formuliert

er erstmals die berühmte «Dreistufentheorie»: der Mensch
als «Werk der Natur», als «Werk der Gesellschaft» und, als

Krönung, den Gedanken der absoluten Individualität: der Mensch
als «Werk seiner selbst». In diesem Buch korrigiert er auch das

pessimistische Menschenbild, das wir aus «Lienhart und
Gertrud» kennen. Es fehlt uns hier die Zeit, vertiefter auf dieses Buch
einzugehen; bis heute gilt es aber als eines der grundlegendsten
pädagogisch-philosophischen Werke überhaupt. Wer Pestalozzi
verstehen will, kommt nicht um dieses Buch herum. Aber
merkwürdig: Das Buch bleibt ohne Resonanz. Man schätzt zwar den
unterhaltsamen Erzähler, aber was soll diese gedankenschwere,
dunkle Abhandlung?

678 Schweizer Heimwesen X/91



Pestalozzis Stanser-Erlebnis

Pestalozzi ist inzwischen über 50jährig - und immer noch fehlt
ihm die Möglichkeit, sein innerstes Anliegen, die Erziehung, die
Volkserziehung in die Tat umzusetzen.

1798, endlich, ist äusserlich das entscheidende Schicksalsjahr im
Leben Pestalozzis. Endlich erhält er die Gelegenheit, pädagogisch

tätig zu sein; er wird diese «Bahn» bis an sein Lebensende
nicht mehr verlassen.

1798 ist auch für die Schweiz ein Schicksalsjahr: die Revolution
greift auf die Schweiz über. In den Geschichtsbüchern lesen wir,
es sei das Jahr des «Untergangs der alten Eidgenossenschaft».
Französische Truppen überfluten die Schweiz und schaffen eine
einheitliche «Helvetische Republik». Hier und dort regt sich aber
der Widerstand gegen diese neue, aufgezwungene Ordnung:
insbesondere im Wallis und in der Innerschweiz. Der Aufstand wird
aber durch französische Truppen brutal zerschlagen. Insbesondere

Nidwaiden erlebt Schreckenstage: raubende, brennende,
mordende Truppen treiben ihr Unwesen. Man erzählt sich, die
nächtliche Brandröte von Stans sei bis nach Aarau sichtbar gewesen.

Dort gewahrte sie ein Mann, der sich seit Jahren danach
sehnte, tätig in die Not der Welt einzugreifen. Es ist Pestalozzi; er
eilt nach Stans, sammelt dort die verwaisten und verwahrlosten
Kinder um sich und versucht, ihnen Vater und Mutter zu ersetzen.
Am 7. Dezember 1798 beginnt Pestalozzi dort ein Werk, das -
trotz seiner Kürze; es dauert knappe 6 Monate - unauslöschbar in
die Geschichte der Pädagogik und der Menschlichkeit eingehen
wird. Es ist das für die weitere Entwicklung Pestalozzis entscheidende

STANSER-ERLEBNIS.

Zum äusseren Ablauf nur so viel:

Pestalozzi, dem reformierten «Ketzer», wie es hiess, wird im
katholischen Stans ein altes, baufälliges Kloster angewiesen.
Zusammen mit einer Haushälterin hat er hier zeitenweise an die

hundert Kinder zu betreuen - Tag und Nacht, werktags und sonntags.

Er beschreibt die Kinderschar folgendermassen:

«Ich musste im Anfang die armen Kinder wegen Mangel an Betten

des Nachts zum Teil heimschicken. Diese alle kamen dann am

Morgen mit Ungeziefer beladen zurück. Die meisten dieser Kinder

waren, da sie eintraten, in dem Zustand, den die äusserste

Zurücksetzung der Menschennatur allgemein zu seiner notwendigen

Folge haben muss. Viele traten mit eingewurzelter Krätze ein,
dass sie kaum gehen konnten, viele mit aufgebrochenen Kröpfen,
viele mit Hudeln, die mit Ungeziefer beladen waren, viele hager,
wie ausgezehrte Gerippe, gelb, grinsend, mit Augen voll Angst
und Stirnen voll Runzeln des Misstrauens und der Sorge, einige
voll kühner Frechheit, des Betteins, des Heucheins und aller
Falschheit gewöhnt; andere vom Elend erdrückt, duldsam, aber
misstrauisch, lieblos undfurchtsam. Zwischen hinein einige Zärtlinge,

die zum Teil ehemals in einem gemächlichen Zustand lebten;

diese waren voll Ansprüche, hielten zusammen, warfen auf
die Bettel- und Hausarmen-Kinder Verachtung, fanden sich in
dieser neuen Gleichheit nicht wohl, und die Besorgung der
Armen, wiesie war, war mit ihren alten Geniessungen nicht
übereinstimmend, folglich ihren Wünschen nicht entsprechend. Träge

Untätigkeit, Mangelan Übung der Geistesanlagen und wesentlicher

körperlicher Fertigkeiten waren allgemein. Unter zehn Kindern

konnte kaum eins das ABC. Von anderm Schulunterrichte
oder wesentlichen Bildungsmitteln der Erziehung war noch
weniger die Rede.. .»

Erkennen Sie in dieser Schilderung gewisse Schlössli-Kinder
wieder?

Sechs Monate dauert dieses einmalige, einzigartige Experiment,
dann nimmt es ein abruptes Ende - einmal mehr siegt die Staats¬

räson über Mitmenschlichkeit. Das Kloster wird «dringend»
anders gebraucht; es wird in ein Lazarett, in ein Militärspital
verwandelt; noch während Pestalozzi mit seinen Kindern, mit seiner
«Grossfamilie» in den Klosterräumen weilt, werden die ersten

Kriegsverwundeten hereingetragen

Pestalozzi wird auf die Strasse gestellt, die Kinder kehren zurück
ins Elend. Einmal mehr steht er vor dem Nichts ; im Gurnigelbad,
wo er anschliessend während ein paar Wochen zur Erholung
weilt, hält er Rückschau. Er schreibt dort seinen «Brief an einen

Freund», den sogenannten «Stanserbrief»; wir wissen heute

nicht mehr mit Sicherheit, wer dieser Freund in Wirklichkeit war.

Der Brief ist ein Rechenschaftsbericht. Mit seinen rund 30 Seiten

gilt er heute noch als eines der konzentriertesten Dokumente
pestalozzischer Gesinnung; in ihm ist eigentlich keimhaft schon
alles enthalten, was später - in Burgdorf, Münchenbuchsee, vor
allem aber dann in Yverdon - zu höchster Blüte gelangen soll.

Betrachten wir zum Schluss noch kurz ein paar mir wesentlich
scheinende Gesichtspunkte, was den eigentlichen Inhalt des Briefes

betrifft.

Das ganze «Erlebnis Stans» steht zwischen zwei Sätzen; es ist in

zwei Sätzen des Briefes ausgedrückt. Das plötzliche, schmerzhafte

Ende drückt Pestalozzi gleich im Eingangssatz des Briefes
folgendermassen aus:

«Freund, ich erwache abermals aus meinem Traum, sehe

abermalsmein Werk zernichtet und meine schwindende Kraft unnütz
verschwendet. ..»

Wir spüren den Schmerz und die völlige Resignation, mit denen

Pestalozzi auf die intensiven Monate zurückschaut.

Der andere Satz, den ich meine, betrifft den Anfang, drückt aus,
mit welcher Gesinnung Pestalozzi damals, im Dezember 1798 ans

Werk ging :

«Ich ging gern Mein Eifer, einmal an den grossen Traum meines

Lebens Hand anlegen zu können, hätte mich dahin gebracht,
in den höchsten Alpen, ich möchte sagen, ohne Feuer und Wasser

anzufangen, wenn man mich nur einmal hätte anfangen lassen

Zwischen diesen beiden Sätzen liegen, wie gesagt, knappe 6

Monate: 6 Monate unbedingten Einsatzes, 6 Monate Versuch, 6

Monate «Versuch und Irrtum» gar, wie man heute modernerweise

sagen würde. Er schreibt darüber:

«Gebildete Schulleute konnten mir nicht helfen. Mit rohen und
ungebildeten war natürlich noch weniger auszurichten. Ich hatte
keinen bestimmten und sicheren Faden, den ich einem Gehülfen
hätte an die Hand geben. können. Ob ich also wollte oder
nicht, ich musste erst eine Tatsache durch mich selbst aufstellen

Es konnte mir in dieser Stellung im wesentlichen kein
Mensch helfen. Ich musste mir selbst helfen ...»

Pestalozzis 3 Stufen im Ringen um
«Therapeutisches Milieu»

Was will er denn eigentlich, dieser Pestalozzi, mit diesen Dutzenden

von verwaisten und verwahrlosten Kindern? Nichts mehr

und nichts weniger als dies: Er will ihnen «Wohnstube» geben, er

will eine «Wohnstuben-Atmosphäre», ein «Therapeutisches
Milieu» schaffen.

679



Und welche «Mittel» setzt er dafür ein - vor bald 200 Jahren -
und mit welchem Erfolg? Im folgenden Satz sind sowohl «Mittel»

als auch «Erfolg» zusammengefasst:

«Ich war überzeugt, mein Herz werde den Zustand meiner Kinder

so schnell ändern, als die Frühlingssonne den erstarrten
Boden des Winters. Ich irrte mich nicht; ehe die Frühlingssonne den

Schnee unserer Berge schmelzte, kannte man meine Kinder nicht

mehr. .»

Das «Herz» als «Mittel» - genügt das? Pestalozzi, der in anderen

Zusammenhängen immer wieder von «Herzenseseln» spricht,
welche der Sache der Erziehung mehr schaden als nützen

Das «Herz»: das ist Gesinnung, Einstellung, Bereitschaft - nein,

es genügt nicht, das gute Herz, aber es ist unabdingbare
Voraussetzung. Denn misstrauisch ist Pestalozzi allen «künstlichen

Hülfsmitteln» gegenüber, die die Stelle des «Herzens» einnehmen,

also pädagogischen Tricks, Techniken usw. Was er will, ist

gleichsam die «pädagogische Ursituation». Er will «bloss die die

Kinder umgebende Natur, die täglichen Bedürfnisse und die

immer rege Tätigkeit derselben selbst als Bildungsmittel... benutzen.»

Fazit : Ohne gegenseitiges Vertrauen entsteht keine Wohnstubenatmosphäre,

entsteht kein therapeutisches Milieu... (vgl. Ursula

Kobbe, Sie brauchen Liebe, S. 82: «Langsam wird mir klar, dass

an diese Kinder vorläufig mit dem Religionsunterricht überhaupt

nicht heranzukommen ist. Sie müssen erst einmal einen

Menschen kennenlernen, dem sie restlos vertrauen können, der sie

versteht und nicht allein lässt»)

(2. Stufe:

«Gewöhne den Kindern viele
Fertigkeiten an...»

Fördere die Selbsttätigkeit. Kinder müssen Vertrauen entwickeln

in das, was sie selber können. Das vermittelt ihnen äussere und

innere Sicherheit. Gerade im heilpädagogischen Zusammenhang

hört man von den Kindern immer wieder: «Das kann ich nicht,
dazu bin ich zu dumm .» usw. Es geht hier also im pestalozzi-
schen Sinn um die Hand. Fazit : In der Wohnstube, im therapeutischen

Milieu muss das Selbstvertrauen der Kinder wachsen, müssen

sie Vertrauen zu sich selber entwickeln.

Was heisst nun das ganz praktisch?

Es geht um «Wohnstube», es geht um «therapeutisches Milieu».
Pestalozzi entwirft im folgenden einen 3-Stufen-Plan, den er

seinem Wirken, seinem pädagogischen Ansatz zugrunde legt. Ich

habe den Eindruck, dass auch noch heute, 1991, dieser Ansatz

das Allermodernste ist, was wir im Pädagogischen zur Verfügung
haben - auch wenn wir uns heute vielleicht anderer Worte oder

anderer Begriffe bedienen. Er schreibt:

«Meine diesfällige Handlungsweise ging von dem Grundsatz

(1. Stufe:)

«Suche deine Kinder zuerst weitherzig
zu machen...»

Wie erreicht man das? Nicht in erster Linie durch Worte, sondern

durch die «Befriedigung der täglichen Bedürfnisse», meint
Pestalozzi. Dadurch werden die Kinder empfindungs- und erfah-

rungsmässig innerlich gegründet. Kinder müssen also als erstes

lernen, Vertrauen zu haben; sie müssen mit den Erwachsenen

«gute Erfahrungen» machen. Sprich also zuerst das Herz an

REDI AG
für Heime, Kliniken und Kurhäuser

-eine echteIINI
für Sie: unsere
Pensionären-Fakturierung

REDI AG 8500 Frauenleid
Telefon 054 210921

(3. Stufe:

«Zuletzt... komme mit den gefährlichen
Zeichen des Guten und Bösen, mit den

Worten...»

Es scheint, dass in Pestalozzis Konzept der «Wohnstube» bzw.

des «therapeutischen Milieus» das Schwatzen, das Theoretisie-

ren, das «Maulbrechen» nicht im Vordergrund steht. Und wenn

schon Worte, so «knüpfe diese an die täglichen häuslichen
Auftritte und Umgebungen an, und sorge dafür, dass sie deinen
Kindern klarer machen, was in ihnen und um sie vorgeht...» Und
dann kommt das berühmte Wort mit den «Nächten durchwachen»,

das wir bereits gehört haben. Hier geht es im übertragenen

Sinn, um den Kopfbzw. um den Geist - womit die «Trias» der Pe-

stalozzischen Begriffe vollständig wäre.

Liebe Zuhörer, ich denke, dass Sie bemerkt haben, dass Pestalozzi

hier, im Rechenschaftsbericht von Stans, die berühmte Reihenfolge

Kopf, Herz, Hand auf den «Kopf» stellt. Es heisst hier:

Herz als Mitte, als Zentrum, als Ausgangspunkt für alles Pädagogische,

dann Hand und zuletzt Kopf. Ich denke, wenn wir das

beherzigen, sind wir auf der «richtigen Bahn», den Kindern das zu

bieten, was sie auch heute noch brauchen: Wohnstube, therapeutisches

Milieu.

Ich fasse zusammen:

Sowohl «Wohnstube» als auch «therapeutisches Milieu» bezeichnen

in erster Linie Haltungen und nicht «Orte». Haltungen, die

letztlich auf die Mitte, die Individualität des zu Begleitenden
hinzielen. Dazu gehören:

- das wirkliche Wahrnehmen des anderen

- das wirkliche Interesse am anderen

- das wirkliche Ernstnehmen des anderen

- das wirkliche Glauben an den anderen

- das wirkliche Bemühen, die Bedürfnisse, Möglichkeiten und
Grenzen des anderen zu spüren

Und das Medium, durch dies alles geschehen kann, ist die Liebe.

Sie ist gleichsam der «Betriebsstoff» aller Pädagogik. Freilich
nicht irgendeine Liebe - sondern Liebe im Sinne Pestalozzis: er

bezeichnet sie als sehende Liebe.

680 Schweizer Heimwesen X/91


	Schlössli Ins, Sommertagung 1991 : von Pestalozzis Begriff der Wohnstubenpädagogik zum Begriff des therapeutischen Milieus. 2. Teil

