
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)

Heft: 9

Artikel: Schlössli Ins, Sommertagung 1991 : von Pestalozzis Begriff der
Wohnstubenpädagogik zum Begriff des therapeutischen Milieus ... 1.
Teil

Autor: Bärtschi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlössli Ins, Sommertagung 1991

Von Pestalozzis Begriff der Wohnstubenpädagogik
zum Begriff des therapeutischen Milieus

(1. Teil)
Von Christian Bärtschi

An der Tagung der Lostorfer Gruppe Ende Juni im Pestalozziheim Neuhof, Birr, gelangte unter anderem das Stück zur Aufführung
«Pestalozziein Lehrstück über die Unmöglichkeit, Lehren zu lehren». In einer eindrücklichen Freilichtaufführung beeindruckten die
Schauspieler ihr Publikum mit Szenen um Heinrich Pestalozzi, Pionier als Pädagoge, Sozialreformer, von den meisten seiner Zeitgenossen

eher als Versager beurteilt. Mit Pestalozzis philosophischer Welt setzte sich auch Christian Bärtschi auseinander. Er referierte
an der Sommertagung im Schlössli, Ins, zum Thema «Von Pestalozzis Begriffder Wohnstubenpädagogik zum Begriffdes therapeutischen

Milieus...» Christian Bärtschi hat dem Fachblatt seine Ausführungen zum Abdruck überlassen.

Der pädagogische Begriff der «Wohnstube» stammt von Pestalozzi.

Er umschreibt ihn bereits in seiner «Abendstunde»,
verwendet ihn in seinem Volksroman «Lienhart und Gertrud», dann
vor allem auch in seinen «Geburtstagsreden». Er überhöht ihn
zum Teil ins Mythische, ins Mystisch-Religiöse; es fällt dem
heutigen Pestalozzi-Leser nicht immer leicht, den Begriff zu füllen.
Überhaupt braucht es eine gewisse Anstrengung, heute noch
Pestalozzi im «Original» zu lesen - eine Anstrengung, die sich
allerdings lohnt.

Hier einige Beispiele von Pestalozzis «Wohnstubenphilosophie» :

« Wahrlich, wahrlich, wie die Krippe, in der der arme Heiland lag,
also erschien mir die Wohnstube des Volkes als die Krippe, in der
uns das Göttliche, das Heilige, das in der Menschheit sich entfaltet,

keimen, aufwachsen und zur Reifung gedeihen soll.. .»(Ge¬
burtstagsrede 1818)

«Es ist unstreitig: in der Wohnstube einerjeden Haushaltung
vereinigen sich die wesentlichen Grundmittel aller wahren
Menschenbildung in ihrem ganzen Umfang...» (a.a.O.)

«Herz, Geist und Handsind durch die Verhältnisse der Wohnstube

gleichsam sinnlich verbunden zu allem Dienst des Lebens, und
dadurch wird sie der von Gott gegebene Boden aller wahren, zur
inneren Befriedigung der Menschennatur hinführenden Volksund

Nationalkultur. ..» (a.a.O.)

«Wo keine Wahrheit, keine Kraft und kein Segen in der Wohnstube

des Volkes ist, da ist keine Wahrheit, keine Kraft und kein
Segen in der Volkskultur, da ist keine wirkliche Volkskultur da...»
(a.a.O.)

Aber auch:
«Aber die Welt, wiesie ist..., sie nimmt täglich mehr teil an dem

Wohnstubenraub, der wider Gott und die Menschennatur ist...»
(An die Unschuld... 1814/15)

«Wir haben die Kraft der Wohnstuben verödet und zernichtet.

..» (Geburtstagrede 1818)

Das tönt ja nun schon recht modern

Wir haben gesehen, dass Pestalozzi den Begriff der «Wohnstube»
in seinen philosophischen Überlegungen ins Religiöse überhöht.
« Wohnstube» wirdzu einer Idee, die weit über den bloss architek¬

tonischen Begriffhinausgeht. Diese Idee - überhaupt das Symbol
des «Hauses -, die in seinen Schriften immer wiederkehrt, wird zu
einem Archetypus, zu einem menschlichen Ursymbol. Dieses

Symbol nimmt eine numinose Dimension an - numinos, das

heisst: es hat den Aspekt des Besonderen, des Heiligen, ohne dass

man dieses Heilige bis ins Letzte rational erfassen könnte. (Wir
bezeichnen mit dem Begriff des Numinosen vor allem mythologische

Dinge oder Sachverhalte: wir sprechen von numinosen
Örtlichkeiten [«ein besonderer Ort»], von numinosen Bäumen [ein
besonderer Baum, unter dem man zum Beispiel bestimmte Erlebnisse

hat]) usw. Es gibt aber auch numinose Träume: wir spüren,
dass sie uns etwas Wichtiges, etwas Besonderes sagen wollen;
vielleicht können wir es aber nicht oder noch nicht entschlüsseln.
Pestalozzi spricht ja selber von der «Heiligkeit» der Wohnstube;
er selber gibt ihr also die Qualität oder die Dimension des Numinosen

Natürlich kennt Pestalozzi neben der Idee der Wohnstube auch
deren Wirklichkeit. In der Beschreibung derselben ist er ganz
Realist, weist er sich als ein guter Beobachter aus. Hören wir uns
ein Stück «Wohnstubenrealität» aus «Lienhart und Gertrud»,
seinem berühmten Erziehungs- und Volksroman, an, der heute
leider kaum noch gelesen wird. Pestalozzi hat von diesem Buch -
es umfasst total gegen 1200 Seiten - nicht weniger als drei Fassungen

geschrieben (1781/87; 1790/92; 1819/20); die einzelnen

Fassungen halten jeweils die Schwerpunkte seiner philosophischen
Entwicklung fest: Pestalozzi ist ein Mensch, der sich in seinem
Denken lebenslänglich weiterentwickelt hat.

Aus «Lienhart und Gertrud», Kap. 9 «Hausordnung
und -Unordnung»

Gertrud ging an diesem Morgen zu ihrem guten Nachbarn, dem

Hübelrudi... Siewusste, dassArmut und Niedergeschlagenheit
dem Menschen allen Haushaltungsgeist zu verderben, dass,

wenn er auch zufällig wieder zu etwas kommt und nicht Rat und
Tatfindet, ihm so ein Glück, so leicht als ein Aal im Wasser, wieder

aus der Hand schlüpft. Und da sie der Grossmutter aufdem
Todbett versprochen, sich seiner Kinder anzunehmen, so wollte
sie keine Stunde versäumen, um dem Rudi, so viel sie könnte, zur
Ordnung zu verhelfen, eheschon wieder das Halbe durch Unordnung

zugrunde gegangen wäre.

Sie trafnoch alle Kinder im Bett an, und der Rudi war eben
aufgestanden. Die Kleider der Kinder lagen am Boden herum; die Kat-

593



Leben, wie es Ihnen passt.
Aber sicher.

Mit der vollen Freizügigkeit belebt die SHP Pensionskasse

ein altes Symbol der Freiheit. Denn wir finden,
die finanziellen Nachteile bei einem Stellenwechsel

sollten für immer aus dem Weg geräumt werden. Und
nicht nur das. Warum komplizieren, wenn es einfacher

geht. Auch am neuen Arbeitsort kann die versicherte
Person bei der SHP bleiben, vorausgesetzt, der neue

Arbeitgeber ist damit einverstanden. Im andern Fall ist

ihr der Gegenwartswert der versicherten Rente weiterhin

gewährleistet. Und das bei gleichem Vorsorgeschutz.

Für Arbeitnehmer wie Arbeitgeber eine
zweifellos vorteilhafte Einrichtung. Informieren Sie sich

jetzt unter Telefon 01/252 53 00.

Über die volle Freizügigkeit möchte ich
Genaueres wissen. Bitte, senden Sie mir kostenlos

und unverbindlich Ihre Broschüre.

Name/Vorname

Strasse/Nr.

PLZ/Ort

Bitte einsenden an: SHP Pensionskasse für Spital-, Heim- und
Pflegepersonal, Gladbachstrasse 117, 8044 Zürich, Telefon
01/252 53 00.



ze sass neben der schwarzen Platte, woraus sie gestern gegessen,
auf dem Tisch. Gertrud fühlte die Grösse des Verderbens einer
solchen Unordnung und sagte dann der Länge und der Breite
nach, wie weit das lange und wohin ihn dieses bringen werde. Er
machteAugen wie einer, der halb im Schlafe zuhört, alssie so mit
ihm redete. Er war der Unordnung so ziemlich gewohnt..., so
dass er lange nicht fassen konnte, was Gertrud jetzt mit ihrem
Predigen wollte. Endlich begriff er sie, und die Tränen schössen
ihm in die Augen, als er antwortete: Ach mein Gott, Nachbarin,
du hast wohl recht; aber es war, weiss Gott, in unserem Elend
nicht anders möglich. Ich sass in letzter Zeit oft bei Stunden und
Tagen herum, dass ich fast nicht mehr wusste, wo mir der Kopf
stund, viel weniger, was ich angreifen sollte, und was ich
möchte...

Gertrud: Wenn deine Kinder wie rechte Menschen erzogen werden

sollen, so muss alles bis aufdie Schuhbürste hinunter in eine
andere Ordnung kommen, und wir wollen jetzt nicht schwatzen,
sondern die Hände in den Teig stossen. Es muss mir heute, noch
ehe die Sonne untergeht, in der Stube aussehen, dass man sich
nicht mehr darin kennt: Tisch, Fenster, Boden, alles muss
abgewaschen und erluftet sein. Man kann ja nicht einmalAtem schöpfen,

und glaub mir, deine Kinder sehen unter anderem auch darum

so übel aus, weil so viel hundertjähriger Mist in der Stube ist.

Es ist ein Unglück, dass deine Frau selig aufdie letzte auch gar
allen Mut verloren und alle Hausordnung ein Ende hatte...

Gertrud: Was dujetzt am besten zum A ndenken deiner Frau selig

tunkannt,... ist dieses, dass du deine Kinder sorgfältig auferziehest,

dass sie nicht so unglücklich werden sie sie. Und glaub mir,

es kommt, weiss Gott, in der Jugend aufKleinigkeiten an, ob ein

Kind eine halbe Stunde früher oder später aufstehe, ob es seine

Sonntagskleider die Woche über in einen Winkel werfe oder
sorgfältig und sauber zusammen an einen Ort lege, ob es gelernt,
Brot, Mehl und Anken in der Woche richtig abzuteilen und mit
dem gleichen auszukommen, oder ob es hierüber unachtsam
bald mehr, bald weniger gebrauch t, ohne es zu wissen - solche
Sachen sind es, welche hundertmal machen, dass eine Frau mit dem
besten Herzen ins grösste Elend kommt...

Gertrud: lehre eben deine Kinder, vor allem Schwatzen, Brot
verdienen!... Du musst sie erst kleiden. So wie sie jetzt sind,
müssen sie mir nicht zur Stube hinaus.

Rudi: Kauf ihnen doch Zeug zu Röcken und Hemden. Ich verstehe

es nicht. Ich will das Geld heute noch entlehnen.

Gertrud: Nichts entlehnen! Rudi! das Zeug will ich kaufen, und
im Heuet zahlst du es.

Rudi: Warum nichts entlehnen

Gertrud: Weil es zur guten Hausordnung gehört, nie nichts von
einem Nagel an den anderen zu hängen, und weil unter hunder-

ten, die leihen, nicht zehn sind, die nicht wieder dafür
brandschatzen Du bist zu gut; es würden sich geschwind genug
Blutsauger an dich machen und dich in allen Ecken rupfen...

Währenddem (sie) so redete, machte sie die Kinder aufstehen,
wusch ihnen Gesicht und Hände, kämmte sie mit einer Sorgfalt
und Schonung, die sie nicht kannten, und Hess sie auch ihre Kleider

steifer und ordentlicher anlegen, als sie sonst gewohnt waren.

Daraufging sie in ihre Hütte, kam mit Zuber, Besen und Bürste

zurück, fing dann an, die Stube zu reinigen und zeigte auch dem

Rudi, wie er dasselbe machen und angreifen müsse, und was die

Kinder ihm dabei helfen könnten. Dieser gab sich alle Mühe, und
nach ein paar Stunden konnte er es wohl, dass ihn Gertrud jetzt
allein machen Hess und wieder heim ging. Wenn die Kinder dir

dann brav geholfen, so schick sie aufden A bend zu mir, sagte sie
im Weggehen.

Der Rudi wusste nicht, was er sagen und machen wollte... Eine
Weile hatte er die Hände still, bürstete und fegte nicht, sondern
staunte und dachte bei sich selber: Es wäre mir einmal in Gottes
Namen, wie wenn ich im Himmel wäre, wenn ich so eineFrau hätte.

Und als er ihr auf den Abend die Kinder schickte, gab er seit
Jahren das erste Mal wieder acht, ob ihre Hände und ihre Gesichter

sauber und ihre Haare und Kleider in der Ordnung wären, so
dass sich die Kinder selber darob wunderten. Und die Nachbarn,
die sie so ordentlich aus dem Hause gehen sahen, sagten: Er will
gewiss bald wieder weiben...

Bereits dieser kurze Text liefert uns einige wichtige Gesichtspunkte
zum Verständnis von Pestalozzis Wohnstubenbegriff.

Ich möchte hier fünf Punkte herausgreifen, die mir wichtig
erscheinen und gleichsam zum «Wohnstuben-Archetypus» gehören:

1. Der Begriff der Ordnung.

- Spannung zwischen Ordnung und Unordnung. Das Sich-Ge-
wöhnen an die Unordnung

- Elend bewirkt Unordnung; Unordnung bewirkt Elend

- «andere Ordnung»
2. Taten statt Worte, Tun statt schwatzen.

3. Die sogenannten «Kleinigkeiten» in der Erziehung
4. [...] Von der Last des Ungetanen («etwas von einem Nagel an

den anderen hängen»)

5. Acht geben, Achtsamkeit

Zum 1. Punkt des « Wohnstuben-Archetyps»:

Ordnung / Unordnung

Elend bewirkt Unordnung Gertrud will dem Rudi zur
Ordnung verhelfen. Ordnung bzw. Unordnung hat zwei Aspekte,
einen äusseren und einen inneren. Was wir meist sehen, ist das

Äussere, die äussere Unordnung, die äussere Not. «Der Mensch
siehet, was vor Augen ist», heisst es in der Bibel. Pestalozzi sucht
eine «andere» Ordnung. Es geht ihm nicht nur darum, die Stube

aufzuräumen oder vor dem Haus zu wischen; seine «andere»

Ordnung ist viel grundsätzlicherer Natur.

Natürlich versucht Pestalozzi, die äussere Not der damaligen
Landbevölkerung zu steuern. In seiner «wirtschaftlichen»
Periode, als Landwirt, als Armenerzieher im «Neuhof», will er den

Armen Verdienstmöglichkeiten erschliessen. Er fördert den Anbau

von Krapp, Gartengewächsen, Futterkräutern, fördert das

Baumwollspinnen und -weben in den Häusern. Aber bald muss er

merken, dass mit diesen bloss äusserlichen Massnahmen die

«Quellen des Elends» nicht nachhaltig gestopft werden können.
Er wechselt den Beruf, wird Schriftsteller, schreibt unter anderem
«Lienhart und Gertrud». Er vertritt jetzt: Die Menschennatur
selber, die innere Natur muss zuerst in eine neue Ordnung kommen,

eine Neuorientierung erfahren. Es nützt nichts, wenn bloss
das Milieu «saniert» wird. Aus dem Sozial-Reformer wird ein

«Individual-Reformer». «Ich konnte nicht anders», schreibt er
im Stanserbrief, «ich musste auf den erhabenen Grundsatz Christi

bauen: .Macht erst das Inwendige rein, damit auch das Äussere

rein werde'...» Er bezieht sich da auf eine neutestamentliche

Heilungsgeschichte, die in der Tat ein besonderes Licht auf die

«therapeutische» Wirksamkeit Christi wirft.

595



Wir vernehmen da, dass ein Gelähmter, ein «Gichtbrüchiger» zu
Christus getragen wird, mitsamt seinem Bett, wie es ausdrücklich
heisst. Christus soll ihn heilen; alle glauben daran, auch der

Kranke selber. Aber was passiert nun? Vorerst einmal nichts,
wenigstens äusserlich nichts. Wohl spricht nun Christus zu ihm,
aber anders, als der Kranke, als die Menge es erwarten. Er sagt
nämlich zu ihm: «Sei getrost mein Sohn, deine Sünden sind dir
vergeben...» Also kein äusseres Wunder vorerst, nichts von
Aufstehen zunächst, von Bettverlassen, von Herumhüpfen und
Herumtanzen - zum Lobe des Herrn natürlich, sondern einfach : Deine

Sünden sind dir vergeben

Was heisst das? Was sind denn überhaupt Sünden? Sündig ist der

Mensch (auch im Sinne der Bibel), der innerlich aus dem
Gleichgewicht geraten ist, der innerlich nicht in Ordnung ist. Sünde ist

Krankheit, innere Krankheit. Sündig ist der Mensch, der seine

Mitte verloren hat. Sünde kommt von «Sondern», Absondern:
Wer sich abgesondert hat von seinem Zentrum, wer innerlich das

Gleichgewicht verloren hat, ist ein «Sünder», ein «Sonderer», ein

Abgesonderter. Sündenvergebung bedeutet: Ich helfe dir zu deiner

Ordnung zurück, ich bringe dich wieder in Ordnung. Und
jetzt, erst jetzt, kann auch der zweite Heilungsschritt, der äussere,

erfolgen: Steh auf, nimm dein Bett und gehe heim. Und er tat
also.

Sie sehen den Ansatzpunkt:

Der äusseren Sanierung muss eine innere
vorausgehen

Das ist oft schwer zu verstehen, ist oft hart. In der modernen
Psychotherapie weiss man heute um die Richtigkeit dieser Reihenfolge:

machet erst das Inwendige rein Auch in dieser Hinsicht ist
Pestalozzi erstaunlich modern; er weiss, worauf es ankommt.

Pestalozzi benutzt in unserem Text auch den Begriff der «anderen

Ordnung»: «Wenn deine Kinder», heisst es da, «wie rechte
Menschen erzogen werden sollen, so muss alles bis auf die Schuhbürste

hinunter in eine andere Ordnung kommen...» Er redet also
nicht nur von «Ordnung», sondern von «anderer Ordnung». Was

meint er damit?

Es gibt für Pestalozzi verschiedene Stufen oder Grade der
Ordnung. Die Natur, wie sie vor uns liegt, alles, was uns umgibt,
erscheint in einer gewissen Ordnung. Es ist die «Ordnung der
Natur», von der Pestalozzi zunächst überzeugt ist, dass es eine

«gute», wenn nicht gar die «beste» Ordnung ist. Pestalozzi
schreibt bereits in seinen Frühschriften - etwa in der «Abendstunde

eines Einsiedlers» - oft von dieser «Ordnung der Natur» -
und meint dies in einem gewissermassen naiven, Rousseau'schen
Sinn.

Pestalozzi übernimmt in dieser Frühphase den Naturoptimismus
Rousseaus. Dieser beginnt ja seinen grossen Erziehungsroman
«Emile» mit dem berühmten Satz: «Alles, was aus den Händen
des Schöpfers kommt, istgut; alles entartet unter den Händen der
Menschen.» Schöpfer und Natur sind für Rousseau Synonyme,
also gewissermassen identisch, deshalb ist auch die ursprüngliche
Natur «gut». Am besten würde man die Erziehung des Menschen
einfach dieser Natur anvertrauen; die Menschen können dabei
nur stören. «Retournons à la nature...», werdet wieder
Naturmenschen, und alles wird wieder gut.

Später, nach den ersten schmerzvollen pädagogischen Experimenten

und Erfahrungen, ist Pestalozzi nicht mehr im gleichen
Sinn naturgläubig. Die Natur, auch die menschliche, ist für ihn

nun nicht mehr einfach nur «gut», sondern auch grausam, chaotisch,

zerstörerisch - auch sie hat ihre Unschuld verloren. Er
formuliert es deutlich, radikal: «Wo du die Erde der Natur überläs-
sest, da trägt sie Unkraut und Disteln, und wo du ihr die Bildung
deines Geschlechts überlassest, da führt sie dasselbe weiter nicht,
als - in den Wirrwarr ...» Es kommt nicht gut, wenn der Mensch
dieser Natur einfach überlassen wird. «Der Mensch... ist von
Natur, wenn er sich selbst überlassen, wild aufwächst, träg,
unwissend, unvorsichtig, unbedachtsam, leichtsinnig, leichtgläubig,

furchtsam und ohne Grenzen gierig, und wird dann noch
durch die Gefahren, die seiner Schwäche, und die Hinternisse, die

seiner Gierigkeit aufstossen, krumm, verschlagen, heimtückisch,
misstrauisch, gewaltsam, verwegen, rachgierig und grausam. Das
ist der Mensch, wie er von Natur, wenn er sich selbst überlassen,
wild aufwächst, werden muss ...»

Der Mensch muss vom Menschen
erzogen werden

Ohne menschliche Erziehung wird der Mensch nicht Mensch,
ohne Erziehung wird er nicht gemeinschaftsfähig. «Die Welt»,
sagt er in «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», liegt uns als ein inein-
anderfliessendes Meer verwirrter Anschauungen von Augen; die
Sache des Unterrichts und der Kunst ist es dass sie die Verwirrung,

die in dieser Anschauung liegt, aufhebe, die Gegenstände
unter sich sondere, die ähnlichen und zusammengehörigen in
ihrer Vorstellung wieder vereinige... und sie in uns zu deutlichen
Begriffen erhebe.

Den Menschen erziehen heisst für Pestalozzi nun: die Dinge in
eine neue, andere Ordnung bringen, in einen neuen, sinnvollen
Zusammenhang. Der Erzieher muss die richtige Reihenfolge
herstellen. Auch im Unterricht gilt dasselbe: Lernen muss in einer
bestimmten Ordnung erfolgen. Ja, es nütze nichts, meint er,

wenn man die Kinder in den Wald und auf die Wiese führe, wenn
sie Bäume und Kräuter kennenlernen sollen: «Bäume und Kräuter

stehen hier nicht in den Reihenfolgen, welche die geschicktesten

sind, das Wesen einer jeden Gattung anschaulich zu
machen», meint er.

Denn was ist «Bildung» für Pestalozzi? Es ist dies: Der Mensch
soll von der dunklen Ahnung, von der sinnlichen Anschauung
zum klaren Begriffkommen. Und auf diesem Weg hat ihn der
Erzieher, der Lehrer aktiv zu begleiten: indem er ihm das Wesen dieser

anderen, höheren Ordnung vermittelt, von der in unserem
Textbeispiel die Rede ist.

Auch später, in seinem Alterswerk, spricht Pestalozzi wieder von
der «Ordnung der Natur» oder vom «Gang der Natur». Aber er
meint damit nun etwas völlig anderes als Rousseau. Er meint
damit jetzt die innere Struktur des Menschen, die geistige Seite, der
in der rechten Erziehung zum Durchbruch verholfen werden soll.

Zum 2. Punkt des «Wohnstuben-Archetyps»:

Taten statt Worte

Pestalozzi, der Wortgewaltige, hat dem Wort, besser: den Worten
lebenslänglich misstraut. Im Prozess der Erziehung - wir werden
es noch beim Stanser-Brief sehen - kommt das Wort an letzter
Stelle. Er geisselt immer wieder das einseitige «Maulbrauchen»,
spricht von «Wortnarren», die für die Wahrheit unempfänglicher
sind als ein Wilder, spricht vom «Sprachverderben unseres Zeitalters».

«Noch ist Europens Verderben durch sein Maulbrauchen
im Wachstum», ruft er in «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt» aus.

596 Schweizer Heimwesen IX/91



Oder bildhaft: «Weh dem Kind, dessen Geist und Herz schon in
seiner Unmündigkeit und in seinen Schuljahren zum Packesel
seines Maulbrauchens gemacht wird!» («Lienhart und
Gertrud») Und auch: «Sowie man anfängt, dem Kind leere Wörter in
den Mund zu legen und seinem Gedächtnis einzuprägen, von
denen es weder durch Gefühle seiner inneren Natur noch durch die
Sinneseindrücke seines äusseren Lebens ein Fundament ihrer
wirklichen Bedeutung in sich trägt, so legt man in dasselbe den
Grundstein aller Verkehrtheit..., aller Anmassung und aller
Verhärtung.»

Pestalozzi geisselt den Gebrauch der Worte, die keinen wirklichen,

erlebten Inhalt haben. Gerade weil das «Wort» eigentlich
«am Anfang» wäre, ist es bedroht, bedroht durch Hohlheit,
Leere.

Wohnstubenpädagogik ist keine Wortpädagogik. Begrifflichkeit
kommt beim Kind durch Erleben und Tun zustande. Anschauung
ist das Zauber- und zugleich Lieblingswort Pestalozzis : Der
Erzieher, vom «Wohnstubengeist» beseelt, soll den Kreis der kindlichen

Anschauung immer erweitern. «Die Natur will», sagt er,
und damit meint er das in uns liegende Entfaltungsprinzip, «dass
der Mensch durch ruhiges, stilles Anschauen und Betrachten
der Dinge sich in Stand setze, nach und nach richtige Urteile zu
fällen». «Lieber im Stall, in der Küche, im Garten, in der Wohnstube

als massleidig beim Buch ...»

Gerade der Schule kann er den Vorwurf nicht ersparen, dass sie

die Kinder zu «elenden, kraft- und anschauungslosen Wort- und
Maulmenschen» stemple. Was würde er wohl zur heutigen Schule,

zum heutigen Schulunterricht sagen? Wohl dasselbe wie
1814/15 in seinem Buch «An die Unschuld, den Ernst und den
Edelmut meines Zeitalters und meines Vaterlandes» : «Der
Schulkarren des Weltteils muss nicht nurfrisch gezogen, er muss umgekehrt

und nach einer anderen Richtung gezogen werden...»

Taten statt Worte: Man könnte und müsste jetzt noch vom «Vorbild»

sprechen als einem pädagogischen Mittel, das beim Kinde
ja eine weit wichtigere Rolle als das Wort zu spielen hat. Besonders

bedeutungsvoll ist das Prinzip des Vorbildes und der
Nachahmung ja im ersten Lebensjahrsiebent - ich denke, wir wissen
das ja nicht erst seit Rudolf Steiners Entwicklungspsychologie.
Nicht was der Erzieher sagt, wirkt in erster Linie auf die Kinder,
sondern was er tut und was er ist. Doch davon später.

Taten statt Worte. Ganz ohne Worte geht es ja nicht, auch bei
Kindern nicht, das wissen wir alle, das wusste auch Pestalozzi. Wenn
es uns gelingen würde, die Worte in seinem Sinn zu gebrauchen -
also nicht inhaltsleer, so wäre wohl schon viel gewonnen. Im
«Stanserbrief» fordert er: »Aber wenn du Nächte durchwachen

müsstest, um mit zwei Worten zu sagen, was andere mit zwanzig
erklären, so lass dich deine schlaflosen Nächte nicht dauern ...»

3. Punkt des «Wohnstuben-Archetyps»:

Kleinigkeiten in der Erziehung

«Und glaub mir, es kommt, weiss Gott, in der Jugend auf Kleinigkeiten

an...», sagt Gertrud dem Rudi, der in seinem Elend
«Fünfe grade» sein lassen will.

«Kleinigkeiten», das heisst in unserem Zusammenhang:

- Gewöhne die Kinder an bestimmte Rhythmen, Tagesabläufe,
Wochenabläufe

- gewöhne sie an eine bestimmte Ordnung, auch äusserlich

- lerne sie haushalten, einteilen. Lerne sie Achtsamkeit...

Tönt das nicht ein bisschen hausbacken, ein bisschen nach «alter
Schule»? Als Erzieher möchte man doch (auch) grosszügig sein,
möchte man doch die «grossen Linien» nicht aus den Augen
verlieren. Man möchte doch die Kinder zur Spontaneität, zur Kreativität,

zur Originalität erziehen - was sollen dabei die ärgerlichen
Kleinigkeiten, was soll man immer wieder herumreiten auf so
banalen Handlungen wie Aufräumen, zu den Kleidern Sorge
tragen, Aufgaben machen? Was haben Pünktlichkeit, Achtsamkeit,
vielleicht sogar Höflichkeit mit einer grosszügigen Erziehungskonzeption

zu tun?

Missverstehen Sie mich nicht: es geht hier nicht um Nörgelei -
nörgelnde Erzieher oder Lehrer sind den Kindern zu Recht ein
Greuel. Es geht auch nicht darum, den Kindern allen Freiraum zu
beschränken, auch nicht, um sie zu gängeln. Es geht ja Pestalozzi

um diese «bestimmte Ordnung», in welche der Mensch
hineinwachsen muss, und oft kommt es wirklich gerade auf diese
scheinbaren Kleinigkeiten an - übrigens auch bei uns Erwachsenen.

Was sind denn sogenannte «Kleinigkeiten»? In einer
naturwissenschaftlichen Zeitschrift über die sogenannte «Chaostheorie»

las ich kürzlich: «Schon der Flügelschlag eines Schmetterlings

kann die Weiche zum Wirbelsturm stellen.»

Es geht ja auch nicht darum, dass wir vom Kind diese scheinbaren

Kleinigkeitenfordern. Vielmehr sind es wunderbare Gelegenheiten,

mit dem Kind diese Dinge zu leben, es bei der Hand zu
nehmen (wörtlich und im übertragenen Sinn), um mit ihm zu
üben, zu tun. Wir sollen das Kind durch die Höhen und
Niederungen des Tagesablaufs begleiten (auch wieder wörtlich oder im
übertragenen Sinn), in der Achtsamkeit begleiten, auf dem Wege

zur Ordnung begleiten. Dem Kind auf dem Weg zu diesen Dingen
so viel Begleitung geben, wie es braucht.

Korczak, der «Pestalozzi von Warschau», sagte einmal (und sehr

bestimmt): «Es gibt in der Erziehung keine Kleinigkeiten». Und:
«Was sind deine Pflichten, Erzieher? Wachsam sein (16 Stunden
am Tag...»).

Und Rudolf Steiner spricht am Ende des «Heilpädagogischen
Kurses», nach all den hochgeistigen und zum Teil esoterischen
Ausführungen zu einzelnen Behinderungen von der «Andacht
zum Kleine.n»: «Andacht zum Kleinen, ja zum Kleinsten. Es darf
nicht das Interesse für dieses Kleine ausgetrieben werden Es

muss so sein, dass sie das Ohrläppchen, der abgeschnittene (oder
nicht abgeschnittene!) Fingernagel, ein Stück des menschlichen
Haares ebenso interessiert wie Saturn, Sonne, Mond... Deshalb

ist es notwendig, wenn Sie wirklich Erzieher... werden
wollen, dass Sie diese Andacht zum Kleinen in der allerbeschei-
densten Weise entwickeln...» Ich denke, damit ist sehr viel, ja
eigentlich alles gesagt. Damit werden wir auf den Boden der Realität

zurückgeholt. Und das ist, mit Verlaub gesagt, gerade in an-
throposophischen Kreisen/Zusammenhängen oft nötig.

4. Punkt des «Wohnstuben-Archetypus»

Die Last des Ungetanen

(«etwas von einem Nagel an den anderen hängen»)

«... weil es zur guten Hausordnung gehört, nie nichts von einem

Nagel an den anderen zu hängen...»

Schon als Bild besitzt diese Aussage eine grosse Kraft. Es ist dies

eine Aussage Pestalozzis, die - wie mir scheint - vor allem an uns
Erwachsene gerichtet ist, ja, man könnte diese Metapher in ein

Selbsterziehungsprogramm einbauen. «Von einem Nagel an
einen anderen hängen»: etwas stört einen, man stösst es von einer
Ecke in die andere; man sollte, müsste etwas erledigen, aber man

597



schiebt es so vor sich her, es «stinkt» einem, man bringt die Energie

nicht auf, etwas wirklich zu erledigen oder zu Ende zu führen.

Wie gerne hängen wir Sachen von einem Nagel oder Haken an
den anderen! Das kann sich im Bereich des Gegenständlichen
abspielen: man sollte noch ist ein unendlich oft gehörtes Wort.
Man sollte noch Wer sollte noch? Doch vermutlich ich,
niemand anders als ich.

Das gleiche Phänomen kann sich aber auch auf ganz anderen
Gebieten zeigen: im Seelischen, Affektiven, Emotionalen...

- man sollte doch wirklich versuchen, wieder einmal zusammen
zu sprechen...

- man sollte doch versuchen, ein Missverständnis zu klären,
sauberen Tisch zu machen

- man sollte doch eine nicht mehr lebendige Beziehung klären
und Ordnung schaffen

- man sollte doch wirklich endlich mit offenen Karten
spielen...

- man sollte sich doch für dieses oder jenes endlich einmal Zeit
nehmen, man sollte doch endlich einen Traum wahrmachen

- man sollte doch

Tausend Dinge warten darauf, dass aus dem «Sollen» ein «Wollen»

bzw. ein «Tun» wird.

Pestalozzi sagt dem, eine Sache von einem Nagel an den anderen
hängen. Es hat dies ja auch mit der bereits angesprochenen
Ordnung zu tun - mit der inneren Ordnung in erster Linie. Vielleicht
könnte es nicht schaden, wenn wir unsere Nägel, Haken, Garderoben

einmal kritisch (selbstkritisch) betrachten würden, damit
solche «Anhängsel» oder «Aufhängsei» nicht mehr oder weniger
still vor sich hinmodern hinfaulen

Zum 5-Punkt des «Wohnstuben-Archetypus»:

Achthaben - achtgeben...

«Und als er ihr auf den Abend die Kinder schickte, gab er seit Jahren

das erste Mal wieder acht, ob ihr Hände und ihre Gesichter
sauber und ihre Haare und Kleider in Ordnung wären ...»

Soweit Pestalozzi. Es ist ein merkwürdiges Wort, dieses «acht» -

achtgeben und achthaben. Warum gerade «acht»geben und nicht
«sieben» oder gar «neun»?

«Acht» ist die Gefahr - Achtung Woher droht denn die Gefahr
Mit der Acht wird der sieben-planetarische Himmel durchbrochen

- wohin geht es nun?

Früher gab es keine Acht. Es gab, wie gesagt, die sieben klassischen

Planeten, die sieben altindischen Rischis (Weisheitslehrer),
die «Sieben freien Künste» des Mittelalters. Was es aber gab, war
die N-Acht, die Nacht - übrigens nicht nur auf Deutsch. Französisch:

huit-nuit; spanisch: ocho-noche; englisch: eigth-nigth
Sie sehen, was dieses N ausmacht: es verwandelt in fast allen
Sprachen die Acht in Nacht. Und wenn man das Nacht-N
wegnimmt, bekommt man - den Tag, die Wachheit. Die n-loseAcht,
sagt Gebser, ist in allen Sprachen unbewusster Ausdruck der
Wachheit und Helligkeit. Geht man dem Begriff der Acht in der
deutschen Etymologie nach, so findet man auch hier diese

Bedeutung bestätigt. Achthaben heisst: den Verstand gebrauchen,
nachdenken, überlegen - oder auch : etwas lange und aufmerksam

anschauen.

Übrigens: zu Beginn der Renaissance bezeichnete man die
Perspektive als «achte freie Kunst» - und perspektivisch sehen heisst

ja: nicht nur den Vordergrund sehen, das Unmittelbar, sondern
auch dem weiter Entfernten Aufmerksamkeit schenken...

Achthaben heisst also : Wachsein (erinnern wir uns an das, was
Korczak sagte: Erzieher sein... heisst wachsam sein), Wahrnehmen.

UndAchtgeben heisst: ich schenkejemandem meine Wachheit,

meine Aufmerksamkeit, ja meine Liebe - und als Erzieher
haben wir ja viele «Abnehmer» dafür...

Zusammenfassend :

Kehren wir noch einmal zu Pestalozzis Begriff der «Wohnstube»
zurück. «Wohnstube» tönt für heutige Ohren fast ein bisschen
romantisch - zu romantisch, wenn man von dem ausgeht, was heute
unter Wohnstube verstanden wird. Der Begriff ist ja vielleicht
auch etwas veraltet: heute spricht man vom «Wohnzimmer»,
«Salon» oder gar vom «Living». Das wird seine Gründe haben,
ebenso wie man den früheren, von Pestalozzi stammenden
Begriff der «Schulstube» durch «Schulzimmer», «Klassenzimmer»
oder gar ganz sachlich durch «Klassenraum» ersetzt hat.

Aber noch einmal: Was meint Pestalozzi wirklich mit dem
Begriff der «Wohnstube»?

Ein paar Charakterisierungen haben wir ja bereits vorgenommen:

Es ist ein Ort der Ordnung bzw. der «anderen» Ordnung,
ein Ort, wo das Tun vor dem sinnentleerten Schwatzen Vorrang
hat. Es ist der Ort, wo es keine «Kleinigkeiten» geben darf, wo
allem Tun, Denken und Trachten eine gewisse Bedeutung
zukommt. Es ist aber auch ein Ort der Achtsamkeit, der Wachheit
füreinander.

Pestalozzi sagt, die Wohnstube müsse wieder zur Keimzelle der
Sittlichkeit, das heisst der Menschlichkeit werden.

In der «Abendstunde» ging er noch fast enthusiastisch davon
aus, die Wohnstube sei der naturgegebene, von selber blühende
und fruchttragende Boden der Liebe. Die «Wohnstubenidee»
empfand er als ein Geschenk der Natur, das wir nur im rechten
Sinn anzunehmen brauchten, gewissermassen als von aussen
gegeben. «Wer der Natur vertraut», heisst es da, «geht den Weg der
Glückseligkeit».

Später, nach der Ernüchterung und Erschütterung während der
sog. «wirtschaftlichen Periode», stimmt er, wie wir gesehen
haben, nicht mehr vorbehaltlos ins Lied der guten, gebenden,
reinen Natur ein. Er ringt jetzt philosophisch um anthropologische
Klarheit: Der Mensch, dem das reine Natursein unwiderruflich
verwehrt ist, der Mensch in seinem Wesen - was ist er? lautet
jetzt, noch einmal, die Grundfrage.

Der Zeitvertreib-Ton
Betagte Menschen

gut betreuen heisst,
sie sinnvoll beschäftigen.

Zum Beispiel
durch das Verarbeiten

von Tonen.

bocfmerton
Töpfereibedarf • Eigene Tonproduktion
8840 Einsiedeln 055-536171 Fax 055-536170

598 Schweizer Heimwesen IX/91



In seinen berühmten «Nachforschungen über den Gang der Natur

in der Entwicklung des Menschengeschlechts» kommt er nun
zu ganz anderen Einsichten, die sein weiteres pädagogisches Tun
nachhaltig beeinflussen, ja neu bestimmen:

Mensch ist man nicht einfach,
Mensch wird man

Die Menschwerdung ist ein Prozess. Der Mensch ist nicht mehr
einfach nur ein unschuldiges Naturwesen, sondern auch «Werk
der Gesellschaft» und - ansatz- und andeutungsweise - «Werk
seiner selbst», das heisst: Menschsein ist immer ein Menschwerden,

ein Mehr-Menschwerden, ist immer Arbeit an sich selber

(sprich Selbsterziehung).

Und so ist es jetzt auch mit dem Wohnstubenbegriff : er hat sich
im Denken Pestalozzis gewandelt. Die Wohnstube ist nicht mehr
einfach von selber «rein», «gut», «heilig». Sie muss zuerst
«geputzt», «gereinigt» werden. «Wohnstube» ist ein Aufruf, so wie
Menschlichkeit ein Aufruf und zugleich eine Anforderung
bedeutet. «Wohnstube» ist nicht mehr einfach, sie muss errungen
werden, sie ist eine Aufforderung an uns alle.

Und heute, an die 200 Jahre nach Pestalozzis Denken und Wirken,

dürfen wir sie wohl auch lösen von dem bloss «architektonischen»

Begriff der Wohnstube. Und gestatten Sie mir, fast zum
Schluss, diese These:
« Wohnstube» ist überall dort, wo Menschen sich in einer richtigen

Weise begegnen, wo Menschen aneinander wach werden, wo
Menschen - Kinder undErwachsene - in einem richtigen Sinn
zusammenkommen, beieinander sind...

Das meinte wohl letztlich auch Pestalozzi selber. Er drückt diesen
Gedanken in einer Fabel aus ; sie heisst : «Die frierenden Kinder» :

«Der Tag war schön, die Kinder waren leicht bekleidet; aber es

war kalt, und Lise, das zwischen seinen zwei Mägden sass, sagte
zur Wärterin: 'Deck mich doch und nimm mich auf deinen
Schoss!' - Die Magd antwortete: 'Was denkst du auch? In der
Kirche dich aufden Schoss nehmen, ich müsste mich ja schämen.
Dulde dich, andere Leute müssen auch frieren.'

Erne sass zwischen Mutter und Tante. Diese sahen, ehe es sich
beklagte, dass es friere, hüllten es von beiden Seiten in ihr Gewand
und nahmen links und rechts seine beiden Ärmchen in ihre Pelze.

Mit dem Wonneblick eines Engels sah das Kind die ganze Kirche
durch an die wärmende Mutter und Tante hinauf und eilte dann
an ihrer Hand, wie eine Rose blühend, zum Vater - indessen das
andere, sobald es heimkam, sich zu Bette legen musste. Da es

starb, machte Nilson der harten, starken Magd Vorwürfe; aber
sie antwortete ihm: 'Man muss in allen Stücken Festigkeit und
Energie zeigen; wenn auch schon einzelne Übel daraus entstehen,
so ist es doch immer das beste.'

Nilson erwiderte: 'Du hast mit deiner Energie das Kind getötet.'

Wärterin: 'Was macht das, wenn es daraufankommt, Grundsätze

zu erhalten, diefür das Menschengeschlecht die einzigen guten
sind'»

Frage: Wer hat in dieser Geschichte - dass sie sich ausgerechnet in
der Kirche abspielt, ist bei Pestalozzi nicht von ungefähr -
«Wohnstubengeist» verkörpert? Pestalozzi hat zwar, wie wir
gesehen haben, viele Grundsätze aufgestellt. Aber nie hat er sie

über die Menschlichkeit gestellt; sie haben dieser zu dienen und
niemals umgekehrt

(2. feil folgt im Oktoberheft)

Affektive Erziehung im Heim
Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik
und Justiz

Kinder können sich psycho-sexuell frei entwickeln,
wenn sie Zutrauen zu sich selbst und zu anderen
Menschen aufbauen lernen. Dafür benötigen sie affektive

Zuwendung, die sich auch und vor aliem im Körperkontakt

und in zärtlichen Gesten ausdrückt. Körperlichkeit
und Zärtlichkeit sind demnach unentbehrliche

Basisbestandteile einer jeden Erziehung - auch der
Erziehung im Heim.

Körperlichkeit steht jedoch immer auch in der zweifachen

Gefahr, einerseits das für die Entwicklung des
Kindes förderliche Mass zu überschreiten und andererseits

an die Grenzen des sittlichen Empfindens des
Durchschnittsbürgers zu stossen, der beim institutionellen

Erziehungsauftrag misstrauischer urteilt als in
der Familie. Die Justiz übernimmt hier die vornehme
Aufgabe, Menschen, vor allem Kinder und Jugendliche,
die in einem entwicklungsbedingten Abhängigkeitsverhältnis

stehen, vor derartigen Übergriffen zu schützen.

Erziehung überhaupt, in besonderem Masse aber Erziehung

in Heimen und Anstalten, bewegt sich also in ihrem
affektiven Bereich ständig im Spannungsfeld zwischen
den Erfordernissen und Ansprüchen der Pädagogik und
den schützenden Bestimmungen und Regeln der Justiz.
Dem Erziehenden stehen aber für diese anspruchsvolle
Aufgabe noch keine klaren Handiungshilfen zur Verfügung.

Um diesem Mangel zu begegnen, hat sich eine
interdisziplinäre Arbeitsgruppe Affektive Erziehung im
Heim gebildet, der Heimleiter, Pädagogen, Psychologen,
Mediziner und Juristen angehören. Das Material, das
sie bis jetzt aufgearbeitet hat, ist nun als 93seitige
A 4-Broschüre unter dem Titel «Affektive Erziehung im
Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik
und Justiz», im VSA-Verlag erschienen. Einer
grundsätzlichen Betrachtung der ganzen Problematik folgt
eine reiche Sammlung authentischer Beispiele von
problematischem affektiv-erzieherischem Verhalten im
Heim. Zu jedem Beispiel werden in übersichtlicher Form
pädagogische und juristische Erwägungen angestellt
und zu allgemeinen Merkpunkten und Leitlinien für die
Praxis der affektiven Erziehung im Heim verdichtet.
Die Broschüre «Affektive Erziehung im Heim» wird von
ihren Autoren als Werkstattbericht bezeichnet, um
damit zu dokumentieren, dass die Arbeitsgruppe gerne
Anregungen von engagierten Lesern in die weitere
Bearbeitung der Problematik aufnimmt. «Affektive Erziehung

im Heim» kann zum Preis von Fr. 21.50 (inkl.
Versandkosten) berim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,

Seegartenstr/2, 8008 Zürich, bezogen werden.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Broschüre «Affektive Erziehung im
Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik

und Justiz.», herausgegeben von der Arbeitsgruppe

Affektive Erziehung im Heim, zum Preis
von Fr. 21.50 (inkl. Versandkosten).

Name, Vorname
Name und
Adresse des Heims

PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstr. 2, 8008 Zürich

599


	Schlössli Ins, Sommertagung 1991 : von Pestalozzis Begriff der Wohnstubenpädagogik zum Begriff des therapeutischen Milieus ... 1. Teil

