
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)

Heft: 2

Artikel: Novembertagung im Kongresshaus Zürich : Notstand im Leben und im
Leiden

Autor: Lochman, Jan Mili

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Novembertagung im Kongresshaus Zürich

Notstand im Leben und im Leiden
Von Prof. Dr. Jan Milic Lochman

Von grundsätzlicher Natur war Prof. Dr. Annemarie Piepers sozialethische Einleitung ins Züricher Tagungsthema (siehe Fachblatt
vom Januar 1991 grundsätzlich war auch der biblische Ausblick, den Prof. Dr. Jan Milic Lochman, seit 1969 Professor für Systematische

Theologie an der Universität Basel, zum Schluss der Tagung skizzierte. Prof. Lochman widmete sein Schlussreferat dem Notstand
im menschlichen Leben.

Prof. Dr. Jan Milic Lochman: Unsere Not hat kein letztes Wort.

Vor einigen Wochen habe ich in der Zeitung eine Nachricht gelesen,

nach welcher wir, Frauen und Männer in der Schweiz, vor
unseren Mitmenschen in allen anderen Ländern die höchste

Lebenserwartung haben. Eine gute Nachricht, ohne Zweifel. Die
Schweizer als Weltrekordhalter in der Lebenslänge! Eigentlich
müssten wir die glücklichsten Bewohner unseres Planeten sein.

Doch so einfach ist es natürlich nicht. Nicht nur aus naheliegenden

Gründen der Erfahrung, dass ein langes Leben keineswegs
automatisch ein glückliches, sondern oft auch ein besonders
belastetes Leben werden kann. Vor allem aus grundsätzlicher
Überlegung: wir Menschen sind Geschöpfe, welchen es nicht bloss um
ein langes, sondern um ein gutes, und das heisst sinnvolles Leben

gehen kann und soll. Menschen leben nicht einfach gedankenlos,
sie fragen nach Sinn: Leben - wozu? Ein Hinweis auf die Länge
des Lebens beantwortet diese Frage nicht. Eher im Gegenteil : für
denkende Menschen verschärft sich die Frage: wozu das alles?

Auf solche Fragen möchte ich in diesem Vortrag kurz eingehen,
indem ich nach möglichen Antworten vor allem in demjenigen
Bereich suche, der mir nicht nur von meinem theologischen Beruf
her, sondern aus persönlicher Erfahrung in Ost und West als be¬

sonders fruchtbar erscheint: dem biblischen Erbe. Ich tue dies in
drei Gedankengängen.

Stichworte:

- Parteinahme für das Leben

- Solidarische Liebe

- Herausforderung des Leidens

Parteinahmefür das Leben

Biblisch orientiertes Nachdenken über den Sinn des Lebens soll
und darf zunächst den Grundakzent der biblischen Sicht wiedergeben

: das Leben ist eine Gabe, und zwar eine gute Gabe Gottes ;

ein Geschenk, welches zu schätzen und zu schützen ist. Es ist gut
zu leben. «Sie freuen sich mit Weib und Kind - nur bloss dass sie

vorhanden sind» - der kleine Vers von Wilhelm Busch birgt eine
Erkenntnis in sich, die alles andere als banal ist. Biblische
Menschen begegnen dem Leben, ihrem eigenen Leben und dem Leben
der Mitmenschen mit einem positiven Vor-Urteil, mit einem Vor-
schuss an Vertrauen. Dies kommt im Kleinen, fast Naiven, zum
Ausdruck, etwa wenn der alttestamentliche Prediger vermerkt:
«Ein lebender Hund ist besser als ein toter Löwe» (9, 4).

Aber auch im Blick auf das grosse Heilsthema des Neuen
Testaments, wenn die Sendung Jesu Christi mit dem Satz gedeutet
wird: «Ich bin gekommen, damit sie Leben haben und das in
reicher Fülle» (Joh. 10, 10). Im Unterschied zu den meisten Religionen

und vielen Philosophien, die den biologischen Prozessen
eher misstrauisch begegnen, bekennt sich die Bibel grundsätzlich
zur Positivität des Lebens.

Dieser positive Grundakzent ihres Lebensverständnisses bedeutet

keineswegs, dass in der Bibel die negativen Lebenserfahrungen

ausgeklammert werden. Die biblischen Menschen kennen
Situationen und Verhältnisse, in welchen die gute Gabe des Lebens
bis zur Unkenntlichkeit entfremdet und verdeckt wird. Sie werden

von diesen Erfahrungen angefochten und verwirrt - und sie

protestieren dagegen. In der Mitte des Alten Testaments finden
wir den Bericht über das Hiob-Geschick. Und im Zentrum des

Neuen Testaments den Bericht über die Passion Jesu, bis zu dem
letzten Verzweiflungsruf des Menschensohnes am Kreuz. Die
Gefährdung des Lebens durch das Böse und den Tod wird hier bis

zum bitteren Ende durchgelitten und keineswegs verdrängt.
Doch: es bleibt bei der verzweifelten und getrosten Parteinahme
für das Leben, man appelliert gegen den Zugriff des Todes an

Gott, man kämpft um und für das Leben.

Ethisch bedeutet diese biblische Einstellung: die quantitativen
Aspekte des Lebens sind nicht zu unterschätzen.

111



Die anfangs erwähnten positiven statistischen Angaben über die

Lebenserwartung in der Schweiz sind für uns ein gewichtiger
Grund zur Dankbarkeit. Man spricht heute viel von der «Qualität

des Lebens» - mit guten Gründen. Doch man sollte die Qualität

gegen die Quantität nicht einfach ausspielen. Die alttesta-
mentlichen Menschen sehnen sich nach einem langen Leben,
nach dem Leben «satt an Tagen», nach dem «natürlichen», das
heisst nicht vorzeitigen Tod. Mit Recht sind wir erschüttert, wenn
menschliches Leben zu früh abgebrochen wird. Mit Recht fragen
wir nach den Bedingungen in Wirtschaft und Gesellschaft, die
längeres Leben fördern oder gefährden - und sollen danach noch
viel beharrlicher fragen, bei uns - etwa im Blick auf die Luft in
unseren Städten und im Blick auf das Wasser in unseren Flüssen
und Seen, aber auch im Bezug auf die so drastisch und massenhaft

reduzierten Lebenschancen von unzähligen Menschen auf
anderen Kontinenten, etwa in den Hungergebieten Afrikas. Das
geht uns an. Denn die Zahl der Tage zählt. Das Leben bewahren,
das Leben mehren ist die eminente Aufgabe des Menschen im
Rahmen der Schöpfung.

Doch besteht dieser Auftrag nicht für sich und in sich, sondern im
Zusammenhang mit umfassenderen Bestimmungen menschlicher

Existenz. Biblisches Bekenntnis zur Positivität des Lebens
ist nicht mit einem Lebenspositivismus zu verwechseln, mit
Verabsolutierung der Lebensprozesse im Sinne eines in sich selbst
beruhenden Selbstzwecks. Die Bibel kennt keinen undifferenzierten
«Vitalismus», ist vielmehr ausgesprochen misstrauisch gegen
«vitalistische Lebenskulte», deren es in den Baals-Regionen ihrer
Umgebung recht viele gab. Eine Verklärung vitaler Prozesse im
Sinne der Heilsprozesse ist Götzentum - ob es in den Formen
heidnischer Religiosität geschieht oder in moderner Lebenspraxis,

die im biologischen, etwa sexuellen Ausleben die letzte
Zweckbestimmung sucht.

«Deine Gnade ist besser als das Leben» sagt der Psalmist (63,4).
Man könnte diese Aussage so verstehen: Menschliches Leben
erschöpft sich nicht in sich selbst, sondern übersteigt sich selbst,
drängt nach bewusster Sinngebung. Leben ist zwar ein Grund-
und Basiswert: Aber es kann als menschliches Leben nicht in
seinem eigenen Strom versinken, sondern geht darüber hinaus, will
in seinen Chancen ergriffen und zielbewusst entfaltet werden.

Dies hat Konsequenzen auch für einige heute recht brisante Fragen,

wie etwa die nach einer sinnvollen Lebensverlängerung. Es
ist ein grosses Verdienst der modernen Medizin, dass sie die
quantitativen Chancen unseres Lebens unerhört zu erweitern half.
Dies ist eindeutig zu schätzen. Doch gibt es auch ethische Fragen
im Blick auf Situationen, die sich hie und da - etwa in unseren
Intensivstationen mit ihrer technisch perfektionierten Medizin -
ergeben. Noch einmal: auch dieser Einsatz verdient unsere
Anerkennung. Doch das berechtigte Pathos könnte in die Sackgasse
führen, wenn es bloss als Quantifizierung biologischer Prozesse
«um (beinahe) jeden Preis» verstanden würde. Mit Recht hat der
Weltärztebund bereits vor Jahren im gegebenen Zusammenhang
formuliert: «Das klinische Interesse zielt nicht darauf, einzelne
Zellen lebensfähig zu erhalten; es geht vielmehr um das Schicksal
eines Menschen.» Und das Geschick eines Menschen ist eine
vielschichtige Geschichte. Die «Quantität», so wichtig sie auch ist,
drängt nach «Qualität»: nach wahrem, sinnvollem, menschenwürdigem

Leben.

Solidarische Liebe

Mit solchen Überlegungen bewegen wir uns bereits im Kraftfeld
des zweiten Stichwortes: Lieben. Dies ist kein Zufall. Leben und
Lieben hängen untrennbar zusammen. Bereits biologisch:

menschliches Leben entspringt (im Normalfall) einer Beziehung
der Liebe. Und theologisch: wahres Leben ist biblisch nur in der
Liebe zu denken. Es gibt keine wirksamere Parteinahme für das
Leben als in der Liebe. Hier ist, in biblischer Sicht, die entscheidende,

zuletzt einzig wirksame Gegenwehr gegen die Macht des

«Anti-Lebens», gegen den Zugriff des Todes. Gegen das alltägliche

Sterben in den Bedingungen des Hasses und der Gleichgültigkeit.
Und gegen den letzten Tod. So ahnt dies bereits der alttesta-

mentliche Zeuge: «Stark wie der Tod ist die Liebe» (Hoheslied
8,6). Und so bezeugt dies unmissverständlich das Neue
Testament: Kreuz und Auferstehung Jesu Christi werden als der
Triumph der Liebe selbst dem Tode gegenüber bekannt. Darum
ist Gott selbst bei Johannes als Liebe «definiert». Gott, Liebe
und Leben gehören untrennbar zusammen.

Die Botschaft von der Liebe kommt bei vielen suchenden, vor
allem auch den jungen Menschen relativ gut an, im merklichen
Unterschied zu anderen Grundwörtern des christlichen Glaubens.
Das ist erfreulich. Doch wäre es trügerisch, sich damit zu begnügen.

Was alles versteht man unter Liebe! Man muss schon
unterscheiden. Das Neue Testament kennt für «Lieben» zwei griechische

Begriffe, welche zwei recht unterschiedliche Verhaltensweisen

bezeichnen. Der klassische griechische Begriff eros meint die
erotische Liebe, nicht bloss im Sinne sexueller Beziehung
zwischen Mann und Frau, welche allerdings ein besonders starkes
Band mitmenschlicher Liebe darstellt, sondern auch im weiteren
Sinne verstanden, etwa in der «platonischen Liebe». Eros
entzündet sich am Schönen, pflegt das Schöne, bereichert sich daran,

strebt nach Vervollkommnung. Das Interesse des Liebenden
steht im Zentrum.

Anders der spezifisch neutestamentliche Begriff der agape. Der
meint eine anders orientierte Liebe. Das Neue Testament hat den
Weg Jesu vor Augen, wenn es von der Liebe spricht. Das ist ein

Dasein, welches nicht primär das Eigene sucht - und wäre dies
das schönste und erhabenste erotische Interesse -, sondern das

auf die Lebensinteressen der Nächsten ausgerichtet ist, für sie
solidarisch da ist, ihre Last, ihre Schuld auf sich nimmt und dafür
sein Leben hingibt: «Grössere Liebe hat niemand als die, dass er
sein Leben hingibt für seine Freunde», so sagt es Jesus (Joh.
15,13) und so praktizierte er es.

Im Blickfeld solcher Liebe erscheint der Mitmensch nicht als ein

Wesen, das mich nur insofern interessiert, inwiefern es mich
potentiell bereichern könnte, sondern als ein Nächster, der mich
ohne Vorleistungen unci Vorbedingungen angeht - also im Lichte
der Praxis Jesu vor allem der arme, leidende, lasttragende, auf
uns angewiesene, an uns appellierende Mitmensch.

Betonen wir nachdrücklich: Eros und Agape dürfen nicht
gegeneinander ausgespielt werden. In meiner Studienzeit haben wir
dies gelegentlich getan. Im Interesse der Unterscheidung wurden
in der Theologie so etwas wie «Kreuzzüge» gegen den Eros
organisiert. Die beiden Begriffe Eros und Agape wurden als Alterna-
tiv-Signaturen für Heidentum und Christentum verstanden. Das
war sicher zu einfach. Man vergass, theologisch, dass es in der
Bibel ausgesprochen erotische Texte gibt - ich denke vor allem an
das «Lied der Lieder» -, nach welchen erotische Werte offenbar
mit zu den guten Gaben der Schöpfung gehören. Und man übersah,

psychologisch, dass Verdrängung von Eros kaumfür Agape,
sondern eherfür Aggressionen Raum schafft. Dass jedoch vom
Evangelium her der Agape, der solidarischen Liebe, die massgebende,

ethisch orientierende Rolle zukommt, daran ist christlich
nicht zu zweifeln.

112
Schweizer Heimwesen 11/91



Von daher, von dieser solidarischen Liebe her, ist ein differenzierter
Blick auf das Zentralthema der diesjährigen Tagung zu werfen:

Ethischer Notstand. Sie haben sich mit verschiedenen
Aspekten der Fragestellung intensiv beschäftigt. Es waren,
verständlicherweise, auch dunkle, alarmierende Aspekte dabei. Der
Notstand der Menschen - der von der Not Überfallenen und der
von der Not herausgeforderten - ist nie zu verklären. Anfechtung
liegt in der Tür des Notstands - Klagen und Anklagen eine
zunächst angemessene Antwort. Doch wenn man die ethischen
Aspekte des Notstandes in den Vordergrund stellt und sie dann
ins Licht jener agapischen Liebe des Neuen Testamentes rückt, so
kommt zugleich - ohne das Dunkle zu verklären - ein ermutigendes,

ja mobilisierendes Element dazu: die Stunde des Notstands,
so bittersie auch sein kann, kann zur Stunde der Bewährung und
Sinnklärung - für die unmittelbar passiv und aktiv Betroffenen
und indirekt für die ganze Kultur und Gesellschaft werden.

Ich denke in diesem Zusammenhang oft an die altkirchliche
Laurentius-Legende. Laurentius war Diakon, Pfleger der Armen in
Rom. Während der Christenverfolgung des Jahres 258 wurde er
festgenommen. Dem Gefangenen wurde nachgesagt, dass er die
sagenhaften, heimlichen Schätze der Kirche verwalte. Der Kaiser
forderte diese Schätze heraus. Laurentius ging und sammelte
diejenigen seiner Betreuten, die es wagten, vor dem Kaiser zu
erscheinen: Blinde, Lahme, Krüppel, Epileptische, Aussätzige
Er trat mit ihnen vor den Machthaber und sprach: «Das Gold,
nach dem du dürstest, ist die Ursache vieler Verbrechen; sein
Glanz ist trügerisch. Das wahre Gold ist das Licht der Welt, Jesus
Christus. Diese aber - und damit wies er auf den armen Haufen
der Elenden - sind des Lichtes Kinder und der wahre Schatz der
Kirche, ihr Gold, Perlen und Edelsteine ...» Der Kaiser liess
Laurentius auf einen Eisenrost binden und langsam auf einem
Kohlenfeuer rösten. Der Herr aber enthob ihn der Qualen

Diese Geschichte erhellt die Stossrichtung, den Wirklichkeitsbezug

der solidarischen Liebe. Zugleich konfrontiert sie ihre - und
unsere - Gesellschaft mit der ethischen Grundfrage: nach dem

Maßstab, nach der Hierarchie ihrer Werte: Wo sind die wahren
«Schätze» menschlichen Gemeinwesens? Die Kaiser aller Zeiten

- auch die demokratischen und technokratischen - zusammen
mit den ihnen gehörigen und hörigen Untertanen - tendieren
dazu, diese Frage mit dem einen Schlüsselwort und -wert zu
beantworten: Gold. Nicht immer so direkt im Sinne des «schnöden
Mammons» wie der Kaiser in unserer Legende, meist differenzierter,

verdeckter. Doch die Richtung bleibt gleich: Erfolg und
Ertrag, Leistung und Machtgewinn, Verrechenbares und
Verwertbares - das sind die Leitsterne am Himmel der Gesellschaft.

Laurentius und die ihm Nachfolgenden denken entschieden
anders. An ihrem Lebenshorizont, an ihrem Himmel, leuchten
andere Leitsterne: die «Sonne der Gerechtigkeit» /Mal. 4,2/ der

prophetischen Botschaft, der «Stern von Bethlehem» und die mit
ihm inaugurierte, klar konturierte Geschichte Jesu von Nazareth.
Ohne Bilder gesprochen: hier werden andere Maßstäbe der
Humanität sichtbar, wird eine andere «Hierarchie der Werte» vertreten.

Die Frage nach dem «Schatz der Gesellschaft» wird zur Frage

nach dem Geschick der «geringen Brüder und Schwestern»
Jesu, nach den Mitmenschen im Notstand: nach dem leidenden
Menschen.

Von daher kommt unseren sozialen Strukturen und konkreten
Einrichtungen - auch unserem Heimwesen, seinem Geist und seiner

Effektivität - keine marginale, sondern ethisch geradezu
zentrale Bedeutung zu: eine Kultur und Gesellschaft, welche in ihrer
Hinwendung zu Schwachen und Kranken, Kindern und Alten
versagen würde, würde nicht bloss am Rande, sondern gründlich
versagen.

Herausforderung des Leidens

Ethischer Notstand spitzt sich für passiv und aktiv Betroffene in
den Situationen des Leidens meistens noch zu. Es wäre sicher
vereinfacht und falsch, wenn man jedes Leiden als sinnbehindernd,
ja sinnlos verstehen würde. So erscheint es vielleicht in der Optik
von Lebensweisen, welche das Gute ohne Vorbehalt mit Macht
und Stärke gleichsetzen, wie dies etwa in dem vorherrschenden
«Weltbild» der Reklame so oft geschieht: die Starken und Schönen,

die «Leidlosen» werden als Modelle vorgestellt, die Leidenden

und Behinderten ausser Sicht gelassen. Die Bibel sieht das
anders. Wir haben im Neuen Testament eine Reihe von Schriften
eines behinderten Verfassers: des Apostels Paulus. Er reflektiert
oft die Situation der Schwäche, beklagt sich auch gelegentlich,
kommt jedoch mit voller Überzeugung zum Schluss: «Wenn ich
schwach bin, bin ich stark» (2 Kor 12,10). Sein sinnvoller Auftrag
bleibt trotz und in seiner Behinderung. Und er fand in allen
Jahrhunderten Zeugen, die dies aus eigener Erfahrung bestätigten.

Für meine Vorbereitung auf diesen Vortrag habe ich einen Artikel
von Martin Luther King gelesen mit dem folgenden Zitat Mahatma

Gandhis: «Alles was von fundamentaler Bedeutung ist, lässt
sich nicht durch Vernunft allein erreichen, es muss durch Leiden

«Veteranenstand»
Wenn Sie

- als persönliches VSA-Mitglied im ersten Halbjahr
1991 in den Ruhestand treten, bezahlen Sie für das
Jahr 1991 keinen Mitgliederbeitrag mehr;

- bei Ihrer Pensionierung seit mindestens 10 Jahren
persönliches VSA-Mitglied sind, treten Sie in den
«Veteranenstand». Sie bezahlen zukünftig keinen
Mitgliederbeitrag mehr, erhalten das Fachblatt VSA gratis

und werden zu den jährlichen Veteranentreffen
eingeladen.

Damit wir

- Ihnen nicht vergebens eine Rechnung für den Mit¬

gliederbeitrag 1991 senden,
- Sie zur Veteranenehrung anlässlich unserer

Jahresversammlung vom 15./16. Mai 1991 in Solothurn
einladen können,

bitten wir
um Rücksendung des ausgefüllten Talons an das
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, bis
spätestens 10. März 1991.

Name/Vorname

Adresse privat

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

PLZ/Ort

Wann treten Sie in den Ruhestand?

Wieviele Jahre waren Sie im Heimwesen tätig?

113



erkauft werden. Leiden ist unendlich viel stärkere Macht als das

Gesetz des Dschungels.»

In einer der besten theologischen Abschlussarbeiten, die mir in
den letzten Jahren vorgelegt wurden, sprach eine behinderte
Studentin vom «prophetischen Dienst der Behinderten» - sie meinte

den Dienst nicht nur im Protest gegen den materialistischen
Götzendienst mancher «Nichtbehinderten» (welche in ihrem Lebensstil

oft in der Gefahr sind, zu «verkrüppelten» Menschen zu
werden), sondern «in der Absage an die Selbstherrlichkeit und

Selbstgenügsamkeit, die meint, ohne den Nächsten auskommen

zu müssen». Kein Zweifel: es gibt einen sinn-vollen, sinn-schen-

kenden Dienst der Leidenden. Ist dies übrigens nicht auch eine

Erfahrung unserer Arbeit im Heim? Die Zuwendung zu Leidenden

ist nie ein Einbahnverkehr, in welchem die einen geben und
die anderen nehmen, sondern eine Wechselseitigkeit, vor allem:
ein Wachsen in gemeinsamer Mitmenschlichkeit.

Doch es gibt - wer könnte dies bestreiten - auch sinngefährdendes,

sinnzerstörendes, sinnloses Leiden. Tragische, erschütternde

Erfahrungen in unserem persönlichen und zwischenmenschlichen

Leben : Sturz in eine unheilbare Krankheit, Verlust oder Verrat

eines geliebten Nächsten, Zusammenbruch unserer
Lebensaussichten und Pläne Und im Blick auf die Gesamtsituation

unserer Welt: massenhafte Ausbeutung der Armen, Völkermorde,

Hungersnöte, Kindersterben, Natur- und Umweltkatastrophen

Das sind böse Erfahrungen. Auch wenn die Erfahrungen

des Leidens mit den Erfahrungen des Bösen nicht gleichzusetzen

sind, sind sie in unserer Alltagswirklichkeit so dicht
miteinander verknüpft, dass man sie kaum trennen kann. Es wimmelt

von Opfern des Leidens und des Bösen auf unserer Erde.

Probleme beim Gehen?

Der
Garant 2000
hilft
garantiert!
Mit der
verstellbaren
Lenksäule und dem
höhenverstellbaren
und drehbaren Sitz
passt sich das
attraktive
Elektrofahrzeug
auch ihren
Bedürfnissen an.
Hin terradan trieb
mit Differential
für sichere
«Bergfahrten» und
Beleuchtungsanlage

für den
abendlichen
Einkaufsbummel.
Neu mit zwei
Einkaufskörben.

Verlangen Sie eine Probefahrt bei

Gloor Rehabilitation & Co
Vollmatt 23, 4437 Waldenburg BL
Telefon 061 97 97 77

Solche Erscheinungen sind Generalattacken gegen jeden Sinn

des merlschlichen Lebens. Hier spitzt sich jedenfalls unser
Notstand geradezu unerträglich zu. Für jeden denkenden Menschen,

vor allem aber für die Glaubenden. Denn hier werden wir
zugleich mit der Theodizeefrage konfrontiert, mit der Frage nach

Gott angesichts des Leidens und des Bösen. Wie kann dies Gott

nur zulassen Dieser Frage können wir nicht ausweichen.

Ich habe Ihnen keine pauschale Antwort darauf anzubieten. Es

gibt auch, wenn ich recht verstehe, keine. Es gibt aber eine befreiende

und ermutigende Perspektive. Ich finde sie im Neuen

Testament, und zwar nicht irgendwo am Rande, in einem frommen

Spruch, sondern im Zentrum des Geschehens. Dort steht,
unübersehbar, das Kreuz Jesu vor uns. Zwei Akzente sind mir am

Ostergeschick Jesu für unsere Fragen besonders wichtig. Zum

einen: Das Kreuz bedeutet in der Perspektive des Neuen
Testaments die letzte Eskalation des Leidens und des Bösen. Ich denke

nicht so sehr an die besonders qualvolle Todesart : es gab viele
andere qualvolle Kreuze in der Geschichte. Ich denke an die innere

Seite der Passion: der Zeuge unbedingter Liebe wird durch

abgrundtiefen Hass zum Schweigen gebracht. Dies ist ein wahrer

Abgrund der Sinnlosigkeit, Zusammenbruch aller Erwartungen
und Werte. «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen»

(Mk 15,33 f.). Kein Zweifel: im Zentrum des Neuen
Testaments hängt ein leidender Mensch, ein Mensch, der an der Sinn-

und Gottesfrage zugrunde geht.

Zugleich bezeugt das neutestamentliche Zeugnis vom Kreuze

Jesu die andere Dimension des Ostergeschehens: das Kreuz, dieses

Gipfeltreffen aller Mächte des Bösen und Leidens, wird den

Jüngern in der Erfahrung des Osterglaubens zur letzten Besiege-

lung der Hingabe Gottes an die Menschen bis an die letzte Grenze,

in den Tod hinein, und über diese Grenze hinaus. Darum
bezeugen die Apostel im Blick auf das Kreuz Jesu: Gott war nicht
abwesend auf Golgatha. Er war dabei - und zwar «dabei» nicht

nur «von oben herab» oder «von aussen her», sondern «von
unten» und «von innen»: der mitbetroffene, der mitleidende und
mitstreitende Gott. Der Theodizeefrage wird ihr Stachel
abgebrochen. Die menschlich so verständliche Frage «Wie kann Gott
ein solches Leiden zulassen?» ist dem «gekreuzigten Gott»
gegenüber fehl am Platz. Dieser Gott ist kein Zuschauer und Zulasser.

Vor allem : er hat vor dem Bösen nicht kapituliert und hat sich

mit dem Leiden nicht versöhnt. Er leidet mit.

Dies hat für uns Konsequenzen. Zunächst ethische. Mit Recht
betont Dorothee Solle in ihrem Buch «Leiden»: «Wir können die

sozialen Bedingungen, unter denen Menschen vom Leiden
betroffen werden, verändern. Wir können uns selbst ändern und im
Leiden lernen, statt böser zu werden Aber auf all diesen

Wegen stossen wir auf Grenzen, die sich nicht überschreiten
lassen Die einzige Form des Überschreitens dieser Grenzen
besteht darin, den Schmerz der Leidenden mit ihnen zu teilen, sie

nicht allein zu lassen und ihren Schrei lauter zu machen» (217).

Doch gibt es vom Kreuz her für unser Ringen mit dem Rätsel des

Bösen und Leidens nicht nur ethische Herausforderung, sondern

vor allem Ermutigung und Verheissung: wir stehen in unserem
Leiden und Mitleiden nicht mehr auf einem verlorenen Posten.

Unsere Geschichte ist in die Ostergeschichte Jesu aufgenommen.
Die eine Grenze ist jedenfalls durchbrochen: wir sind in der Welt
des Bösen und des Leidens nicht Gott-verlassen. Mit Paulus zu
reden: es gibt keine Macht des Bösen - so real und bedrückend sie

uns und unsere Mitmenschen noch treffen kann - die uns von der

am Kreuz besiegelten Liebe Gottes trennen könnte (Rom 8,38 f.).
Dies ist eine Verheissung, welche für jeden Mitleidenden und
Mitstreitenden gilt, auch und vor allem für Scheiternde und
Geschlagene. Das Sinnlose wird nicht endgültig triumphieren. Unser

Notstand - unsere Not - hat kein letztes Wort.

114 Schweizer Heimwesen 11/91


	Novembertagung im Kongresshaus Zürich : Notstand im Leben und im Leiden

