
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)

Heft: 1

Artikel: VSA-Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8.
November 1990, Kongresshaus Zürich : Freiheit und Menschenwürde
auf dem Prüfstand der Sozial-Ethik

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSA-Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8. November 1990, Kongresshaus Zürich

Freiheit und Menschenwürde auf dem Prüfstand der Sozial-Ethik
Rund 250 VSA-Mitglieder und -Freunde fanden sich im November in Zürich ein, um sich während zweier Tage dem Thema «Ethischer
Notstand im Alters- und Pflegeheim» zu widmen. Hochkarätige Referenten waren eingeladen, sich mit der Aktualität des angesprochenen

Problems auseinanderzusetzen.

Prof. Dr. Annemarie Pieper führte in die Thematik ein mit ihrem Referat «Freiheit und Menschenwürde auf dem Prüfstand der
Sozial-Ethik». Annemarie Pieper hat Philosophie, Anglistik und Germanistik studiert und ist seit 1981 Ordinaria für Philosophie an der
Universität Basel. Verschiedene Buchveröffentlichungen haben sie als Ethik-Spezialistin bekannt gemacht, so zum Beispiel ihre
Einführung in die praktische Philosophie «Ethik und Moral» (München 1985). Nachfolgend ihr Referat im Wortlaut.

Die Sozial-Ethik untersucht die zwischenmenschlichen
Beziehungen im Hinblick darauf, was wir unseren Mitmenschen als
Menschen schuldig sind, welche Grundrechte wir ihnen und uns
vernünftigerweise zugestehen müssen und welche allgemein-
menschlichen Verpflichtungen uns daraus erwachsen. Man
könnte die fundamentale sozialethische Frage auch so formulieren:

Was ist ein Individuum als Mitglied der Gattung Mensch
wert? Diese Frage nach dem Wert des Menschlichen als solchen
findet im Rahmen einer Analyse des Begriffs «Wert» eine erste
Antwort.

Mit dem Begriff «Wert» verbinden wir höchst unterschiedliche
Vorstellungen. Wir sagen zum Beispiel von einer Sache, sie sei es

wert, dass man sich für sie engagiere. Oder wir fordern von den
Vertretern der Medien, sie sollten ihre Berichte sachlich, das
heisst vorurteilslos und wertfrei abfassen. Oder wir deklarieren
etwas als Muster ohne Wert. Noch vielfältiger wird das Spektrum,

wenn man darauf achtet, welchen Dingen wir im einzelnen
Wert zuschreiben und welchen nicht. Manche Filme bekommen
das Prädikat «besonders wertvoll». Die schreckliche Rede von
«lebensunwertem Leben» klingt uns noch im Ohr aus der Zeit des

Nationalsozialismus. Gemälde von Picasso stellen einen Wert
dar. Einem Menschen werden innere Werte attestiert. Wir sprechen

von ästhetischen, religiösen, moralischen Werten ebenso wie
von Nützlichkeits-, Gebrauchs- und Konsumwerten. Usw.

Verallgemeinernd kann man sagen: Als Wert gilt uns etwas, das
wir schützen, und entsprechend beurteilen wir etwas als wertvoll,
wenn es Eigenschaften besitzt, die wir schätzen. In dem Verb
«schätzen» steckt das Substantiv «Schatz». Der Wert ist ein
Schatz, womit nicht nur etwas in materieller Hinsicht Kostbares
gemeint sein kann (Gold, Juwelen, eine Sammlung antiker Vasen

zum Beispiel), sondern auch etwas geistig Hochstehendes (so
wenn wir behaupten, ein Wissensschatz sei etwas Unbezahlbares).

Ein Wert ist also etwas, das wir aus den unterschiedlichsten
Gründen hochschätzen und das uns deshalb lieb und teuer und
begehrenswürdig ist. Je schwerer etwas für begehrenswürdig
Gehaltenes erreichbar ist, desto wertvoller scheint es demjenigen,
der es erstrebt. Für jemanden, der mit jedem Rappen rechnen
muss, hat ein zweiwöchiger Urlaub den Stellenwert von Luxus;
wer sich dagegen viel leisten kann, betrachtet Ferien als etwas
ganz Alltägliches. Dem Musikliebhaber, der ein Konzert geniesst,
bedeutet Musik etwas ganz anderes als dem Kind, das lieber zum
Spielen als zum Klavierunterricht gehen würde. Was einer für
wertvoll erachtet, hängt somit stark von seinen Lebensumständen

und seinen besonderen Interessen ab. In einer pluralistischen
Gesellschaft ist es überdies jedem freigestellt, das für wertvoll zu
halten, was ihm als erstrebens-wert gilt, immer vorausgesetzt
natürlich, dass er seine Mitmenschen nicht daran hindert, die Werte
zu erstreben, die sie hochschätzen.

Annemarie Pieper: «Das Wollen ist unersättlich geworden.»

Wir wollen uns nun im Kontext unserer sozialethischen Frage den
Werten zuwenden, die man im Unterschied zu den bis zu einem
gewissen Grad beliebigen Individualwerten als Kollektivwerte
bezeichnen könnte. Diese bilden den gemeinsamen Sinnhorizont,
innerhalb dessen die Mitglieder einer Gesellschaft ihre Handlungen

normativ orientieren und kritisch überprüfen. Die gemeinsam

anerkannten Werte sind gewissermassen das moralische
Rückgrat einer Handlungsgemeinschaft, mit dem der
Zusammenhalt ihrer Mitglieder steht und fällt. Keine menschliche
Sozietät kommt ohne verbindliche, die Dazugehörigen zur Gemeinschaft

verbindende Werte aus. Selbst eine Räuberbande hat ihren
Ehrenkodex, der die Räuber auf Werte der Ganovenehre
verpflichtet, ohne die die Bande schnell zerfallen würde: zum
Beispiel der Wert der Gerechtigkeit, der die Aufteilung der Beute
regelt, oder der Wert des Schweigens, der beim Erwischtwerden die
Preisgabe der Namen von Komplizen verbietet. Kollektive oder
soziale Werte sind somit dadurch charakterisiert, dass sie

gemeinschaftsbildend sind und einen Anspruch auf allgemeine
Anerkennung innerhalb der Gruppe erheben, zu der man gehört.
Zwar mögen die Wertvorstellungen von Gruppe zu Gruppe
weitestgehend variieren - in jedem Fall konstituiert sich die jeweilige
Gruppe als Gruppe durch gemeinsame Wertüberzeugungen,
deren Unverletzlichkeit ausser Frage steht. In aufgeklärten, frei-

19



heitlich verfassten Gesellschaften besteht ein Konsens darüber,
dass bestimmte Grundwerte, wie sie zum Beispiel in den
Menschenrechten formuliert sind, als ein jedem Menschen zustehendes,

unveräusserliches Gut zu betrachten sind, dessen

Hochschätzung in niemandes Belieben steht: Werte wie Freiheit, Würde

der Person, Leben, Selbstverwirklichung. Diese Werte gelten
als unbedingt zu schützende, da die Menschen zu einer Menschheit

vereinigende Grund- oder Basiswerte, auf deren
allgemeinmenschlicher Anerkennung die Hochschätzung spezieller, regional

unterschiedlich ausgeprägter Werte beruht. Die Anerkennung

des Menschen als Menschen ist die Grundvoraussetzung,
unter der eine Verständigung über die Verbindlichkeit und den

Geltungsbereich von Werten herbeigeführt werden kann. Wo
jedoch einer des anderen Wolf ist, fehlt der gemeinsame Boden, auf
dem über kollektive Werte sinnvoll geredet werden kann und solche

Werte verwirklichbar sind.

Der Mensch hat also unter allen Lebewesen einen besonderen
Wert, auf den sich seine Rechte als Mensch gründen. Der
Ausdruck «Menschenrechte» bezieht sich auf etwas, das jedem
menschlichen Wesen unverbrüchlich zusteht. In dieser
Allgemeinheit verweist er auf einen allen Menschen gemeinsamen
normativen Horizont, in welchem die individuellen empirischen
Besonderheiten, die im zwischenmenschlichen Umgang als
trennende Schranken erfahren werden, keine Rolle spielen: Wo von
Menschenrechten die Rede ist, werden Hautfarbe, Geschlecht,
soziale Stellung und spezielle Talente oder Fähigkeiten
gegenstandslos. Was allein zählt, ist das jedem der Gattung Mensch
zugehörigen Subjekt als solchem Zukommende. Unter normativem
Gesichtspunkt betrachtet, hat der Mensch einen Wert. Diesen
Wert, der die menschliche Natur als humane auszeichnet, nennen
wir Menschenwürde. Menschenwürde ist ein Wert, der weder
angeboren noch erworben ist und den man auch nicht verlieren
kann. Werte existieren nicht an sich und unabhängig in einem
eigenen Wertehimmel. Vielmehr sind sie das Resultat eines Schätzens,

und was der Mensch am Menschen hochschätzt, das heisst

am höchsten schätzt, ist jenes durch das Wort «Menschenwürde»
signalisierte Charakteristikum, durch das er sich aus der Welt der
Lebewesen ausgrenzt und als eigene Gattung bestimmt.

Die eigentümliche Unbestimmtheit des Begriffs der Menschenwürde

hängt damit zusammen, dass eben jenes, das Humanum
des Wesens Mensch ausmachende, Charakteristikum verschieden

definiert wurde und wird. Überblickt man die Geschichte der
abendländischen Philosophie, so finden sich Definitionen
theoretischer, praktischer und ästhetischerArt für den Wert des
Menschen und damit für seine Würde. Entsprechend reicht die Palette
der Auffassungen des wahrhaft Menschlichen von Rationalität,
Selbstbewusstsein und Sprachfähigkeit über Gesellschaftlichkeit,

Freiheit und Gerechtigkeit bis hin zu Schönheit und Kreativität

des sich selbst hervorbringenden Kunstwerks Mensch.
Obwohl also generell Einstimmigkeit unter den Philosophen
darüber herrscht, dass es einen allen Menschen gemeinsamen Wert
gibt, der ihre Würde ausmacht, fällt die inhaltliche Bestimmung
dieses Wertes verschieden aus, und da sich die Menschenrechte
auf den Begriff der Menschenwürde gründen, ergeben sich
unterschiedliche Typen philosophischer Menschenrechtsbegründungen.

Um dies noch einmal klarzustellen: Der Begriff der
Menschenwürde ist an sich selber ebensowenig begründungsbedürftig
wie der auf ihm basierende Begriffder Menschenrechte. Dass der
Mensch grundsätzlich als Mensch einen Wert hat, auf dessen

Unverletzlichkeit er ein natürliches, moralisches und juristisches
Recht hat, ist unter aufgeklärten Denkern nicht kontrovers.
Verständigung ist jedoch nötig in bezug auf die jeweils bevorzugte
Definition der Menschenwürde und die gewählte Methode,
vermittels derer diese Definition begründet werden soll.

Wir sehen heute den Grundwert des Menschlichen in der Freiheit,
in der freien Selbstbestimmung von Individuen, Staaten und
Völkern. Eine auf ihre Freiheit hinarbeitende und schliesslich befreite

Menschheit, die jedem Individuum das Seine zugesteht und
auf dem Boden eines Weltfriedens die Bedingungen dafür bereitstellt,

dass alle ihr Recht auf Freiheit ungehindert wahrnehmen
können - dies ist nach unserem Verständnis das letzte und höchste
Ziel der Sozialethik.

Aber gerade die Freiheit ist auch der Grund dafür, dass nichts so
bleibt, wie es ist, dass alles sich ändert und auch die Werte sich
wandeln. Dabei können Krisenzeiten auftreten. Denn Werte,
insbesondere die Grundwerte, stabilisieren nicht nur den sozialen
Zusammenhalt, sondern sind auch Indikatoren für das
Sinnverständnis derer, die diese Werte hochschätzen. Wenn Sinnkrisen
auftreten, hat dies seinen Grund in einem Wertekonflikt, sei es

dass alte Werte fragwürdig werden, sei es dass veränderte
Situationen eine Besinnung auf neue Werte erforderlich machen. In
Sinnkrisen wird das Vertrauen in das, was bisher als Maßstab des

Handelns problemlos anerkannt war, erschüttert, und es folgt
eine Phase der Unsicherheit und Orientierungslosigkeit, bis es

gelingt, durch radikale Kritik und schöpferische Neubesinnung das
Feld für ein erneuertes Wertbewusstsein vorzubereiten.

In einer Sinnkrise befinden auch wir
uns heute

Wir haben gewisse Schwierigkeiten, die überlieferten
Wertvorstellungen vorbehaltlos als die unseren anzuerkennen. Wir haben
nämlich die Erfahrung gemacht, dass nichts ewig gilt, dass Werte
sich ständig wandeln oder anderen Werten Platz machen müssen.
Was gestern noch ein Tabu war, wird heute schon völlig selbstverständlich

praktiziert und vielleicht morgen gänzlich abgeschafft.
Die Werte, die unsere Grosseltern geschätzt haben, stossen bei

uns häufig schon auf Unverständnis, so wie wir manchmal den

Kopf über das schütteln, was die heutige Jugend als wertvoll
erachtet. In unserer schnellebigen Zeit wandeln sich die Wertvor-
stellungen ebenso rasch, wie die Situationen sich ändern. Die Folge

davon ist eine Verarmung des Wertbegriffs. Wir kennen trotz
der Vielfalt an Werten in den verschiedenen Dimensionen unserer
Lebenswelt nur noch einen einzigen Grundwert, dem wir letztlich
alle übrigen Wertvorstellungen unterordnen, und das ist der Wert
des Nutzens, des Vorteils, des Profits. Der Wertbegriff hat sein

qualitatives Moment verloren und wird nur noch auf quantifizierbare

Gegenstände bezogen. Wo von Wertakkumulierung und
Wertsteigerung die Rede ist, wird nur das für wertvoll gehalten,
was zur Gewinnmaximierung beiträgt. Das Geld avanciert zum
Wert schlechthin, weil es das Mittel ist, durch das man sich alles

übrige, was man hochschätzt, verschaffen kann. Die Wirtschaft
ist heute zu jener alles beherrschenden Domäne geworden, die
Werte schafft.

Wie ist es zu dieser Verarmung unci Reduktion des Wertbegriffs
aufzählbare und berechenbare Grössen gekommen

Es sind zweifellos unübersehbar viele Faktoren, die zu einer
materialistischen Lebensform beigetragen haben. Ich muss mich hier
auf wenige Aspekte beschränken, die mir erwähnenswert scheinen.

Als erstes - und das ist eine mehr psychologische Vorbemerkung

- weiss wohl jeder von sich selbst, dass ein gewisses Mass an
Trägheit und Bequemlichkeit oft dazu verführt, sich für Dinge zu
entscheiden, die bei geringstem Aufwand den grösstmöglichen
Nutzen versprechen, während zur Erreichung anderer, vielleicht
höherrangiger immaterieller Güter ungleich mehr Kraft und
Mühe eingesetzt werden müssten, wobei der Gewinn sich nicht in
Zahlen ausdrücken lässt. Historisch betrachtet ist ein zweiter
Aspekt bedeutsam. Der im angelsächsischen Sprachraum in der

20 Schweizer Heimwesen 1/91



zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entstandene Utilitarismus
(von lat. utilis nützlich, also Nutzenlehre) prägte den Slogan

vom grössten Glück dergrössten Zahlund meinte damit, dass das

Glück nichts anderes ist als die in einem Nutzenkalkül errechenbare

Summe des von den Mitgliedern der Gemeinschaft
erwirtschafteten Gesamtnutzens, also gewissermassen das

Bruttosozialprodukt, an dem alle nach Massgabe ihrer Leistung beteiligt
werden. Dieser utilitaristische Ansatz, der heute weltweit die
Prozesse der Wirtschaft und deren Theorien bestimmt, hat den
Boden bereitet für eine Quantifizierung des Qualitativen, insofern
der Begriff des Glücks in den Begriff des Nutzens transformiert
und das Glück auf diese Weise kalkulierbar gemacht wurde. Nun
haben die meisten Moralphilosophen dem Glück des Menschen
ebenfalls stets einen sehr hohen, wenn auch nicht immer den
höchsten Wert zuerkannt. Glück wurde zum Beispiel von Aristoteles

als eine unteilbare Qualität aufgefasst, die jedesmal dann
realisiert ist, wenn alle geistigen, sittlichen und körperlichen
Bedürfnisse befriedigt sind, ein Mensch also für einen Augenblick
wunschlos ist, da er keinen Mangel fühlt und somit nichts
begehrt. Diese qualitative Vorstellung vom Glück als eine in
Momenten einer vollständigen geistigen und leiblichen Erfülltheit
erfahrenen unteilbaren Ganzheit - quasi eines interesselosen

Wohlgefallens - haben die Utilitaristen über den Nutzenbegriff
berechenbar gemacht, um die jedem aus dem Gesamtnutzen
zustehenden Glücksquanta festsetzen zu können. Mit der Zeit
bildete sich ein Wertbewusstsein heraus, das als grundlegenden, da
die Existenz ermöglichenden Wert den Nutzen betrachtete und
alle qualitativen Wertvorstellungen als irrationale, da nicht
berechenbare und bezüglich ihres Gewinns nicht beurteilbare Inhalte
in den Bereich des Privaten abdrängte. So gilt das Studium alter
Sprachen bei vielen als ein überflüssiger Luxus, da niemand sie

heute mehr als Kommunikationsmittel benötigt. Musik zu hören
oder sich die Zeit mit Spielen zu vertreiben, sind Betätigungen,
die nichts einbringen. Eine Ausnahme bildet vielleicht der Sport,
aber auch nur insofern, als körperliche Ertüchtigung dazu
beiträgt, dass man den Anforderungen des Berufslebens besser
gewachsen ist und sich somit im Hinblick auf dieses bezahlt macht.
Der Wert von Kunstgegenständen und Antiquitäten schliesslich
bemisst sich nicht mehr an ihrer ästhetischen Qualität, sondern
an dem Preis, der für sie auf dem Kunstmarkt zu erzielen ist und
sie zu einer sicheren Geldanlage macht. Wir haben uns, oft ohne
es zu merken, das utilitaristische Nutzenprinzip schon so sehr zu
eigen gemacht, dass es uns gar nicht mehr auffällt, wenn wieder
einmal ein Stück Qualität dem quantifizierenden Zugriff zum
Opfer fällt.

Ein dritter Faktor, der unser Konsumverhalten ebenfalls beein-
flusst, ist die von Nietzsche und andern kritisierte einseitige Betonung

des Geistigen von Seiten des Christentums und idealistischer

Philosophien, in deren Lehren vom Sündenfall und vom
Bösen der Triebstruktur des Leibes bzw. der Materie als solcher
die Schuld an der Selbstverfehlung des Menschen zugeschoben
wurde. Die materialistische Gegenbewegung verkehrte nur die
Akzente und machte die Ideologien des Geistes für alles Schlechte

in der Welt verantwortlich und versuchte so, die Unschuld der
zu Unrecht unterdrückten materiellen Bedürfnisse wieder
herzustellen. Der Materialismus hat uns jedoch ins andere Extrem
geführt. Das Anliegen Nietzsches etwa, der dem Leib wiedergeben
wollte, was des Leibes ist, ohne dem Geist etwas zu nehmen, was
des Geistes ist, wurde missverstanden. Die Begriffe (Wille zur
Macht» und «Übermensch», die er geprägt hatte, um den
individuellen Selbstverwirklichungsprozess als die ununterbrochene
Anstrengung des seiner selbst mächtig Werdens und sich immer
wieder von neuem Überwindens zu charakterisieren, wurden
politisiert und zur Ideologie eines die Welt beherrschenden allmächtigen

Führers verfälscht. Aber auch im Alltagsverständnis wurde
Nietzsches Botschaft falsch interpretiert, trivialisiert und in Ver¬

bindung mit dem Nutzenprinzip ins Quantitative übersetzt. Als
mächtig und einflussreich gilt derjenige, der imstande ist, sich
alle die Güter zu verschaffen, die er haben will und deren Besitz
sein Prestige steigert.

Das Wollen ist unersättlich geworden

Wir wollen eigentlich nicht mehr etwas Bestimmtes, sondern wir
wollen immer noch mehr und finden bei keinem erreichten Ziel
mehr eine wirkliche Befriedigung, weil es immer noch etwas
Grösseres gibt, das wir haben wollen. Im Sog dieses Strebens
nach Nutzenmaximierung bleibt das eigentliche Qualitative auf
der Strecke bzw. wird in ein Quantum Nutzen verwandelt und
dem jeweils erzielten Profit zugeschlagen.

Dieses ungezügelte Streben nach Vermehrung des Nutzens und
wachsendem Reichtum, in welchem jedes Ding und j eder Mensch
seinen Preis hat und nur über seinen Preis bezüglich seines Wertes
taxiert wird, hat zu der Sinnkrise geführt, in der wir uns heute
befinden. Auf der psychologischen Ebene zeigt sich diese Sinnkrise
darin, dass es nicht mehr befriedigt, immer mehr zu wollen und
doch keine Erfüllung im quantitativen Zuwachs aufder Habenseite

zu finden. Das über dem blossen Verrechnen von allem und
jedem abhanden gekommene Qualitätsbedürfnis meldet sich
wieder und lässt die einseitige Ausrichtung auf den reinen
Nutzenwert zutiefst fragwürdig erscheinen. Die Sinnkrise des

materialistischen, am Nutzenkalkül orientierten Denkens ist aber
auch dadurch entstanden, dass sowohl die natürlichen als auch
die menschlichen Ressourcen zur Neige gehen, deren rücksichtslose

Ausbeutung das Nutzenwachstum ermöglichte.

I Tips I
^ für den Medienkontakt m

Die Zusammenarbeit mit Presse, Radio und Fernsehen ist
ein wichtiges Mittel für die Öffentlichkeitsarbeit jeder
Organisation oder Institution. Damit Ihnen in Zukunft der

richtige Umgang mit diesen Medien kein Kopfzerbrechen
mehr bereitet, hat jetzt die Schweizerische
Gesundheitsligen-Konferenz GELIKO eine Broschüre mit praktischen
Tips für den Medienkontakt herausgegeben.

Die Broschüre richtet sich an alle Mitarbeiter und
Mitarbeiterinnen im Sozial- und Gesundheitswesen, die sich mit
Öffentlichkeitsarbeit befassen. Sie hat zirka 20 Seiten und
kann mit dem untenstehenden Bestelltalon zum Preis von
Fr. 10.50 inkl. Porto bezogen werden.

Bestelltalon

Ich/wir bestelle(n) Ex. «Tips für den Medienkontakt»
à Fr. 10.50 inkl. Porto.

Name, Vorname

Firma, Adresse

Datum, Unterschrift

Bitte einsenden an:
Schweizerische Gesundheitsligen-Konferenz GELIKO,
Postfach 217, 8027 Zürich

21



Die ökologischen Probleme und das Problem des Plungers in der
Dritten Welt sind die katastrophalen Folgen einer auf
Gewinnmehrung um jeden Preis bedachten Lebensweise.

Wir fangen an zu begreifen, dass die Natur und die Mitmenschen
einen nicht verrechenbaren Eigenwert besitzen, dessen Missachtung

dazu geführt hat, dass wir uns selbst und unserem Lebensraum

unübersehbare und nicht wieder gut zu machende Schäden

zugefügt haben.

Um eine Sinnkrise zu bewältigen und zu retten, was noch zu retten

ist, müssen wir uns nicht so sehr auf neue Werte besinnen,
sondern den Maßstab ändern, vermittels dessen wir den Wert von
Dingen und Menschen beurteilen.

Wir müssen das Nutzenmaximierungsprinzip, das den Wert

quantifizierend misst, durch ein qualifizierendes Prinzip ersetzen,

das statt des immer mehr Wollens die Haltung des Verzichts
dort gebietet, wo etwas auf dem Spiel steht, dessen Zerstörung
wir nicht wollen können, ohne uns selbst mitzuzerstören.

Zur Einübung in eine Verzichtshaltung müssen wir alle bereit
sein, sofern wir dem Wert der Humanität die ihm angemessene
Würde zurückerstatten und damit unsere Verantwortung gegenüber

uns selbst und der Natur anerkennen wollen. Wenn uns daran

gelegen ist, die Sinnkrise zu überwinden, müssen wir aufhören,

alles um uns herum als Mittel zur Befriedigung unserer
unersättlichen Bedürfnisse zu betrachten, und uns daran gewöhnen,
dass nicht nur dem Ich, sondern auch dem, was nicht Ich ist -
anderen Lebewesen: Menschen, Tieren, Pflanzen usw. -, eine Wert-
haftigkeit zukommt, die um ihrer selbst willen zu respektieren
und zu schützen unsere Aufgabe sein wird.

Was uns heute not tut, ist demnach ein Umlernen
in bezug auf das Prinzip, das unseren

Hochschätzungen als Maßstab zugrunde liegt

Zur Grundlage unseres Handelns muss anstelle eines quantifizierenden

wieder ein qualitatives Wertbewusstsein werden. Statt
noch mehr Waffen, noch mehr Macht, noch mehr Technik, noch
mehr Geld auf der einen Seite, dem auf der anderen Seite noch
mehr Ohnmacht, noch mehr Unterdrückung, noch mehr
Umweltverschmutzung, noch mehr Armut entspricht, verbunden
mit noch mehr Angst, Unfreiheit, Krankheit und Elend - statt
eines die Unmenschlichkeit festschreibenden grenzenlosen
Nutzenwachstums aufKosten der Wehrlosen muss das neue
Wertbewusstsein einen einzigen Wert, den Wert der Menschlichkeit
hochhalten, der allein imstande ist, das zu legitimieren, was man
als echte Lebensqualität bezeichnen könnte, die den Sinn eines
Lebens verbürgt. Menschlichkeit als schlechthin verbindlicher
Grundwert ist die Basis für eine durch Verzicht herbeigeführte
veränderte Einstellung

1. gegenüber sich selbst,
2. gegenüber den Mitmenschen und
3. gegenüber der aussermenschlichen Natur.

Auf der Ebene des Individuums zeigt sich das neue Selbstwertgefühl

darin, dass es nicht mehr, den Zwängen seines Egoismus
gehorchend, das Ziel seines Strebens ins Masslose verlegt, sondern
unter Berücksichtigung der Erfordernisse der Situation und der
durch sie Betroffenen seinem Handeln jeweils selbstverantwortlich

Grenzen setzt - um des Besten aller Beteiligten willen. Das
Individuum schafft somit Lebensqualität, indem es von seinerFreiheit

einen selbstkritischen Gebrauch macht, den es jederzeit zu
verantworten bereit ist.

Auf der Ebene des zwischenmenschlichen Umgangs sind es vor
allem die Werte der Solidarität, der Chancengleichheit und der
Fairness, in denen sich die durch Verzicht gewonnene neue
Menschlichkeit zum Ausdruck bringt. Der Mitmensch wird als
das andere Ich betrachtet, dem die gleichen Rechte zustehen, die
ich für mich in Anspruch nehme. Der andere soll in erster Linie
nicht Rivale im Konkurrenzkampf oder Feind aufgrund politischer

und ideologischer Differenzen sein, sondern jemand, dem
ich, wenn nicht mit Liebe oder Freundschaft, so doch solidarisch
und fair begegnen muss, da er gleich mir ein leidensfähiges Wesen

ist, dem nur dieses eine Leben zur Verfügung steht, um nach Sinn
zu streben. In Anwendung auf Menschen erweist sich der Nutzenkalkül

als inhumanes Instrument, durch das das Gesamtquantum

Menschheit klassifiziert, hierarchisiert, in Herrschende und
Beherrschte eingeteilt wird.

Wo Herrschaftsprinzipien trennen, fordern Solidarität,
Chancengleichheit und Fairness eine alle Verschiedenheiten übergreifende

Einheit, die die Menschen als Menschen miteinander
verbündet.

Was das Verhältnis des Menschen zur Natur anbelangt, so müssen

wir auch hier umdenken. An die Stelle der technisch-instru-
mentellen Vernunft, die die Natur als Selbstbedienungsladen
angesehen hat, den man ohne Gegenleistung ausplündern kann,
muss eine Vernunft treten, die die Natur nicht mehr als blosses

Aggregat an sich wertloser Materie, sondern als Subjekt betrachtet,

als einen lebendigen Organismus. Organisierte Materie können

wir uns nur nach Analogie mit einem zwecksetzenden Subjekt

vorstellen, das zielgerichtet, das heisst, sinnvoll handelt und
insofern einen Eigenwert besitzt. So verstanden gestehen wir
auch der Natur, wenn wir sie als Subjekt anerkennen, Rechte zu:
ein Recht auf Selbstsein, Würde, sogar Freiheit. Diese Rechte
muss der Mensch als Anwalt der Natur stellvertretend für sie

wahrnehmen, so wie er zum Beispiel auch die Rechte ungeborenen

Lebens oder späterer Generationen stellvertretend für diese

wahrzunehmen hat. Die menschliche Verantwortung erstreckt
sich auf die gesamte Lebenswelt, die dem autoritären
Verfügungsanspruch einer alles objektivierenden, quantifizierenden,
beherrschen wollenden Rationalität Werte entgegensetzt, für die
es sich zu leben lohnt, Werte, die die Menschlichkeit des Wesens

Mensch als Sinnziel und Grenze der Freiheit signalisieren.

Der Ruf nach mehr Menschlichkeit

wird tagtäglich von überallher - nicht zuletzt durch die Medien -
an uns herangetragen, und auch wir selber fordern angesichts all
der Hiobsbotschaften über das elende Zugrundegehen von
Menschen, Tieren und Natur durch Kriege, Hungersnöte, Krankheiten

und Katastrophen aller Art, es müsse menschlicher zugehen
in unserer Lebenswelt. Dieser in Verbindung mit Appellen an die

Vernunft, mit vehementen Protesten oder mit Schilderungen
beklagenswerter Zustände geforderte Zuwachs an Menschlichkeit
durch Abbau von Unmenschlichkeit geschieht schrittweise. In
einem ersten Schritt - dies ist gewissermassen das Nahziel - sollen
Massnahmen ergriffen werden, die zur Verringerung des Leids
beitragen. In einem zweiten Schritt - und dies ist das Fernziel -
geht es dann um eine Verhinderung des Leids durch eine Änderung

der Bedingungen, die das Leid entstehen Messen.

Verringerung und Verhinderung von Leid - das klingt so einfach
und so selbstverständlich, dass man sich fragt, weshalb es

überhaupt nötig ist, die Menschen eigens und nachdrücklich dazu
aufzufordern. Dies hat seinen Grund darin, dass der Mensch
nicht schon von Natur aus auf Menschlichkeit «programmiert»
ist, sondern erst lernen muss, sich in freier Selbstbestimmung zu
einem würdigen Mitglied der Gattung Mensch zu machen.

22 Schweizer Heimwesen 1/91



DieFähigkeit zufreier Selbstbestimmung zeichnet den Menschen

als Menschen aus, erhebt ihn über das Tier und macht ihn
gottähnlich.

Aber eben diese Fähigkeit ist es auch, durch die der Mensch sich

zum Unmenschen machen kann, indem er seine Freiheit zur
Einschränkung, Unterdrückung, im Extremfall gar zur Vernichtung
anderer Freiheit missbraucht. Die Motive für ein solches

menschenverachtendes Verhalten, das fremdes Leid nicht nur
geringschätzt, sondern oft sogar noch als legitimen Preis für die

Durchsetzung der eigenen Interessen ausgibt, sind Legion. Aber sie lassen

sich, wenn ich es recht sehe, allesamt auf einige wenige Beweggründe

zurückführen: Machtbegehren, Profitstreben, Geltungssucht,

Neid. Mag sein, dass diese vier typischen Verhaltensmotive

Relikte jener archaischen Zeiten sind, in denen wir noch der Spezies

Tier zugehörten. Und wenn uns das Auftreten mancher
Politiker, Militärs und Führungskräfte jeglicher Couleur oft fatal an
das Imponiergehabe eines Platzhirschs, eines Leithammels oder

eines Obergorillas erinnert, so scheint dies ein schlagender
Beweis für die These über die Herkunft des Menschen vom Tier zu

sein, allerdings in einer den Menschen disqualifizierenden Form.
Was einst zum Schutz und zur Überlebenssicherung der Herde

notwendig war, wirkt heute bei einem Lebewesen, das

beansprucht, seine Ziele auf der Basis von Vernunft und Moralität zu

wählen, nicht nur lächerlich, sondern geradezu pervers, denn was

für das Tier recht ist, ist für den Menschen degradierend, zumal
dann, wenn die tierischen Verhaltensmuster beim Menschen
gerade nicht dazu dienen, die Gattung Mensch überlebensfähig zu
machen, sondern genau im Gegenteil auf den persönlichen Vorteil

all derer abzielen, die in den Mitmenschen nur ein Instrument
zur Befriedigung von Machtinteressen sehen und selbst das Risiko

des Untergangs der Menschheit nicht scheuen: Nach uns die

Sintflut, aber eben: nach uns.

Was aber können wir tun, um unsere Gesellschaft
menschlicher zu gestalten?

Ist es nicht angesichts der uns heute weltweit bedrängenden
Probleme für den einzelnen aussichtslos und daher hoffnungslos,
gegen die desolaten Zustände ankämpfen zu wollen, vor allem,
wenn man es ablehnt, selber zum äussersten Mittel der Gewalt zu
greifen und damit die Menschlichkeit, wenn auch um der
Menschlichkeit willen, ebenfalls preiszugeben? Lohnt sich
überhaupt noch irgendein persönlicher Einsatz, wenn er doch von
vornherein zum Scheitern verurteilt ist? Diese Fragen sind nur
allzu berechtigt. Aber wie sollsich überhaupt noch etwas ändern,
wenn alle resignieren Es hat sich doch gezeigt, dass der Protest
vieler, von denen jeder einzelne für sich allein ohnmächtig ist,
etwas zu bewirken vermag, auch wenn dabei zunächst vielleicht nur
ein allgemeines Problembewusstsein geweckt wird, das sich dann
in einem öffentlichen Diskurs niederschlägt, der günstigenfalls
wiederum praxiswirksame Folgen hat.

Die Menschlichkeit einer Gesellschaft hängt somit sehr wesentlich

vom persönlichen Engagement und der Zivilcourage jedes
einzelnen ihrer Mitglieder ab, mit deren Einsatzfür die Verringerung

und Verhinderung von Leid die Humanität steht undfällt.

In der traditionellen Ethik gibt es für diese sittliche Grundhaltung

ein Wort, das etwas aus der Mode gekommen ist, weil es für
viele nach verstaubten Moralvorstellungen klingt: ich meine das
Wort Tugend. Mir scheint, dass es eigentlich kein besseres Wort
gibt, um genau das zu bezeichnen, was uns nottut, wenn wir unsere

Gesellschaft humanisieren wollen: Wir müssen uns in Tugend
einüben, wobei ich unter Tugend wortwörtlich die Tauglichkeit
zum Menschsein verstehe. Zum Menschsein aber taugt man
durch den guten Willen, immer nach bestem Wissen und Gewis¬

sen zu handeln, das heisst durch die grundsätzliche Bereitschaft,
sich unter dem Aspekt des Prinzips der Humanität, wie es in den
Menschenrechten niedergelegt ist, nicht nur ein eigenes begründetes

und verantwortetes Urteil über die bestehenden Verhältnisse

zu bilden, sondern unter Einsatz aller verfügbaren Kräfte das
Seine dazu beizutragen, um unmenschliche Zustände innerhalb
des eigenen Wirkungskreises so weit wie möglich zu beseitigen.

Die Tugend im Sinne von Tauglichkeit zum Menschsein hat
entsprechend der Mannigfaltigkeit unserer Beziehungen zu den
Mitmenschen, zur organischen und zur anorganischen Natur viele
Gesichter. Die Griechen kannten vier Kardinaltugenden: Weisheit,

Besonnenheit, Tapferkeit und Gerechtigkeit; Tugenden,
durch die der einzelne sowohl seine Tauglichkeit als Mensch als
auch seine Trefflichkeit als Bürger der Polis, des griechischen
Stadtstaates, unter Beweis stellte. Das Christentum fügte Glauben,

Liebe und Hoffnung alsjene Tugenden hinzu, durch die der
religiöse Mensch seine Tauglichkeitfür das Himmelreich und die
Gemeinschaft mit Gott erwies. Die französische Revolution
schrieb Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit als die Tugenden
des aufgeklärten, um seine Endlichkeit wissenden Weltbürgers
auf ihr Panier. Alle diese Tugenden sind auch heute noch
unverzichtbare Grundmuster humanen Verhaltens. Aber unsere
Lebenswelt ist zunehmend komplexer geworden, der Bestand der
Menschheit und die Lebensqualität der späteren Generation ist
gefährdeter denn je. Hinzu kommt ein Pluralismus an
Weltanschauungen, religiöser Überzeugungen und Ideologien, die ein
humanes Miteinanderumgehen erschweren. Trägt man all diesen
Faktoren Rechnung, so sind wir heute weiter als je zuvor davon
entfernt, die Erde in ein irdisches Paradies zu verwandeln, in
welchem glückliche und zufriedene Menschen leben. Wir müssen im
Gegenteil sogar froh sein, wenn das von uns selbst inszenierte
Inferno nicht wieder ein Stückchen näherrückt. Unter diesen
Umständen halte ich drei Tugenden für besonders zeitgemäss, da sie

den Menschen nicht überfordern, wie es zum Beispiel das Gebot
der Feindesliebe oft tut, sondern ein blosses Minimum an
Menschlichkeit bzw. an Tauglichkeit zum Mitmenschsein verlangen.

Es sind

die Tugenden des Mitleids, der Toleranz und der bereits
erwähnten Solidarität.

Wer im Mitleid fremdes Leid mitträgt und zu lindern sucht,
nimmt Anteil am Unglück anderer, leidensfähiger Lebewesen,
anstatt teilnahmslos den Dingen ihren Lauf zu lassen. Wer Toleranz

gegenüber Andersdenkenden übt, respektiert das Recht
eines jeden auf freie Selbstbestimmung, anstatt die eigene
Meinung zu verabsolutieren. Wer schliesslich seine Entscheidungen
auf der Basis solidarischer Verbundenheit mit den Mitmenschen
trifft, anstatt rücksichtslos seine eigenen Interessen zu verfolgen,
erkennt im anderen das Humanum an, für das sich ein Verzicht
auf persönliche Glücksansprüche lohnt.

Jeder kann an seinem Ort und aufseine Weisefür mehr Menschlichkeit

in unserer Gesellschaft sorgen.

Mitleid, Toleranz und Solidarität sind erstrebenswerte Tugenden,
da sie einem für alle lebenswerteren und menschenwürdigeren
Dasein den Weg bereiten. Und nicht zu vergessen schliesslich: der
Humor. Der Mensch ist das einzige Lebewesen, das lachen kann.
Lachen befreit vom Ernst der Dinge und erhebt über die Not des

Alltags. Wer unter dem Druck der Verhältnisse das Lachen
dennoch nicht verlernt hat und sich bemüht, durch seinen Humor
andere zum Lachen zu bringen, schafft eine Atmosphäre der
Mitmenschlichkeit, in der alles Schwere für einen Moment leicht und
erträglich wird. Lachen verbindet, ja verbündet über alle Grenzen
und Unterschiede hinweg und stiftet auf seine Weise einen
gemeinschaftlichen Raum für Toleranz, Fairness, Solidarität. Das

23



Lachen, die Freude, das Spiel - dies alles gehört ebenfalls zur
Lebensqualität hinzu und trägt dazu bei, dass es in unserer Gesellschaft

insgesamt menschlicher zugeht.

Zum Schluss möchte ich meine bisherigen, mehr grundsätzlich
ausgerichteten sozialethischen Überlegungen an einem Problem
konkretisieren, das auch Ihnen ganz besonders am Herzen liegt:
das Problem der Betreuung alter Menschen. Mir scheint, dass

sich die Humanität einer sozialen Gemeinschaft daran ablesen

lässt, wie sie mit ihren älteren, hilfsbedürftigen Mitmenschen
umgeht, deren Anspruch auf Freiheit und Würde auch dann
nicht verlorengeht, wenn sie nicht mehr imstande sind, diesen

Anspruch selbständig wahrzunehmen.

Wohin mit den alten Leuten, wenn sie krank und gebrechlich
sind? Ich möchte Ihnen zunächst zwei Lösungsvorschläge
unterbreiten, die wir als zutiefst inhuman empfinden und die
abschrecken sollen. Sie stammen aus einem Märchen bzw. einer
Utopie, sind aber, wie sich zeigen wird, gar nicht so weit entfernt
von der heutigen Realität. Die erste Möglichkeit wird in «Gullivers

Reisen», einem berühmten Kinderbuch von Jonathan Swift
beschrieben (1726). Nachdem Gulliver in Liliput die Zwerge und
in Brobdignag die Riesen kennengelernt hat, besucht er das
Königreich Luggnagg. Dort hört er von einer Besonderheit, nämlich
dass hin und wieder ein Kind mit einem roten Fleck auf der Stirn
geboren wird - ein Zeichen seiner Unsterblichkeit. Gulliver ist
begeistert. Unsterblich zu sein, ist ein alter Traum der Menschheit.
Den Tod zu besiegen, wäre das grösste Glück. Die Bewohner von
Luggnagg sind befremdet und fragen ihn, wie er sich sein Leben
vorstelle, wenn er mit dem Zeichen der Unsterblichkeit geboren
worden wäre. Gulliver antwortet, er würde es zu Reichtum und
Wissen bringen wollen, um gemeinsam mit anderen Unsterblichen

über die Jahrhunderte hinweg die Menschheit zu verbessern,

bis sie keine Fehler mehr machte und in Eintracht und Frieden

lebte. Was Gulliver daraufhin zu hören bekommt, erschreckt
ihn. «Der Lebensplan, den ich aufgestellt hätte, sei unvernünftig
und unbillig, da er eine immerwährende Dauer der Jugend,
Gesundheit und Geisteskraft voraussetze. Kein Mensch könne aber
doch so töricht sein, diese zu erwarten Es sei deshalb nicht die
Frage, ob ein Mensch stets in der Blüte der Jugend, verbunden
mit Wohlstand und Gesundheit, leben wolle, sondern wie er ein
ewiges Leben mit all den üblichen Nachteilen, die das Alter mit
sich bringt, verbringen würde» (305). Gulliver hatte Unsterblichkeit

automatisch mit ewiger Jugend verbunden vorgestellt. Die
Realität belehrt ihn eines anderen. Die Unsterblichen sind
schrecklich anzusehende, bedauernswerte Gestalten, die nur
noch dahinvegetieren, an verschiedenen, wenn auch nicht zum
Tode führenden Krankheiten leiden, ihr Gedächtnis verloren
haben und nach mehreren Generationen nicht einmal mehr die sich

verändernde Landessprache verstehen können. Sie leben, so
heisst es, wie Fremde in ihrem eigenen Vaterland, von allen
verachtet und gehasst. Mit 80 Jahren werden sie für tot erklärt,
enterbt und entmündigt. Sie haben keinerlei Rechte mehr und werden

vom Staat nur notdürftig versorgt, so dass sie betteln gehen
müssen.

Auch wenn es bei uns keine Unsterblichen gibt, so haben doch
viele alte Menschen ähnliche Gebrechen wie die von Gulliver
beschriebenen Struldbrugs. Geistige Verwirrtheit, Alzheimersche
Krankheit und andere Altersleiden lassen die Lebensqualität auf
ein Minimum schrumpfen, und auch wir tendieren dazu, solche
Leute auszugrenzen und sich selbst zu überlassen. Zwar lassen

wir es nach Möglichkeit nicht zu, dass sie verwahrlosen, aber wir
behandeln sie eher selten auf der Basis von Solidarität, Fairness
und Mitleid.

Ganz anders als in dem vom Gulliver geschilderten Königreich
Luggnagg geht es in Aldous Huxleys Utopie «Schöne neue Welt»

zu. Dort ist es gelungen, alle Krankheiten abzuschaffen. «Sämtliche

physiologischen Symptome des Greisenalters sind beseitigt.
Und zugleich mit ihnen natürlich auch... alle psychischen
Eigenheiten alter Menschen. Heutzutage bleibt der Charakter während

des ganzen Lebens unverändert» (61). In der schönen neuen
Welt werden die Menschen nach Bedarf in der Retorte erzeugt
und für ihre Aufgabe im Staat programmiert. Sie brauchen keine
Entscheidungen mehr zu treffen. Alles läuft nach Plan, und es

geht ihnen immer gut. Eine intensive medizinische Betreuung
sorgt dafür, dass sie nicht altern und bis zum 60. Lebensjahr,
wenn sie sterben müssen, gesund und im Vollbesitz ihrer Kräfte
bleiben. Sie beenden schliesslich ihr Leben im Alter von 60 Jahren

- faltenlos und wie 16jährige aussehend - in einer Sterbeklinik,

in welcher sie schon vom Kindesalter an zwei Vormittage in
der Woche verbracht haben, um den Tod als etwas
Selbstverständliches zu begreifen und den Vorgang des Sterbens mittels
einer euphorisierenden Droge in einer Art staatlich verordnetem
kollektivem Selbstmord als etwas Angenehmes zu betrachten.
«Die Welt ist jetzt im Gleichgewicht. Die Menschen sind glücklich,

sie bekommen, was sie begehren, und begehren nichts, was
sie nicht bekommen können. Es geht ihnen gut, sie sind geborgen,
immer gesund, haben keine Angst vor dem Tod. Leidenschaft
und Alter sind diesen Glücklichen unbekannt» (191).

Auch Huxley greift in seiner Utopie einen alten Menschheitstraum

auf : ohne gesundheitliche Beeinträchtigung alt zu werden
und schmerzlos, ohne Angst vor dem Tod zu sterben. Aber der
Preis, der dafür zu bezahlen ist, ist derselbe wie schon bei Swift:
die Freiheit und Würde der Person. Wer bereit ist, diesen Preis zu
bezahlen, verzichtet auf das, was den Menschen zum Menschen
macht.

Wie beschädigt ein Mensch auch sein mag - nichts berechtigt uns,
ihm das Recht auf grösstmögliche Freiheit und Menschenwürde
abzusprechen. Über die angemessene medizinische Versorgung
hinaus schulden wir ihm Mitgefühl und Respekt - auch und gerade

dann, wenn im Extremfall Massnahmen ergriffen werden
müssen, um ihn vor sich selbst oder uns vor ihm zu schützen.
Freiheitsbeschränkungen zum Beispiel suizidgefährdeter oder
für andere gefährlicher Personen sind nur in dem Mass gerechtfertigt,

als sie dazu dienen, die Freiheit wiederherzustellen bzw.
zu gewährleisten. Aber selbst wenn irreparable Schäden vorliegen,

wenn ein alter Mensch aufgrund einer fortschreitenden
geistigen und körperlichen Zerrüttung von seiner Freiheit keinen
wesentlichen Gebrauch mehr zu machen imstande ist, sind wir
moralisch verpflichtet, seine Würde als Mensch zu achten. Wir ehren
dann in ihm den Menschen, der er einmal war oder hätte sein können,

wenn die Umstände es zuliessen.

24 Schweizer Heimwesen 1/91


	VSA-Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8. November 1990, Kongresshaus Zürich : Freiheit und Menschenwürde auf dem Prüfstand der Sozial-Ethik

