Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 62 (1991)
Heft: 1
Artikel: VSA-Fortbildungstagung fur Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8.

November 1990, Kongresshaus Zirich : Freiheit und Menschenwurde

auf dem Prufstand der Sozial-Ethik
Autor: Pieper, Annemarie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSA-Fortbildungstagung fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8. November 1990, Kongresshaus Ziirich

Freiheit und Menschenwiirde auf dem Priifstand der Sozial-Fthik

Rund 250 VSA-Mitglieder und -Freunde fanden sich im November in Ziirich ein, um sich wihrend zweier Tage dem Thema «Ethischer
Notstand im Alters- und Pflegeheim» zu widmen. Hochkaritige Referenten waren eingeladen, sich mit der Aktualitit des angespro-

chenen Problems auseinanderzusetzen.

Prof. Dr. Annemarie Pieper fiihrte in die Thematik ein mit ihrem Referat «Freiheit und Menschenwiirde auf dem Priifstand der So-
zial-Ethik». Annemarie Pieper hat Philosophie, Anglistik und Germanistik studiert und ist seit 1981 Ordinaria fiir Philosophie an der
Universitit Basel. Verschiedene Buchveroffentlichungen haben sie als Ethik-Spezialistin bekannt gemacht, so zum Beispiel ihre Ein-
fithrung in die praktische Philosophie «Ethik und Moral» (Miinchen 1985). Nachfolgend ihr Referat im Wortlaut.

Die Sozial-Ethik untersucht die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen im Hinblick darauf, was wir unseren Mitmenschen als
Menschen schuldig sind, welche Grundrechte wir ihnen und uns
verniinftigerweise zugestehen miissen und welche allgemein-
menschlichen Verpflichtungen uns daraus erwachsen. Man
konnte die fundamentale sozialethische Frage auch so formulie-
ren: Was ist ein Individuum als Mitglied der Gattung Mensch
wert? Diese Frage nach dem Wert des Menschlichen als solchen
findet im Rahmen einer Analyse des Begriffs «Wert» eine erste
Antwort.

Mit dem Begriff «Wert» verbinden wir hochst unterschiedliche
Vorstellungen. Wir sagen zum Beispiel von einer Sache, sie sei es
wert, dass man sich fiir sie engagiere. Oder wir fordern von den
Vertretern der Medien, sie sollten ihre Berichte sachlich, das
heisst vorurteilslos und wertfrei abfassen. Oder wir deklarieren
etwas als Muster ohne Wert. Noch vielfiltiger wird das Spek-
trum, wenn man darauf achtet, welchen Dingen wir im einzelnen
Wert zuschreiben und welchen nicht. Manche Filme bekommen
das Pradikat «besonders wertvoll». Die schreckliche Rede von
«lebensunwertem Leben» klingt uns noch im Ohr aus der Zeit des
Nationalsozialismus. Gemélde von Picasso stellen einen Wert
dar. Einem Menschen werden innere Werte attestiert. Wir spre-
chen von dsthetischen, religiésen, moralischen Werten ebenso wie
von Niitzlichkeits-, Gebrauchs-und Konsumwerten. Usw.

Verallgemeinernd kann man sagen: Als Wert gilt uns etwas, das
wir schétzen, und entsprechend beurteilen wir etwas als wertvoll,
wenn es Eigenschaften besitzt, die wir schitzen. In dem Verb
«schdtzen» steckt das Substantiv «Schatz». Der Wert ist ein
Schatz, womit nicht nur etwas in materieller Hinsicht Kostbares
gemeint sein kann (Gold, Juwelen, eine Sammlung antiker Vasen
zum Beispiel), sondern auch etwas geistig Hochstehendes (so
wenn wir behaupten, ein Wissensschatz sei etwas Unbezahlba-
res). Ein Wert ist also etwas, das wir aus den unterschiedlichsten
Griinden hochschiitzen und das uns deshalb lieb und teuer und
begehrenswiirdig ist. Je schwerer etwas fiir begehrenswiirdig Ge-
haltenes erreichbar ist, desto wertvoller scheint es demjenigen,
der es erstrebt. Fiir jemanden, der mit jedem Rappen rechnen
muss, hat ein zweiwochiger Urlaub den Stellenwert von Luxus;
wer sich dagegen viel leisten kann, betrachtet Ferien als etwas
ganz Alltdgliches. Dem Musikliebhaber, der ein Konzert geniesst,
bedeutet Musik etwas ganz anderes als dem Kind, das lieber zum
Spielen als zum Klavierunterricht gehen wiirde. Was einer fiir
wertvoll erachtet, hdngt somit stark von seinen Lebensumstin-
den und seinen besonderen Interessen ab. In einer pluralistischen
Gesellschaft ist es iiberdies jedem freigestellt, das fiir wertvoll zu
halten, was ihm als erstrebens-wert gilt, immer vorausgesetzt na-
tirlich, dass er seine Mitmenschen nicht daran hindert, die Werte
zu erstreben, die sie hochschitzen.

Annemarie Pieper: «Das Wollen ist unerséttlich geworden.»

Wir wollen uns nun im Kontext unserer sozialethischen Frage den
Werten zuwenden, die man im Unterschied zu den bis zu einem
gewissen Grad beliebigen Individualwerten als Kollektivwerte
bezeichnen konnte. Diese bilden den gemeinsamen Sinnhorizont,
innerhalb dessen die Mitglieder einer Gesellschaft ihre Handlun-
gen normatiy orientieren und kritisch iiberpriifen. Die gemein-
sam anerkannten Werte sind gewissermassen das moralische
Riickgrat einer Handlungsgemeinschaft, mit dem der Zusam-
menhalt ihrer Mitglieder steht und féllt. Keine menschliche So-
zietdt kommt ohne verbindliche, die Dazugehérigen zur Gemein-
schaft verbindende Werte aus. Selbst eine Rduberbande hat ihren
Ehrenkodex, der die Rduber auf Werte der Ganovenehre ver-
pflichtet, ohne die die Bande schnell zerfallen wiirde: zum Bei-
spiel der Wert der Gerechtigkeit, der die Aufteilung der Beute re-
gelt, oder der Wert des Schweigens, der beim Erwischtwerden die
Preisgabe der Namen von Komplizen verbietet. Kollektive oder
soziale Werte sind somit dadurch charakterisiert, dass sie gemein-
schaftsbildend sind und einen Anspruch auf allgemeine Aner-
kennung innerhalb der Gruppe erheben, zu der man gehort.
Zwar mogen die Wertvorstellungen von Gruppe zu Gruppe wei-
testgehend variieren - in jedem Fall konstituiert sich die jeweilige
Gruppe als Gruppe durch gemeinsame Wertiiberzeugungen, de-
ren Unverletzlichkeit ausser Frage steht. In aufgeklédrten, frei-

19



heitlich verfassten Gesellschaften besteht ein Konsens dariiber,
dass bestimmte Grundwerte, wie sie zum Beispiel in den Men-
schenrechten formuliert sind, als ein jedem Menschen zustehen-
des, unverdusserliches Gut zu betrachten sind, dessen Hoch-
schidtzung in niemandes Belieben steht: Werte wie Freiheit, Wiir-
de der Person, Leben, Selbstverwirklichung. Diese Werte gelten
als unbedingt zu schiitzende, da die Menschen zu einer Mensch-
heit vereinigende Grund- oder Basiswerte, auf deren allgemein-
menschlicher Anerkennung die Hochschédtzung spezieller, regio-
nal unterschiedlich ausgepragter Werte beruht. Die Anerken-
nung des Menschen als Menschen ist die Grundvoraussetzung,
unter der eine Verstindigung tiber die Verbindlichkeit und den
Geltungsbereich von Werten herbeigefiihrt werden kann. Wo je-
doch einer des anderen Wolfist, fehlt der gemeinsame Boden, auf
dem tber kollektive Werte sinnvoll geredet werden kann und sol-
che Werte verwirklichbar sind.

Der Mensch hat also unter allen Lebewesen einen besonderen
Wert, auf den sich seine Rechte als Mensch griinden. Der Aus-
druck «Menschenrechte» bezieht sich auf etwas, das jedem
menschlichen Wesen unverbriichlich zusteht. In dieser Allge-
meinheit verweist er auf einen allen Menschen gemeinsamen nor-
mativen Horizont, in welchem die individuellen empirischen Be-
sonderheiten, die im zwischenmenschlichen Umgang als tren-
nende Schranken erfahren werden, keine Rolle spielen: Wo von
Menschenrechten die Rede ist, werden Hautfarbe, Geschlecht,
soziale Stellung und spezielle Talente oder Fihigkeiten gegen-
standslos. Was allein zahlt, ist das jedem der Gattung Mensch zu-
gehorigen Subjekt als solchem Zukommende. Unter normativem
Gesichtspunkt betrachtet, hat der Mensch einen Wert. Diesen
Wert, der die menschliche Natur als humane auszeichnet, nennen
wir Menschenwiirde. Menschenwiirde ist ein Wert, der weder an-
geboren noch erworben ist und den man auch nicht verlieren
kann. Werte existieren nicht an sich und unabhingig in einem ei-
genen Wertehimmel. Vielmehr sind sie das Resultat eines Schét-
zens, und was der Mensch am Menschen hochschétzt, das heisst
am hochsten schitzt, ist jenes durch das Wort «Menschenwiirde»
signalisierte Charakteristikum, durch das er sich aus der Welt der
Lebewesen ausgrenzt und als eigene Gattung bestimmt.

Die eigentiimliche Unbestimmtheit des Begriffs der Menschen-
wiirde hangt damit zusammen, dass eben jenes, das Humanum
des Wesens Mensch ausmachende, Charakteristikum verschie-
den definiert wurde und wird. Uberblickt man die Geschichte der
abendldandischen Philosophie, so finden sich Definitionen theo-
retischer, praktischer und dsthetischer Art fiir den Wert des Men-
schen und damit fiir seine Wiirde. Entsprechend reicht die Palette
der Auffassungen des wahrhaft Menschlichen von Rationalitiit,
Selbstbewusstsein und Sprachfihigkeit iiber Gesellschaftlich-
keit, Freiheit und Gerechtigkeit bis hin zu Schonheit und Kreati-
vitdt des sich selbst hervorbringenden Kunstwerks Mensch. Ob-
wohl also generell Einstimmigkeit unter den Philosophen dar-
iber herrscht, dass es einen allen Menschen gemeinsamen Wert
gibt, der ihre Wiirde ausmacht, fillt die inhaltliche Bestimmung
dieses Wertes verschieden aus, und da sich die Menschenrechte
auf den Begriff der Menschenwiirde griinden, ergeben sich unter-
schiedliche Typen philosophischer Menschenrechtsbegriindun-
gen. Um dies noch einmal klarzustellen: Der Begriff der Men-
schenwiirde ist an sich selber ebensowenig begriindungsbediirftig
wie der auf ihm basierende Begriff der Menschenrechte. Dass der
Mensch grundsitzlich als Mensch einen Wert hat, auf dessen Un-
verletzlichkeit er ein natiirliches, moralisches und juristisches
Recht hat, ist unter aufgeklarten Denkern nicht kontrovers. Ver-
standigung ist jedoch notig in bezug auf die jeweils bevorzugte
Definition der Menschenwiirde und die gewédhlte Methode, ver-
mittels derer diese Definition begriindet werden soll.

20

Wir sehen heute den Grundwert des Menschlichen in der Freiheit,
in der freien Selbstbestimmung von Individuen, Staaten und Vol-
kern. Eine auf ihre Freiheit hinarbeitende und schliesslich befrei-
te Menschheit, die jedem Individuum das Seine zugesteht und
auf dem Boden eines Weltfriedens die Bedingungen dafiir bereit-
stellt, dass alle ihr Recht auf Freiheit ungehindert wahrnehmen
konnen - dies ist nach unserem Verstdndnis das letzte und héchste
Ziel der Sozialethik.

Aber gerade die Freiheit ist auch der Grund dafiir, dass nichts so
bleibt, wie es ist, dass alles sich dndert und auch die Werte sich
wandeln. Dabei konnen Krisenzeiten auftreten. Denn Werte, ins-
besondere die Grundwerte, stabilisieren nicht nur den sozialen
Zusammenhalt, sondern sind auch Indikatoren fiir das Sinnver-
standnis derer, die diese Werte hochschédtzen. Wenn Sinnkrisen
auftreten, hat dies seinen Grund in einem Wertekonflikt, sei es
dass alte Werte fragwiirdig werden, sei es dass verdnderte Situa-
tionen eine Besinnung auf neue Werte erforderlich machen. In
Sinnkrisen wird das Vertrauen in das, was bisher als MafBstab des
Handelns problemlos anerkannt war, erschiittert, und es folgt
eine Phase der Unsicherheit und Orientierungslosigkeit, bis es ge-
lingt, durch radikale Kritik und schopferische Neubesinnung das
Feld fiir ein erneuertes Wertbewusstsein vorzubereiten.

In einer Sinnkrise befinden auch wir
uns heute

Wir haben gewisse Schwierigkeiten, die tiberlieferten Wertvor-
stellungen vorbehaltlos als die unseren anzuerkennen. Wir haben
namlich die Erfahrung gemacht, dass nichts ewig gilt, dass Werte
sich stindig wandeln oder anderen Werten Platz machen miissen.
Was gestern noch ein Tabu war, wird heute schon vollig selbstver-
standlich praktiziert und vielleicht morgen géanzlich abgeschafft.
Die Werte, die unsere Grosseltern geschitzt haben, stossen bei
uns hdufig schon auf Unversténdnis, so wie wir manchmal den
Kopf tiber das schiitteln, was die heutige Jugend als wertvoll er-
achtet. In unserer schnellebigen Zeit wandeln sich die Wertvor-
stellungen ebenso rasch, wie die Situationen sich andern. Die Fol-
ge davon ist eine Verarmung des Wertbegriffs. Wir kennen trotz
der Vielfalt an Werten in den verschiedenen Dimensionen unserer
Lebenswelt nur noch einen einzigen Grundwert, dem wir letztlich
alle tibrigen Wertvorstellungen unterordnen, und das ist der Wert
des Nutzens, des Vorteils, des Profits. Der Wertbegriff hat sein
qualitatives Moment verloren und wird nur noch auf guantifi-
zierbare Gegenstidnde bezogen. Wo von Wertakkumulierung und
Wertsteigerung die Rede ist, wird nur das fiir wertvoll gehalten,
was zur Gewinnmaximierung beitragt. Das Geld avanciert zum
Wert schlechthin, weil es das Mittel ist, durch das man sich alles
iibrige, was man hochschétzt, verschaffen kann. Die Wirtschaft
ist heute zu jener alles beherrschenden Doméne geworden, die
Werte schafft.

Wie ist es zu dieser Verarmung und Reduktion des Wertbegriffs
auf zihlbare und berechenbare Grossen gekommen ?

Essind zweifellos uniibersehbar viele Faktoren, die zu einer mate-
rialistischen Lebensform beigetragen haben. Ich muss mich hier
auf wenige Aspekte beschrianken, die mir erwdhnenswert schei-
nen. Als erstes — und das ist eine mehr psychologische Vorbemer-
kung - weiss wohl jeder von sich selbst, dass ein gewisses Mass an
Trigheit und Bequemlichkeit oft dazu verfiihrt, sich fiir Dinge zu
entscheiden, die bei geringstem Aufwand den grosstmoglichen
Nutzen versprechen, wiahrend zur Erreichung anderer, vielleicht
hoherrangiger immaterieller Giiter ungleich mehr Kraft und
Miihe eingesetzt werden miissten, wobei der Gewinn sich nicht in
Zahlen ausdriicken lasst. Historisch betrachtet ist ein zweiter
Aspekt bedeutsam. Der im angelsidchsischen Sprachraum in der

Schweizer Heimwesen 1/91



zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts entstandene Utilitarismus
(von lat. utilis = niitzlich, also Nutzenlehre) pragte den Slogan
vom grossten Gliick der grossten Zahl und meinte damit, dass das
Gliick nichts anderes ist als die in einem Nutzenkalkiil errechen-
bare Summe des von den Mitgliedern der Gemeinschaft erwirt-
schafteten Gesamtnutzens, also gewissermassen das Bruttoso-
zialprodukt, an dem alle nach Massgabe ihrer Leistung beteiligt
werden. Dieser utilitaristische Ansatz, der heute weltweit die Pro-
zesse der Wirtschaft und deren Theorien bestimmt, hat den Bo-
den bereitet fiir eine Quantifizierung des Qualitativen, insofern
der Begriff des Gliicks in den Begriff des Nutzens transformiert
und das Gliick auf diese Weise kalkulierbar gemacht wurde. Nun
haben die meisten Moralphilosophen dem Gliick des Menschen
ebenfalls stets einen sehr hohen, wenn auch nicht immer den
hochsten Wert zuerkannt. Gliick wurde zum Beispiel von Aristo-
teles als eine unteilbare Qualitdt aufgefasst, die jedesmal dann
realisiert ist, wenn alle geistigen, sittlichen und korperlichen Be-
diirfnisse befriedigt sind, ein Mensch also fiir einen Augenblick
wunschlos ist, da er keinen Mangel fithlt und somit nichts be-
gehrt. Diese qualitative Vorstellung vom Gliick als eine in Mo-
menten einer vollstindigen geistigen und leiblichen Erfiilltheit
erfahrenen unteilbaren Ganzheit - quasi eines interesselosen
Wohlgefallens - haben die Utilitaristen iiber den Nutzenbegriff
berechenbar gemacht, um die jedem aus dem Gesamtnutzen zu-
stehenden Gliicksquanta festsetzen zu kénnen. Mit der Zeit bil-
dete sich ein Wertbewusstsein heraus, das als grundlegenden, da
die Existenz ermoglichenden Wert den Nutzen betrachtete und
alle qualitativen Wertvorstellungen als irrationale, da nicht bere-
chenbare und beziiglich ihres Gewinns nicht beurteilbare Inhalte
in den Bereich des Privaten abdrangte. So gilt das Studium alter
Sprachen bei vielen als ein tiberfliissiger Luxus, da niemand sie
heute mehr als Kommunikationsmittel bendtigt. Musik zu horen
oder sich die Zeit mit Spielen zu vertreiben, sind Betédtigungen,
die nichts einbringen. Eine Ausnahme bildet vielleicht der Sport,
aber auch nur insofern, als korperliche Ertiichtigung dazu bei-
tragt, dass man den Anforderungen des Berufslebens besser ge-
wachsen ist und sich somit im Hinblick auf dieses bezahlt macht.
Der Wert von Kunstgegenstdnden und Antiquitdten schliesslich
bemisst sich nicht mehr an ihrer dsthetischen Qualitét, sondern
an dem Preis, der fiir sie auf dem Kunstmarkt zu erzielen ist und
sie zu einer sicheren Geldanlage macht. Wir haben uns, oft ohne
es zu merken, das utilitaristische Nutzenprinzip schon so sehr zu
eigen gemacht, dass es uns gar nicht mehr auffillt, wenn wieder
einmal ein Stiick Qualitdt dem quantifizierenden Zugriff zum
Opfer fillt.

Ein dritter Faktor, der unser Konsumverhalten ebenfalls beein-
flusst, ist die von Nietzsche und andern kritisierte einseitige Beto-
nung des Geistigen von seiten des Christentums und idealisti-
scher Philosophien, in deren Lehren vom Siindenfall und vom
Bosen der Triebstruktur des Leibes bzw. der Materie als solcher
die Schuld an der Selbstverfehlung des Menschen zugeschoben
wurde. Die materialistische Gegenbewegung verkehrte nur die
Akzente und machte die Ideologien des Geistes fiir alles Schlech-
te in der Welt verantwortlich und versuchte so, die Unschuld der
zu Unrecht unterdriickten materiellen Bediirfnisse wieder herzu-
stellen. Der Materialismus hat uns jedoch ins andere Extrem ge-
fiihrt. Das Anliegen Nietzsches etwa, der dem Leib wiedergeben
wollte, was des Leibes ist, ohne dem Geist etwas zu nehmen, was
des Geistes ist, wurde missverstanden. Die Begriffe «Wille zur
Macht» und «Ubermenschy, die er gepragt hatte, um den indivi-
duellen Selbstverwirklichungsprozess als die ununterbrochene
Anstrengung des seiner selbst machtig Werdens und sich immer
wieder von neuem Uberwindens zu charakterisieren, wurden po-
litisiert und zur Ideologie eines die Welt beherrschenden allmach-
tigen Fiihrers verfilscht. Aber auch im Alltagsverstiandnis wurde
Nietzsches Botschaft falsch interpretiert, trivialisiert und in Ver-

bindung mit dem Nutzenprinzip ins Quantitative iibersetzt. Als
machtig und einflussreich gilt derjenige, der imstande ist, sich
alle die Giiter zu verschaffen, die er haben will und deren Besitz
sein Prestige steigert.

Das Wollen ist unersdttlich geworden

Wir wollen eigentlich nicht mehr etwas Bestimmtes, sondern wir
wollen immer noch mehr und finden bei keinem erreichten Ziel
mehr eine wirkliche Befriedigung, weil es immer noch etwas
Grosseres gibt, das wir haben wollen. Im Sog dieses Strebens
nach Nutzenmaximierung bleibt das eigentliche Qualitative auf
der Strecke bzw. wird in ein Quantum Nutzen verwandelt und
dem jeweils erzielten Profit zugeschlagen.

Dieses ungeziigelte Streben nach Vermehrung des Nutzens und
wachsendem Reichtum, in welchem jedes Ding und jeder Mensch
seinen Preis hat und nur iiber seinen Preis beziiglich seines Wertes
taxiert wird, hat zu der Sinnkrise gefiihrt, in der wir uns heute be-
finden. Auf der psychologischen Ebene zeigt sich diese Sinnkrise
darin, dass es nicht mehr befriedigt, immer mehr zu wollen und
doch keine Erfiillung im quantitativen Zuwachs auf der Haben-
seite zu finden. Das iiber dem blossen Verrechnen von allem und
jedem abhanden gekommene Qualitdtsbediirfnis meldet sich
wieder und ldsst die einseitige Ausrichtung auf den reinen Nut-
zenwert zutiefst fragwiirdig erscheinen. Die Sinnkrise des mate-
rialistischen, am Nutzenkalkil orientierten Denkens ist aber
auch dadurch entstanden, dass sowohl die natiirlichen als auch
die menschlichen Ressourcen zur Neige gehen, deren riicksichts-
lose Ausbeutung das Nutzenwachstum ermoglichte.

=

fiir den Medienkontakt

Die Zusammenarbeit mit Presse, Radio und Fernsehen ist
ein wichtiges Mittel fiir die Offentlichkeitsarbeit jeder Or-
ganisation oder Institution. Damit Thnen in Zukunft der
richtige Umgang mit diesen Medien kein Kopfzerbrechen
mehr bereitet, hat jetzt die Schweizerische Gesundheitsli-
gen-Konferenz GELIKO eine Broschiire mit praktischen
Tips fiir den Medienkontakt herausgegeben.

Die Broschiire richtet sich an alle Mitarbeiter und Mitar-
beiterinnen im Sozial- und Gesundheitswesen, die sich mit
Offentlichkeitsarbeit befassen. Sie hat zirka 20 Seiten und
kann mit dem untenstehenden Bestelltalon zum Preis von
Fr. 10.50 inkl. Porto bezogen werden.

Bestelltalon

Ich/wir bestelle(n).....Ex. «Tips fiir den Medienkontakt»
a Fr. 10.50 inkl. Porto.

Name, Vorname

Firma, Adresse

Datum, Unterschrift

Bitte einsenden an:
Schweizerische Gesundheitsligen-Konferenz GELIKO,
Postfach 217, 8027 Ziirich

21




Die 6kologischen Probleme und das Problem des Hungers in der
Dritten Welt sind die katastrophalen Folgen einer auf Gewinn-
mehrung um jeden Preis bedachten Lebensweise.

Wir fangen an zu begreifen, dass die Natur und die Mitmenschen
einen nicht verrechenbaren Eigenwert besitzen, dessen Missach-
tung dazu gefiihrt hat, dass wir uns selbst und unserem Lebens-
raum uniibersehbare und nicht wieder gut zu machende Schaden
zugefiigt haben.

Um eine Sinnkrise zu bewiltigen und zu retten, was noch zu ret-
ten ist, miissen wir uns nicht so sehr auf neue Werte besinnen,
sondern den Mafistab indern, vermittels dessen wir den Wert von
Dingen und Menschen beurteilen.

Wir miissen das Nutzenmaximierungsprinzip, das den Wert
quantifizierend misst, durch ein qualifizierendes Prinzip erset-
zen, das statt des immer mehr Wollens die Haltung des Verzichts
dort gebietet, wo etwas auf dem Spiel steht, dessen Zerstorung
wir nicht wollen kénnen, ohne uns selbst mitzuzerstoren.

Zur Einiibung in eine Verzichtshaltung miissen wir alle bereit
sein, sofern wir dem Wert der Humanitdt die ihm angemessene
Wiirde zuriickerstatten und damit unsere Verantwortung gegen-
iiber uns selbst und der Natur anerkennen wollen. Wenn uns dar-
an gelegen ist, die Sinnkrise zu tiberwinden, miissen wir aufho-
ren, alles um uns herum als Mittel zur Befriedigung unserer uner-
sattlichen Bediirfnisse zu betrachten, und uns daran gewdhnen,
dass nicht nur dem Ich, sondern auch dem, was nicht Ich ist — an-
deren Lebewesen: Menschen, Tieren, Pflanzen usw. -, eine Wert-
haftigkeit zukommt, die um ihrer selbst willen zu respektieren
und zu schiitzen unsere Aufgabe sein wird.

Was uns heute not tut, ist demnach ein Umlernen
in bezug auf das Prinzip, das unseren
Hochschitzungen als Malistab zugrunde liegt

Zur Grundlage unseres Handelns muss anstelle eines quantifizie-
renden wieder ein qualitatives Wertbewusstsein werden. Statt
noch mehr Waffen, noch mehr Macht, noch mehr Technik, noch
mehr Geld auf der einen Seite, dem auf der anderen Seite noch
mehr Ohnmacht, noch mehr Unterdriickung, noch mehr Um-
weltverschmutzung, noch mehr Armut entspricht, verbunden
mit noch mehr Angst, Unfreiheit, Krankheit und Elend - statt
eines die Unmenschlichkeit festschreibenden grenzenlosen Nut-
zenwachstums auf Kosten der Wehrlosen muss das neue Wertbe-
wusstsein einen einzigen Wert, den Wert der Menschlichkeit
hochhalten, der allein imstande ist, das zu legitimieren, was man
als echte Lebensqualitdt bezeichnen konnte, die den Sinn eines
Lebens verbiirgt. Menschlichkeit als schlechthin verbindlicher
Grundwert ist die Basis fiir eine durch Verzicht herbeigefiihrte
veranderte Einstellung

1. gegeniiber sich selbst,
2. gegeniiber den Mitmenschen und
3. gegeniiber der aussermenschlichen Natur.

Auf der Ebene des Individuums zeigt sich das neue Selbstwertge-
fithl darin, dass es nicht mehr, den Zwédngen seines Egoismus ge-
horchend, das Ziel seines Strebens ins Masslose verlegt, sondern
unter Beriicksichtigung der Erfordernisse der Situation und der
durch sie Betroffenen seinem Handeln jeweils selbstverantwort-
lich Grenzen setzt —um des Besten aller Beteiligten willen. Das In-
dividuum schafft somit Lebensqualitit, indem es von seiner Frei-
heit einen selbstkritischen Gebrauch macht, den es jederzeit zu
verantworten bereit ist.

22

Auf der Ebene des zwischenmenschlichen Umgangs sind es vor
allem die Werte der Solidaritit, der Chancengleichheit und der
Fairness, in denen sich die durch Verzicht gewonnene neue
Menschlichkeit zum Ausdruck bringt. Der Mitmensch wird als
das andere Ich betrachtet, dem die gleichen Rechte zustehen, die
ich fiir mich in Anspruch nehme. Der andere soll in erster Linie
nicht Rivale im Konkurrenzkampf oder Feind aufgrund politi-
scher und ideologischer Differenzen sein, sondern jemand, dem
ich, wenn nicht mit Liebe oder Freundschaft, so doch solidarisch
und fair begegnen muss, da er gleich mir ein leidensfidhiges Wesen
ist, dem nur dieses eine Leben zur Verfiigung steht, um nach Sinn
zustreben. In Anwendung auf Menschen erweist sich der Nutzen-
kalkiil als inhumanes Instrument, durch das das Gesamtquan-
tum Menschheit klassifiziert, hierarchisiert, in Herrschende und
Beherrschte eingeteilt wird.

Wo Herrschaftsprinzipien trennen, fordern Solidaritit, Chan-
cengleichheit und Fairness eine alle Verschiedenheiten iibergrei-
fende Einheit, die die Menschen als Menschen miteinander ver-
biindet.

Was das Verhdltnis des Menschen zur Natur anbelangt, so miis-
sen wir auch hier umdenken. An die Stelle der technisch-instru-
mentellen Vernunft, die die Natur als Selbstbedienungsladen an-
gesehen hat, den man ohne Gegenleistung auspliindern kann,
muss eine Vernunft treten, die die Natur nicht mehr als blosses
Aggregat an sich wertloser Materie, sondern als Subjekt betrach-
tet, als einen lebendigen Organismus. Organisierte Materie kon-
nen wir uns nur nach Analogie mit einem zwecksetzenden Sub-
jekt vorstellen, das zielgerichtet, das heisst, sinnvoll handelt und
insofern einen Eigenwert besitzt. So verstanden gestehen wir
auch der Natur, wenn wir sie als Subjekt anerkennen, Rechte zu:
ein Recht auf Selbstsein, Wiirde, sogar Freiheit. Diese Rechte
muss der Mensch als Anwalt der Natur stellvertretend fiir sie
wahrnehmen, so wie er zum Beispiel auch die Rechte ungebore-
nen Lebens oder spaterer Generationen stellvertretend fiir diese
wahrzunehmen hat. Die menschliche Verantwortung erstreckt
sich auf die gesamte Lebenswelt, die dem autoritdren Verfii-
gungsanspruch einer alles objektivierenden, quantifizierenden,
beherrschen wollenden Rationalitdat Werte entgegensetzt, fiir die
es sich zu leben lohnt, Werte, die die Menschlichkeit des Wesens
Mensch als Sinnziel und Grenze der Freiheit signalisieren.

Der Ruf nach mehr Menschlichkeit

wird tagtaglich von tiberallher - nicht zuletzt durch die Medien -
an uns herangetragen, und auch wir selber fordern angesichts all
der Hiobsbotschaften iiber das elende Zugrundegehen von Men-
schen, Tieren und Natur durch Kriege, Hungersnote, Krankhei-
ten und Katastrophen aller Art, es miisse menschlicher zugehen
in unserer Lebenswelt. Dieser in Verbindung mit Appellen an die
Vernunft, mit vehementen Protesten oder mit Schilderungen be-
klagenswerter Zustande geforderte Zuwachs an Menschlichkeit
durch Abbau von Unmenschlichkeit geschieht schrittweise. In
einem ersten Schritt — dies ist gewissermassen das Nahziel - sollen
Massnahmen ergriffen werden, die zur Verringerung des Leids
beitragen. In einem zweiten Schritt - und dies ist das Fernziel -
geht es dann um eine Verhinderung des Leids durch eine Ande-
rung der Bedingungen, die das Leid entstehen liessen.

Verringerung und Verhinderung von Leid - das klingt so einfach
und so selbstverstandlich, dass man sich fragt, weshalb es iiber-
haupt nétig ist, die Menschen eigens und nachdriicklich dazu
aufzufordern. Dies hat seinen Grund darin, dass der Mensch
nicht schon von Natur aus auf Menschlichkeit «programmiert»
ist, sondern erst lernen muss, sich in freier Selbstbestimmung zu
einem wiirdigen Mitglied der Gattung Mensch zu machen.

Schweizer Heimwesen [/91



Die Fihigkeit zu freier Selbstbestimmung zeichnet den Menschen
als Menschen aus, erhebt ihn iiber das Tier und macht ihn gott-
ihnlich.

Aber eben diese Fihigkeit ist es auch, durch die der Mensch sich
sum Unmenschen machen kann, indem er seine Freiheit zur Ein-
schrinkung, Unterdriickung, im Extremfall gar zur Vernichtung
anderer Freiheit missbraucht. Die Motive fiir ein solches men-
schenverachtendes Verhalten, das fremdes Leid nicht nur gering-
schitzt, sondern oft sogar noch als legitimen Preis fiir die Durch-
setzung der eigenen Interessen ausgibt, sind Legion. Aber sie las-
sensich, wennich es recht sehe, allesamt auf einige wenige Beweg-
griinde zuriick fithren: Machtbegehren, Profitstreben, Geltungs-
sucht, Neid. Mag sein, dass diese vier typischen Verhaltensmotive
Relikte jener archaischen Zeiten sind, in denen wir noch der Spe-
zies Tier zugehorten. Und wenn uns das Auftreten mancher Poli-
tiker, Militars und Fiithrungskrifte jeglicher Couleur oft fatal an
das Imponiergehabe eines Platzhirschs, eines Leithammels oder
eines Obergorillas erinnert, so scheint dies ein schlagender Be-
weis fiir die These iiber die Herkunft des Menschen vom Tier zu
sein, allerdings in einer den Menschen disqualifizierenden Form.
Was einst zum Schutz und zur Uberlebenssicherung der Herde
notwendig war, wirkt heute bei einem Lebewesen, das bean-
sprucht, seine Ziele auf der Basis von Vernunft und Moralitét zu
wihlen, nicht nur ldcherlich, sondern geradezu pervers, denn was
fiir das Tier recht ist, ist fiir den Menschen degradierend, zumal
dann, wenn die tierischen Verhaltensmuster beim Menschen ge-
rade nicht dazu dienen, die Gattung Mensch iiberlebensfihig zu
machen, sondern genau im Gegenteil auf den personlichen Vor-
teil all derer abzielen, die in den Mitmenschen nur ein Instrument
zur Befriedigung von Machtinteressen sehen und selbst das Risi-
ko des Untergangs der Menschheit nicht scheuen: Nach uns die
Sintflut, aber eben: nach uns.

Was aber konnen wir tun, um unsere Gesellschaft
menschlicher zu gestalten?

Ist es nicht angesichts der uns heute weltweit bedrangenden Pro-
bleme fiir den einzelnen aussichtslos und daher hoffnungslos, ge-
gen die desolaten Zustdnde ankdmpfen zu wollen, vor allem,
wenn man es ablehnt, selber zum dussersten Mittel der Gewalt zu
greifen und damit die Menschlichkeit, wenn auch um der
Menschlichkeit willen, ebenfalls preiszugeben? Lohnt sich tiber-
haupt noch irgendein personlicher Einsatz, wenn er doch von
vornherein zum Scheitern verurteilt ist? Diese Fragen sind nur
allzu berechtigt. Aber wie soll sich iiberhaupt noch etwas dndern,
wenn alle resignieren ? Es hat sich doch gezeigt, dass der Protest
vieler, von denen jeder einzelne fiir sich allein ohnméchtig ist, et-
was zu bewirken vermag, auch wenn dabei zunéchst vielleicht nur
ein allgemeines Problembewusstsein geweckt wird, das sich dann
in einem oOffentlichen Diskurs niederschligt, der giinstigenfalls
wiederum praxiswirksame Folgen hat.

Die Menschlichkeit einer Gesellschaft hiingt somit sehr wesent-
lich vom persénlichen Engagement und der Zivilcourage jedes
einzelnen ihrer Mitglieder ab, mit deren Einsatz fiir die Verringe-
rung und Verhinderung von Leid die Humanitdt steht und fallt.

In der traditionellen Ethik gibt es fiir diese sittliche Grundhal-
tung ein Wort, das etwas aus der Mode gekommen ist, weil es fur
viele nach verstaubten Moralvorstellungen klingt: ich meine das
Wort Titgend. Mir scheint, dass es eigentlich kein besseres Wort
gibt, um genau das zu bezeichnen, was uns nottut, wenn wir unse-
re Gesellschaft humanisieren wollen: Wir miissen uns in Tugend
einiiben, wobei ich unter Tugend wortwortlich die Tauglichkeit
zum Menschsein verstehe. Zum Menschsein aber taugt man
durch den guten Willen, immer nach bestem Wissen und Gewis-

sen zu handeln, das heisst durch die grundsitzliche Bereitschaft,
sich unter dem Aspekt des Prinzips der Humanitét, wie es in den
Menschenrechten niedergelegt ist, nicht nur ein eigenes begriin-
detes und verantwortetes Urteil iiber die bestehenden Verhéltnis-
se zu bilden, sondern unter Einsatz aller verfiigbaren Krifte das
Seine dazu beizutragen, um unmenschliche Zustinde innerhalb
des eigenen Wirkungskreises so weit wie méglich zu beseitigen.

Die Tugend im Sinne von Tauglichkeit zum Menschsein hat ent-
sprechend der Mannigfaltigkeit unserer Beziehungen zu den Mit-
menschen, zur organischen und zur anorganischen Natur viele
Gesichter. Die Griechen kannten vier Kardinaltugenden: Weis-
heit, Besonnenheit, Tapferkeit und Gerechtigkeit;, Tugenden,
durch die der einzelne sowohl seine Tauglichkeit als Mensch als
auch seine Trefflichkeit als Biirger der Polis, des griechischen
Stadtstaates, unter Beweis stellte. Das Christentum fiigte Glau-
ben, Liebe und Hoffnung als jene Tugenden hinzu, durch die der
religiose Mensch seine Tauglichkeit fiir das Himmelreich und die
Gemeinschaft mit Gott erwies. Die franzdosische Revolution
schrieb Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit als die Tugenden
des aufgeklarten, um seine Endlichkeit wissenden Weltbiirgers
auf ihr Panier. Alle diese Tugenden sind auch heute noch unver-
zichtbare Grundmuster humanen Verhaltens. Aber unsere Le-
benswelt ist zunehmend komplexer geworden, der Bestand der
Menschheit und die Lebensqualitit der spéiteren Generation ist
gefdhrdeter denn je. Hinzu kommt ein Pluralismus an Weltan-
schauungen, religioser Uberzeugungen und Ideologien, die ein
humanes Miteinanderumgehen erschweren. Tragt man all diesen
Faktoren Rechnung, so sind wir heute weiter als je zuvor davon
entfernt, die Erde in ein irdisches Paradies zu verwandeln, in wel-
chem gliickliche und zufriedene Menschen leben. Wir miissen im
Gegenteil sogar froh sein, wenn das von uns selbst inszenierte In-
ferno nicht wieder ein Stiickchen néherriickt. Unter diesen Um-
standen halte ich drei Tugenden fiir besonders zeitgeméss, da sie
den Menschen nicht tiberfordern, wie es zum Beispiel das Gebot
der Feindesliebe oft tut, sondern ein blosses Minimum an
Menschlichkeit bzw. an Tauglichkeit zum Mitmenschsein verlan-
gen. Es sind

die Tugenden des Mitleids, der Toleranz und der bereits
erwihnten Solidaritt.

Wer im Mitleid fremdes Leid mittradgt und zu lindern sucht,
nimmt Anteil am Ungliick anderer, leidensfdahiger Lebewesen,
anstatt teilnahmslos den Dingen ihren Lauf zu lassen. Wer Tole-
ranz gegeniiber Andersdenkenden iibt, respektiert das Recht
eines jeden auf freie Selbstbestimmung, anstatt die eigene Mei-
nung zu verabsolutieren. Wer schliesslich seine Entscheidungen
auf der Basis solidarischer Verbundenheit mit den Mitmenschen
trifft, anstatt riicksichtslos seine eigenen Interessen zu verfolgen,
erkennt im anderen das Humanum an, fiir das sich ein Verzicht
auf personliche Gliicksanspriiche lohnt.

Jeder kann an seinem Ort und auf seine Weise fiir mehr Mensch-
lichkeit in unserer Gesellschaft sorgen.

Mitleid, Toleranz und Solidaritét sind erstrebenswerte Tugenden,
da sie einem fiir alle lebenswerteren und menschenwiirdigeren
Dasein den Weg bereiten. Und nicht zu vergessen schliesslich: der
Humor. Der Mensch ist das einzige Lebewesen, das lachen kann.
Lachen befreit vom Ernst der Dinge und erhebt iiber die Not des
Alltags. Wer unter dem Druck der Verhéltnisse das Lachen den-
noch nicht verlernt hat und sich bemiiht, durch seinen Humor
andere zum Lachen zu bringen, schafft eine Atmosphére der Mit-
menschlichkeit, in der alles Schwere fiir einen Moment leicht und
ertriglich wird. Lachen verbindet, ja verbiindet tiber alle Grenzen
und Unterschiede hinweg und stiftet auf seine Weise einen ge-
meinschaftlichen Raum fiir Toleranz, Fairness, Solidaritat. Das

23



Lachen, die Freude, das Spiel - dies alles gehort ebenfalls zur Le-
bensqualitdt hinzu und tragt dazu bei, dass es in unserer Gesell-
schaft insgesamt menschlicher zugeht.

Zum Schluss mochte ich meine bisherigen, mehr grundséatzlich
ausgerichteten sozialethischen Uberlegungen an einem Problem
konkretisieren, das auch [hnen ganz besonders am Herzen liegt:
das Problem der Betreuung alter Menschen. Mir scheint, dass
sich die Humanitét einer sozialen Gemeinschaft daran ablesen
lasst, wie sie mit ihren alteren, hilfsbediirftigen Mitmenschen
umgeht, deren Anspruch auf Freiheit und Wiirde auch dann
nicht verlorengeht, wenn sie nicht mehr imstande sind, diesen
Anspruch selbstdandig wahrzunehmen.

Wohin mit den alten Leuten, wenn sie krank und gebrechlich
sind? Ich mochte Thnen zunéchst zwei Losungsvorschlage unter-
breiten, die wir als zutiefst inhuman empfinden und die ab-
schrecken sollen. Sie stammen aus einem Méirchen bzw. einer
Utopie, sind aber, wie sich zeigen wird, gar nicht so weit entfernt
von der heutigen Realitdt. Die erste Moglichkeit wird in « Gulli-
vers Reisen», einem berithmten Kinderbuch von Jonathan Swift
beschrieben (1726). Nachdem Gulliver in Liliput die Zwerge und
in Brobdignag die Riesen kennengelernt hat, besucht er das Ko-
nigreich Luggnagg. Dort hort er von einer Besonderheit, ndmlich
dass hin und wieder ein Kind mit einem roten Fleck auf der Stirn
geboren wird - ein Zeichen seiner Unsterblichkeit. Gulliver ist be-
geistert. Unsterblich zu sein, ist ein alter Traum der Menschheit.
Den Tod zu besiegen, wire das grosste Gliick. Die Bewohner von
Luggnagg sind befremdet und fragen ihn, wie er sich sein Leben
vorstelle, wenn er mit dem Zeichen der Unsterblichkeit geboren
worden wére. Gulliver antwortet, er wiirde es zu Reichtum und
Wissen bringen wollen, um gemeinsam mit anderen Unsterbli-
chen {iber die Jahrhunderte hinweg die Menschheit zu verbes-
sern, bis sie keine Fehler mehr machte und in Eintracht und Frie-
den lebte. Was Gulliver daraufthin zu horen bekommt, erschreckt
ihn. «Der Lebensplan, den ich aufgestellt hitte, sei unverniinftig
und unbillig, da er eine immerwéhrende Dauer der Jugend, Ge-
sundheit und Geisteskraft voraussetze. Kein Mensch konne aber
doch so toricht sein, diese zu erwarten . . . Es sei deshalb nicht die
Frage, ob ein Mensch stets in der Bliite der Jugend, verbunden
mit Wohlstand und Gesundheit, leben wolle, sondern wie er ein
ewiges Leben mit all den tiblichen Nachteilen, die das Alter mit
sich bringt, verbringen wiirde» (305). Gulliver hatte Unsterblich-
keit automatisch mit ewiger Jugend verbunden vorgestellt. Die
Realitdt belehrt ihn eines anderen. Die Unsterblichen sind
schrecklich anzusehende, bedauernswerte Gestalten, die nur
noch dahinvegetieren, an verschiedenen, wenn auch nicht zum
Tode fithrenden Krankheiten leiden, ihr Gedédchtnis verloren ha-
ben und nach mehreren Generationen nicht einmal mehr die sich

p—
. pyofis =
ik fue pro ;
5 es
y ;
/ e
\!
o) oo™ 119
/ \‘\a“\)\stl\:ﬁ ?;:S“ WYl E: ;_33 59
oo W e N
é@%sm \,M%K: 208 e ¥
\)} QA
el 13
o
Teletdt

verdndernde Landessprache verstehen konnen. Sie leben, so
heisst es, wie Fremde in ihrem eigenen Vaterland, von allen ver-
achtet und gehasst. Mit 80 Jahren werden sie fiir tot erklart, ent-
erbt und entmiindigt. Sie haben keinerlei Rechte mehr und wer-
den vom Staat nur notdiirftig versorgt, so dass sie betteln gehen
miussen.

Auch wenn es bei uns keine Unsterblichen gibt, so haben doch
viele alte Menschen dhnliche Gebrechen wie die von Gulliver be-
schriebenen Struldbrugs. Geistige Verwirrtheit, Alzheimersche
Krankheit und andere Altersleiden lassen die Lebensqualitit auf
ein Minimum schrumpfen, und auch wir tendieren dazu, solche
Leute auszugrenzen und sich selbst zu tiberlassen. Zwar lassen
wir es nach Moglichkeit nicht zu, dass sie verwahrlosen, aber wir
behandeln sie eher selten auf der Basis von Solidaritit, Fairness
und Mitleid.

Ganz anders als in dem vom Gulliver geschilderten Konigreich
Luggnagg geht es in Aldous Huxleys Utopie «Schone neue Welt»
zu. Dort ist es gelungen, alle Krankheiten abzuschaffen. «Samtli-
che physiologischen Symptome des Greisenalters sind beseitigt.
Und zugleich mit ihnen natiirlich auch . .. alle psychischen Ei-
genheiten alter Menschen. Heutzutage bleibt der Charakter wih-
rend des ganzen Lebens unverdandert» (61). In der schonen neuen
Welt werden die Menschen nach Bedarf in der Retorte erzeugt
und fir ihre Aufgabe im Staat programmiert. Sie brauchen keine
Entscheidungen mehr zu treffen. Alles lauft nach Plan, und es
geht ithnen immer gut. Eine intensive medizinische Betreuung
sorgt dafiir, dass sie nicht altern und bis zum 60. Lebensjahr,
wenn sie sterben miissen, gesund und im Vollbesitz ihrer Krafte
bleiben. Sie beenden schliesslich ihr Leben im Alter von 60 Jah-
ren - faltenlos und wie 16jdhrige aussehend - in einer Sterbekli-
nik, in welcher sie schon vom Kindesalter an zwei Vormittage in
der Woche verbracht haben, um den Tod als etwas Selbstver-
standliches zu begreifen und den Vorgang des Sterbens mittels
einer euphorisierenden Droge in einer Art staatlich verordnetem
kollektivem Selbstmord als etwas Angenehmes zu betrachten.
«Die Welt ist jetzt im Gleichgewicht. Die Menschen sind gliick-
lich, sie bekommen, was sie begehren, und begehren nichts, was
sienicht bekommen kénnen. Es geht ihnen gut, sie sind geborgen,
immer gesund, haben keine Angst vor dem Tod. Leidenschaft
und Alter sind diesen Gliicklichen unbekannt» (191).

Auch Huxley greift in seiner Utopie einen alten Menschheits-
traum auf: ohne gesundheitliche Beeintrachtigung alt zu werden
und schmerzlos, ohne Angst vor dem Tod zu sterben. Aber der
Preis, der dafiir zu bezahlen ist, ist derselbe wie schon bei Swift:
die Freiheit und Wiirde der Person. Wer bereit ist, diesen Preis zu
bezahlen, verzichtet auf das, was den Menschen zum Menschen
macht.

Wie beschadigt ein Mensch auch sein mag - nichts berechtigt uns,
thm das Recht auf grosstmogliche Freiheit und Menschenwiirde
abzusprechen. Uber die angemessene medizinische Versorgung
hinaus schulden wir ihm Mitgefiihl und Respekt - auch und gera-
de dann, wenn im Extremfall Massnahmen ergriffen werden
miissen, um ihn vor sich selbst oder uns vor ihm zu schiitzen.
Freiheitsbeschrankungen zum Beispiel suizidgefihrdeter oder
fiir andere gefahrlicher Personen sind nur in dem Mass gerecht-
fertigt, als sie dazu dienen, die Freiheit wiederherzustellen bzw.
zu gewéhrleisten. Aber selbst wenn irreparable Schiden vorlie-
gen, wenn ein alter Mensch aufgrund einer fortschreitenden gei-
stigen und korperlichen Zerriittung von seiner Freiheit keinen we-
sentlichen Gebrauch mehr zu machen imstande ist, sind wir mo-
ralisch verpflichtet, seine Wiirde als Mensch zu achten. Wir ehren
danninihm den Menschen, der er einmal war oder hitte sein kon-
nen, wenn die Umstédnde es zuliessen.

Schweizer Heimwesen 1/91



	VSA-Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal, 7./8. November 1990, Kongresshaus Zürich : Freiheit und Menschenwürde auf dem Prüfstand der Sozial-Ethik

