
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 12

Artikel: Alter - Grenze und neuer Lebensraum? : Referat gehalten anlässlich
der Jubiläumsfeier "20 Jahre Betriebsgemeinschaft Bürgerheim
Schaffhausen Künzle Heim"

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. theol. Lukas Vischer, Bern, Leiter der evangelischen Arbeitsstelle Ökumene Schweiz, Dozent an der theologischen Fakultät der
Universität Bern

Alter - Grenze und neuer Lebensraum?
Referat gehalten anlässlich der Jubiläumsfeier «20 Jahre Betriebsgemeinschaft Bürgerheim Schaffhausen Künzle Heim»

Sehr verehrte Anwesende, liebe Freunde

Lassen Sie mich von vornherein bekennen, dass ich mit dem Thema

Alter keineswegs in besonderem Masse vertraut bin. Ich bin
kein Spezialist in dieser Materie, und auch dem Alter nach gehöre
ich zu den Anfängern, noch unerfahren im Umgang mit dem Alter.

Ich kann darum nicht aus einem grossen Erfahrungsschatz
schöpfen. Eigentlich bin ich erst durch die Anfrage für diesen

Vortrag auf das Thema gestossen worden. Vielleicht haben Oskar
und Silvia Meister richtig erkannt, dass die Zeit für mich gekommen

sei, mich ernsthaft damit zu befassen, und meine Frau
Barbara war sofort damit einverstanden. So habe ich mich an die
Lektüre gemacht und bald realisiert, wieviel über dieses Thema
geschrieben und nachgedacht worden ist und wie wenig ich im
einzelnen darüber Bescheid weiss. Gerade in den letzten Jahren
ist eine eigentliche Flut von Literatur entstanden. Darum lassen
Sie mich nun einfach spontan vorlegen, was ich vorzulegen habe,
und ich hoffe, dass wir im Lauf dieses Tages zu einem Austausch
kommen und dass ich von Ihnen lernen kann.

Ich möchte mit einer einfachen Feststellung beginnen, einer
offensichtlichen Feststellung, die mir aber im Nachdenken immer
wichtiger geworden ist: Die Tatsache nämlich, dass im Rhythmus
der Generationen in den vergangenen Jahrzehnten tiefgreifende
Veränderungen eingetreten sind. Die Kette der Generationen ist
durch die Jahrhunderte fast unverändert geblieben, Geschlechter

folgten aufeinander, ein Zeichen der verlässlichen Treue Gottes -
jedenfalls von vielen als ein solches Zeichen verstanden. Ich denke

an die allererste Seite des Neuen Testamentes, an die Genealogie

Jesu. Von Abraham über David zur Wegführung nach Babylon

und von dann bis zu Christus. Eine fast monotone Aufzählung

von Geschlechtern, die aufeinander folgten. Ausdruck von
Gottes Treue durch die Höhen und die Tiefen in der Geschichte.
Menschen kommen und gehen je zu ihrer Zeit, und sie werden
ersetzt durch eine neue Generation. Übrigens, die Aufzählung hat
sehr patriarchalen Charakter. Nur die Väter werden genannt, die
Frauen nur dann, wenn sich in der Kontinuität der Geschichte
irgend etwas Ungewöhnliches begab - eine besonders fragliche
Stelle wie etwa bei Bathseba, der Frau von David. Und jetzt ist
dieser Rhythmus oder doch die Verlässlichkeit dieses Rhythmus
zutiefst gestört, und zwar in zweierlei Hinsicht. Mir sind diese

beiden Aspekte in ihrer Zusammengehörigkeit wichtig geworden.

Da ist einmal die Tatsache, dass die Lebenszeit in verhältnismässig

kurzer Zeit höher geworden ist. Von Jahrzehnt zu Jahrzehnt
ist die Lebenserwartung gestiegen. Das Phänomen ist so bekannt,
dass ich davon im einzelnen nicht reden muss. Was für lange
Jahrhunderte als unmöglich galt, ist Realität geworden. Der Länge
des menschlichen Lebens ist, jedenfalls in den ökonomisch
entwickelten Ländern, eine Elle, wenn nicht sogar mehrere Ellen,
hinzugefügt worden. Das Alter ist nicht einfach eine einheitliche
Grösse, sondern teilt sich nun in neue Stufen auf. Ein zusätzliches
Lebensalter hat sich zwischen das aktive Leben und das eigentliche

Alter geschoben. Eine Zwischenzeit, in der zwar die
Erwerbstätigkeit aufgehört, die Reduktion durch das Alter aber noch

nicht wirklich begonnen hat. Eine Lebensstufe, die es in dieser
Weise so in früheren Jahrhunderten nicht gegeben hat. Gleichzeitig

nimmt der letzte Lebensabschnitt neue Züge an. Die Zahl
derer, die hohes Alter erreichen, die Greise im eigentlichen Sinn des

Wortes, Menschen, die der Fürsorge und der Pflege bedürfen,
Menschen, deren Leben in den Augen vieler und oft genug auch
in ihren eigenen Augen keinen offensichtlichen Sinn mehr hat,
diese Zahl nimmt ständig zu. Was früher seltene Ausnahme war,
wird heute immer häufiger.

So haben wir die Tatsache, dass heute immer mehr vier oder fünf
Generationen gleichzeitig auf dieser Erde leben. Jede dieser
Generationen ist nicht mehr nur auf eine oder zwei andere bezogen,
sondern auf mehrere, und die Beziehungen und damit auch die

Konflikte sind dadurch komplexer geworden. Junge Menschen
haben drei Generationen, Erwerbstätige haben zwei Generationen

über sich und alternde Menschen haben es nach wie vor mit
noch älteren zu tun. Bedeutet das nicht im Grunde, dass jedes
Lebensalter neu entdeckt und neu erlernt werden muss? Voltaire
sagte einmal: «Wer den Geist seines Alters nicht lebt, wird alle
Leiden seines Alters haben.» Gewiss, was ist aber der Esprit jedes
dieser Lebensalter? Vieles von der Weisheit, die im Laufe der
Jahrhunderte akkumuliert worden ist, ist heute im Grunde
erschüttert. Man kann nun nicht einfach einsteigen in eine bereitgestellte

Weisheit über die Bedeutung der Lebensalter. In vieler
Hinsicht machen wir neue Erfahrungen, die erst jetzt gemacht werden.

Natürlich ist das alles von Person zu Person unendlich
verschieden. Die verschiedenen Alter beginnen für jeden von uns zu
verschiedenen Zeiten. Aber das Gesamtfeld hat sich doch so
verschoben, dass sich auch der Umgang damit verschoben hat.

Aber nun möchte ich noch von einer zweiten Veränderung
sprechen. Die Generation, die als erste eine erhebliche Verlängerung
des Lebens zu erwarten hat, macht zugleich ebenfalls als erste die
Erfahrung, dass die Zukunft der Menschheit in Frage gestellt ist.
Die Kette der Generationen ist heute nicht mehr einfach sichergestellt,

sondern zutiefst fraglich geworden. Dutzende von Tierund

Pflanzenarten sind bereits von dieser Erde verschwunden.
Warum sollte nicht auch die Spezies Mensch verschwinden oder
doch in Zukunft wesentlich beeinträchtigt werden? Gewichtige
Gründe können dafür angeführt werden. Der Lebensstil, den diese

Generation der Menschheit führt, hat zerstörerische Folgen,
Folgen, die auf den Menschen, der sie verursacht hat, selbst
zurückschlagen. Wir haben im Konfirmationsunterricht die Zehn
Gebote auswendig gelernt und dort heisst es in dem Zweiten
Gebot: «Du sollst dir kein Bildnis machen noch irgend ein Gleichnis,

denn ich, der Herr, bin ein eifersüchtiger Gott, der die Schuld
der Väter heimsucht bis ins dritte und vierte Geschlecht an den
Kindern derer, die mich hassen, der aber Gnade übt bis ins
tausendste Geschlecht an den Kindern derer, die mich lieben und
meine Gebote halten.» Die Vorstellung von einer Kette von
tausend Geschlechtern ist heute unendlich viel schwieriger geworden.

Wer wagte, sie zuversichtlich auszusprechen?

Wir sind die erste Generation, die sich Gedanken machen muss
über die Rechte künftiger Generationen, und zwar aus dem Be-

787



wusstsein heraus, dass die ungehemmteAusbeutung aller unserer
Lebensmöglichkeiten das Leben für die Zukunft abschneidet.

Stimmen werden laut, die uns mahnen, die Rechte künftiger
Generationen heute geltend zu machen. Ihre Rechte müssen heute,
jetzt, respektiert werden, wenn sie einmal in menschlicher Würde
und ohne wesentliche Beeinträchtigungen leben sollen. Das Erbe,
das ihnen zukommt, wird von den Vätern verschleudert. Man
müsste an die Seite des Gleichnisses vom verlorenen Sohn, der
sein Erbe verschleudert, heute ein Gleichnis vom verlorenen Vater
stellen, der das Erbe verschleudert. Mir scheint es, es sei wichtig,
dass wir uns selbst mit den Augen der noch nicht existierenden
Generationen zu sehen versuchen. Peter Saladin von der Universität

Bern hat eine Liste von den Rechten künftiger Generationen
aufgestellt. Ich will Ihnen einige daraus lesen, einfach um zu
illustrieren, worum es da etwa geht:

«Künftige Generationen», sagt er, «haben ein Recht auf nicht
manipuliertes, das heisst, nicht durch Menschen künstlich verändertes

Erbgut.

Künftige Generationen haben ein Recht auf eine vielfältige
Pflanzen- und Tierwelt.

Künftige Generationen haben ein Recht auf gesunde Luft, eine
intakte Ozonschicht und auf einen hinreichenden Wärmeaustausch

zwischen Erde und Weltraum.

Künftige Generationen haben ein Recht aufeinen gesunden und
fruchtbaren Boden und auf einen gesunden Wald.»

Mir scheint, diese Koinzidenz in unserer Generation, einerseits
die Lebensverlängerung und andererseits die Infragestellung
künftiger Generationen, sei ein sehr wesentlicher Aspekt. Ich
möchte versuchen, ihm heute etwas nachzuspüren. Wie gehen wir
mit dieser doppelten Tatsache um? Im Grunde müsste man darauf

achten, dass damit für uns alle eine zutiefst bedrängende Frage

aufgeworfen ist. Wer sind wir eigentlich, wir, die wir all das

verursachen? Die Folgen fallen auf uns zurück wie eine Demütigung.

Da sind auf der einen Seite die Folgen der Verlängerung der
Lebensalter, die nicht wirklich bewältigt sind und eine gewisse
Ratlosigkeit bei uns allen auslösen. Da ist andererseits die
Unsicherheit gegenüber der Zukunft. Wir haben allen Grund, innezuhalten

und nach Quellen neuer HÖffnung Ausschau zu halten.

Aber das Erschrecken über diese Situation ist äusserst
beschränkt. Unser Leben wird nach wie vor regiert vom Geist der
Machbarkeit. Derselbe Geist, der die Veränderungen herbeigeführt

hat, inspiriert auch die Reaktion auf die neue Situation.
Das neue Alter wird unter dem Zeichen der Eroberung gesehen,
als Möglichkeit, ein Maximum auch aus diesem Lebensabschnitt
herauszuholen - Entfaltung, Training der Sinne und Kräfte,
Genussfähigkeit, und das alles in dem Sinne, dass wir dazu noch
imstande sind. Und das Greisenalter wird vor allem als Herausforderung

an die technische Machbarkeit gesehen. Heime schaffen,
das Problem lösen, indem es aus der Öffentlichkeit möglichst
weitgehend beseitigt wird. Ein Heer von Menschen dient mit vollem

Herzen den Menschen. Sie sind gewissermassen eingespannt
in technische Lösungen der grossen Planer. Das Vertrauen ist
nach wie vor vorhanden, dass sich Lösungen für die Zukunft
finden lassen, ohne dass es bei uns zu weitreichenden Änderungen

Arger ist Unfähigkeit,
Wut in Aktion umzusetzen.

WOLFGANG HERBST

kommen muss. Der Geist der Machbarkeit hindert uns, die Folgen

der Veränderungen für unsere heutige Existenz wirklich in
der Tiefe anzuerkennen. Denn der Geist der Machbarkeit erstrebt
immer die Freiheit von Opfern und geht aus von dem Anrecht auf
entfaltetes Leben.

Ein nüchterner, von der Vernunft geleiteter Blickführt uns zu der
Forderung nach neuer Offenheit und einer neuen Form von
menschlicher Solidarität untereinander. Der Verstand sagt uns,
dass wir zu einer neuen, sanfteren Haltung gegenüber der Schöpfung

kommen müssen, ein Umgang des tiefen Respekts vor den
Rechten aller Geschöpfe.

Ich denke, eine der grössten geistigen Auseinandersetzungen
unserer heutigen Zeit liegt genau an diesem Punkt. Lässt sich die
Gesellschaft nach wie vor machen, oder müssen wir neu lernen,
mit den Schäden, die wir erzeugt haben, zu leben? Oder anders

gesagt, müssen wir innehalten und umkehren aus dem Geist der
Machbarkeit. Denn, machen wir uns nichts vor, die Kehrseite dieses

Geistes ist die Angst, die Angst vor der Frage, ob wir nun
wirklich alle die neuen Probleme bewältigen können. Aufs Alter
bezogen, ist die Bevölkerungspyramide ein Symbol der Angst
geworden, weil sie sich aus einer Pyramide immer mehr in die Form
einer chinesischen Vase verändert. Die Debatte über die Verläss-
lichkeit der AHV und die Debatte über die Massnahmen, die
erforderlich wären, um sie wirklich verlässlich zu machen, verraten
eine grosse Unruhe in allen Lebensaltern. Junge sind über die Alten

und die Alten sind über sich selbst verunsichert. Und vor
allem der Blick in die Zukunft lässt ein uneingestandenes Gefühl
der Angst aufkommen. Wird sich das Leben wirklich erhalten
lassen? Ich denke, von da geht der Ruf aus, diese Situation zu
akzeptieren, die Grenzen zu akzeptieren.

Die Fähigkeit zu Lösungen, die Überwindung der Angst ergeben
sich einzig aus der Anerkennung der tiefen Zerbrechlichkeit und
Abhängigkeit der menschlichen Existenz.

Damit will ich natürlich nicht sagen, dass verantwortliches Planen

nicht nötig wäre. Wir sind in einer technologischen Welt dazu

verurteilt, Lösungen zu suchen in verfahrenen Situationen. Es

gibt aus einer geplanten Welt kein Zurück. Aber es wäre eine
Illusion, wenn wir übersähen, dass ein tieferes Engagement erforderlich

ist, dass wir nicht allein die Lösungen durch äussere
Massnahmen finden können, sondern einzig durch die Umkehr.

Und das führt mich nun zu einer These. Ich denke, das Leben ist

vor Gott zu leben und hat einzig so seinen tiefen Sinn, und zwar
jedes Lebensalter auf seine Weise. Einzig so wird es zu einer

Akzeptanz der Generationen untereinander kommen, einzig
dadurch, dass sie vor Gott ihre Gemeinsamkeit finden. Das Leben

ist von Gott geschaffen, ist vom Schöpfer gegeben. Daraus ergibt
sich, dass wir zunächst zu erkennen haben, wie winzig dieses
Leben ist. «Was ist doch der Mensch, dass du seiner gedenkst?», die

Frage im achten Psalm. Unser Leben ist von vornherein begrenzt
und als begrenzt anzuerkennen. Was ist schon das Experiment
Mensch? Wenn man die ganze Erdgeschichte auf zwölf Stunden

verteilt, dann erscheint der Mensch in der sechzigsten Sekunde
der sechzigsten Minute der zwölften Stunde. Ich denke, dass uns
die Bibel ständig in Erinnerung ruft, wie es damit bestellt ist. Sie

wird nicht müde, uns zu sagen, dass wir unsere Tage zählen
sollen. So heisst es im Psalm 39 zum Beispiel : «Tue mir kund, o Herr,
mein Ende, und welches das Mass meiner Tage sei, dass ich erkenne,

wie vergänglich ich bin. Sieh, nur handbreit hast du meine

Tage gemacht, und meine Lebenszeit ist wie nichts vor dir. Ja, ein

Hauch nur ist alles, was Mensch heisst. Nur wie ein Schatten geht
der Mensch einher, macht Lärm um ein Nichts, häuft zusammen
und weiss nicht, wie er einsammeln wird. Und nun, worauf harre

ich, Herr? Meine Hoffnung, sie steht zu dir.» Es ist wohl eine der

788 Schweizer Heimwesen XII/90



Bedeutungen, die das Alter, das Älterwerden hat, dass wir diese
Grenze entdecken, dass uns diese Grenze immer tiefer bewusst
wird. Ich denke, dass in dieser Entdeckung auch eine befreiende
Kraft liegt. Und wenn wir sagen, dass das Leben von Gott
geschaffen, vom Schöpfer gegeben ist, erkennen wir zugleich, dass

es auf ihn bezogen ist und in ihm die Erfüllung findet. Leben hat
seinen Sinn nicht in sich selbst, sondern in dieser Bestimmung.
So wenig populär die Vorstellung heute, möchte ich mich
dennoch dazu bekennen: Ich denke, dass die Erfüllung des Lebens im
Jenseits liegt.

Lassen sie mich hier einen Satz lesen aus der kirchlichen Dogma-
tik von Karl Barth: «Kann es anders ein», schreibt er, «als dass

der Mensch irgendeinmal, so oder so, konkret auf diese Grenzen
seines Lebens stosse, dass er alt werden, abnehmen und eben
damit seinem Schöpfer und Herrn, eben damit seiner Allmacht und
seinem Erbarmen konkret begegnen muss? Muss? Geht es hier,
recht verstanden, nicht auch und ebenso wie bei seiner
unbeeinträchtigten Bewegung innerhalb dieser Grenzen um ein Dürfen?
Mehr noch. Könnte und müsste die echte Freiheit zum Leben
nicht vielleicht gerade darin konkret Ereignis werden, dass es dem
Menschen in der Beeinträchtigung seines Lebens vor Augen
gestellt und zu Gemüte geführt wird: Er hat sein Leben, er hat sich
selbst nicht seiner Hand. Er ist in der Hand Gottes, von ihr von
allen Seiten umschlossen, auf ihn ganz angewiesen, aber gerade
so zuverlässig von ihm gehalten. Fängt diese Freiheit nicht genau
dort an, wo die Erkenntnis in harter Tatsächlichkeit auf den Plan
tritt: Christ will unser Trost sein? Und wenn nun eben die Krankheit

als konkrete Gestalt der Unkraft, des Abbaus, der Behinderung

seiner Kraft und seiner Kräfte als die konkrete Gestalt des

Altwerdens und Abnehmens die harte Tatsächlichkeit wäre, in der
diese Wahrheit als befreiende Erkenntnis auf den Plan tritt, wenn
sie nun nicht nur die Vorform und der Vorbote des Todes und des

Gerichtes, sondern verborgen unter dieser Gestalt auch das Zeugnis

von Gottes Schöpfergüte, auch die Vorform und der Vorbote
des ewigen Lebens wäre, das er dem in den Grenzen seiner Zeit
von ihm gnädig erhaltenen und geführten Menschen zugedacht
und zugesagt hat?»

Wenn man Jenseits sagt, sagt man gleichzeitig Grenze und
Zukunft. Ich weiss, Jenseits ist ein gefährlicher Begriff. Er kann
egoistische Selbstprojektion sein - ich will und werde sein, ich
werde nicht vergehen. Das Jenseits kann missbraucht werden als

Kompensation für alle Mängel und Leiden dieser Welt, als ein

Ausweichen. Aber in Wirklichkeit ist das Jenseits nicht die

Abwertung dieses Lebens, sondern sein tiefstes Ziel. Das Leben
erhält dadurch seinen eigentlichen Sinn. Dass es in der Perspektive
von Gottes Gegenwart leben, dass es von der Allgegenwart der
Liebe durchdrungen wird, dem Reich der Liebe, das er herbeiführen

wird. Jenseits in diesem Sinne scheint mir unverzichtbar. Ein
Leben ohne Jenseits ist die innere Zerstörung dieses Lebens.

In einem anderen Psalm steht eine Passage, die mich sehr
beeindruckt hat, es heisst dort: «Nun spreche ich, mein Gott, nimm
mich nicht hinweg in der Hälfte meiner Tage. Deine Jahre währen

von Geschlecht zu Geschlecht. Vor Zeiten hast du die Erde

gegründet und die Himmel sind deiner Hände Werk. Sie werden

vergehen, du aber bleibst. Wie ein Gewand zerfallen sie alle, wie
ein Kleid wechselst du sie und sie gehen dahin. Du aber bleibst
derselbe und deine Jahre nehmen kein Ende.» Hier ist die Rede

von einer Zeit Gottes in der Zeit des Menschen. Gottes Jahrein
unseren Jahren. Und so leben wir in der ständigen Verheissung,
dass noch nicht offenbar ist, was wir einmal sein werden. Das
Leben ist eine Vorbereitung auf die vollkommene Liebe Gottes.

Was heisst das nun für das Alter? Ich möchte auch hier noch
einmal Karl Barth zu Worte kommen lassen, der etwas mir sehr

einleuchtendes gesagt hat über die Tatsache, dass das Leben nie fer¬

tig ist : «Wir leben in der Unfertigkeit bis in die allerletzte Zeit und
es wäre gerade nicht die Weisheit des Alters, wenn wir uns zur
Ruhe setzten. Und nun wird man schliesslich von unserem Kriterium

her das Sein und Tun des alten Menschen in dem Masse als
unweise bezeichnen müssen, als es etwa den Charakter des Fertigseins

mit der Frage des ihn angehenden Gebotes, den Charakter
automatischer Wiederholung von bisher gegebenen Antworten
trage, in dem Masse, als er sein vermeintliches Recht des Alters
auf unbeteiligte Ruhe in Anspruch nehmen soll. Als ob es für den
alten Menschen keine Zukunft und also auch kein eigentliches
gefülltes Heute mehr gäbe.»

Menschen jedes Lebensalters, auch diejenigen, die in ihre letzten
Lebensabschnitte getreten sind, stehen unter dem Gebot von
Gottes Liebe. Ihr Leben findet seinen Sinn in der Zuwendung zu
den Menschen. Die Werte, die das Leben bestimmen, ergeben sich
aus dem Dienst der Liebe. Gott wendet sich allen Lebensaltern
zu. In dieser Hinsicht ist mir ein Abschnitt im ersten Johannesbrief

(2,12) sehr wichtig. Dort wird die Gemeinde angesprochen
als Kinder, und danach werden nacheinander die einzelnen
Lebensalter aufgezählt. Johannes will damit doch sagen: Alle sind
Kinder Gottes, aber je in verschiedenem Alter.

Und nun gehört zu Gottes Zukunft auch eine besondere
Ordnung: Gott lässt in seinem Reich die Schwachen zu Ehren kommen.

Sie, die durch die Tiefen des Lebens gegangen sind, erhalten
einen privilegierten Platz. Ist diese Verheissung nicht auch im
Zusammenhang unseres Themas wichtig? Erhält nicht unter diesem

Gesichtspunkt auch das äusserste Alter seinen Sinn? Von Gott
angenommen mit all den Schwachen, denen er den ersten Platz
einräumt? Liegt nicht da der tiefe Sinn selbst des erloschenen
Lebens?

Nun habe ich aber mit all dem noch nichts gesagt über die Besonderheit

der heutigen Situation, noch nichts über die doppelte
Veränderung, die ich eingangs beschrieben habe. Was ergibt sich für
das Alter, dem ich angehöre, für die Alten, die auf der Schwelle
zum AHV-Alter sind? Kürzlich hat eine 19jährige Maturandin in
der Berner Zeitung geschrieben: «Meiner Meinung nach hat ein
70jähriger kein Lebensrecht mehr.» Es wurde ihr natürlich von
allen Seiten widersprochen - eine Flut von Leserbriefen, geschrieben

von Jungen und Alten. Ich denke, dass diese Reaktion gesund
war, und doch denke ich zugleich, dass die Äusserung nicht ganz
so unsinnig ist, wie sie aufs erste tönt. Und jedenfalls - wir haben
allen Grund darüber nachzudenken, welche Rechte Alten zukommen.

Ich denke, im tiefsten Grunde ist der Aufstand der jungen
Generation gegenüber der älteren fast unvermeidlich. Jedenfalls
glaube ich nicht an die Rede von so vielen Alten, die Jungen sollten

ein wenig dankbarer sein, denn wieviel besser haben sie es

heute als wir, die Alten, es damals gehabt haben. Solche Aussagen

kommen einer Heuchelei gleich oder sind zumindest der
Ausdruck einer Uneinsichtigkeit. Denn diese Generation, die heute
älter wird, ist ja zugleich die Generation, die die Veränderungen
herbeigeführt hat und die Zukunft in Frage stellt. Die Errungenschaften,

die wir einer neuen Generation weitergeben, sind von
zweifelhafter Qualität. Welche Rechte kann eine Generation in
Anspruch nehmen, die die Existenz künftiger Generationen aufs
Spiel gesetzt hat? Ich stelle die bedrängende Frage: «Wer sind wir,
die das alles verursacht haben?» und ich denke, sie spitzt sich
besonders auf uns zu : «Wer sind wir, diese Generation, die all das
verursacht hat?»

Was heisst das nun. Ich möchte in fünf kurzen Gedanken etwas
über die Bedeutung dieser Generation skizzieren.

Zunächst scheint mir wichtig, dass wir das Leben, die zusätzlichen

Jahre, die wir als Lebenserwartung vor uns haben, als
Geschenk betrachten, als eine Gabe, die in den Dienst der Liebe zu

789



stellen ist. All das, was ich vorher über die Unfertigkeit jeglichen
menschlichen Lebens gesagt habe, gilt in besonderem Masse für
unsere Generation. Mehr und mehr setzt sich aber die Vorstellung
durch, dass das Alter Anspruch auf Ruhe, Sicherheit usw. erheben

darf. Sogar der Ausdruck Lebenserwartung hat einen derartigen

Beiklang. Ich habe Anrecht auf eine Existenz, die von der
Gesellschaft als ganzes getragen wird. Aber dieses zusätzliche
Leben ist ja nicht weniger vor Gott zu verantworten, das heisst, es in
seinen Grenzen als Geschenk zu akzeptieren und den Raum, der

uns eröffnet wird, mit Liebe auszufüllen.

Das zweite: Ich habe einen Bekannten, einen Inder, der während
vieler Jahre in der Öffentlichkeit aktiv war. Als er das Ende der

fünfziger Jahre erreichte, folgte er dem indischen Modell, be-

wusst ein neues Lebensalter zu beginnen, ein Lebensalter, in dem
das Entdecken der Abhängigkeit, der Zerbrechlichkeit, die Nähe
des Todes zum zentralen Thema gemacht wird. Er lebt jetzt
zurückgezogen in seinem Heimatort und beschränkt sich bewusst
auf Meditation und Gebet; er konzentriert sich auf das, was ich
vorhin Jenseits nannte. Ich will hier ein letztes Mal von Karl
Barth etwas zitieren, der sich in einem längeren Abschnitt
darüber auslässt, wie innere und äussere Arbeit miteinander
verknüpft sind, eine Verknüpfung, die sich nicht nachweisen lässt,
aber die besteht. «Keiner», schreibt er, «niemand soll kapitulieren,

sichfür unnütz halten, weil er bei derArbeit im äusseren Sinne

des Wortes kaum, nicht oder nicht mehr dabei sein kann. Ein
in Davos hoffnungslos darniederliegender Lungenkranker, der in
rechtschaffener innerer Auseinandersetzung mit seinem Schicksal,

das ja zugleich eine allgemeine Bedrohung der Menschheit
darstellt, begriffen ist, nimmt an der tätigen Bejahung des

Daseins, obwohl sie für ihn praktisch nur in geduldigem Leiden und
Ausharren und in Beweis von ein wenig Mut und paradoxer Freu¬

digkeit inmitten seiner Umgebung bestehen kann, wahrhaft auch
und vielleicht intensiver teil, als der tüchtige Mann, der unterdessen

im Bereich der Bahnhofstrasse in Zürich Werte schafft,
Geschäfte und Karriere macht. Und ebenso kann es mit dem
Verhältnis zwischen dem stehen, was eine .ausrangierte' alte Frau
noch leisten mag und dem, was unterdessen ihre Nachkommenschaft

gewaltig zu leisten beginnt oder schon zu leisten im
Begriffe steht.»

Ein dritter Aspekt gilt konkret für diese Generation. Ich zögere
etwas, es auszusprechen, aber spreche es dennoch aus. Ich glaube,

wir müssen wissen, dass wir in besonderem Masse Vergebung
nötig haben. Die Selbstrechtfertigung der Alten ist heute fehl am
Platze angesichts der kritischen Situation, in der wir uns befinden.

Ich plädiere gewiss nicht für einen Masochismus der Schuld,
aber ich denke, dass auch für das Alter die Freiheit aus der
Bewältigung der Vergangenheit kommt. Wir sprachen nach dem Zweiten

Weltkrieg viel von Vergangenheitsbewältigung. In Osteuropa
ist das Thema der Vergangenheitsbewältigung im Augenblick
wiederum in hohem Masse in den Vordergrund gerückt. Nach
den Irrwegen vergangener Jahre: Was ist unsere Gegenwart und
unsere Zukunft? Aber im Grunde gilt die Frage für unsere ganze
Generation. Wie werden wir offen für die Zukunft?

Der vierte Aspekt : Ich denke, es ist vielleicht die Aufgabe unseres
Alters, ein Gegenzeugnis zu geben gegenüber der Konsumgesellschaft.

Das Alter oder die Alten werden ja als neuer Markt
entdeckt. Ich lasse mir sagen, dass bewusst produziert wird mit Blick
auf die alte Generation. Sie sind Gegenstand einer gezielten
Propaganda. Das Bild des Alten in dieser Propaganda ist das Bild des

immerwährend genussfähigen Menschen, des Menschen, der zu
konsumieren vermag, der auch in hohem und höchstem Alter
noch durch die Welt reist, alle Orte besucht und sein geistiges und
leibliches Wohlbefinden fördert. Nicht, dass daran alles falsch
wäre. Aber ist es denn nicht gerade unserer Generation aufgegeben,

etwas zu verwirklichen von dem einfachen Leben, das uns
die Vernunft heute zu diktieren scheint? Wir können nicht nächsten

Generationen einen asketischen Lebensstil empfehlen, wenn
wir ihn nicht heute zu realisieren beginnen. Hier scheint mir, könne

das Zeugnis unserer Generation einsetzen.

Und schliesslich möchte ich betonen, dass wir in hohem Masse

aufgerufen sind zur Gemeinschaft. Der Wert des Lebens liegt in
der Gemeinschaft mit andern. Der Wert des Lebens liegt in der

Gemeinschaft mit der Schöpfung. Es scheint mir, dass das Alter
neue Möglichkeiten in dieser Richtung eröffnet. Paulus schreibt

an einer Stelle: «Ich habe Lust, abzuscheiden und bei dem Herrn
zu sein, aber um euretwillen soll ich hier leben» (Phil. 1/23-24).
Um euretwillen. Der Sinn des Lebens liegt in der Kommunikation,

und das Leben hat solange Sinn, als es aufdie anderen bezogen

bleibt, als es Träger der Liebe ist oder auch Anlass dazu,

Liebe zu geben in der Situation, in der wir Liebe nur empfangen
können. Auch hier zeigt sich noch einmal, dass zur Weisheit des

Alters die Aufmerksamkeit für die Schwachen gehört.

Lassen Sie mich das alles schliessen mit einem Satz aus der Heiligen

Schrift. Es ist der letzte Satz des Alten Testamentes. Im
Prophet Maleachi heisst es: «Siehe, ich werde den Propheten Elia
euch wiedersenden bevor das Gericht kommt. Und siehe, er wird
das Herz der Väter den Söhnen und das Herz der Söhne den
Vätern wieder zuwenden, dass ich nicht komme und das Land mit
dem Bann schlage.» Es scheint mir bedeutsam, dass das Alte
Testament mit diesem Satz endet, dem Frieden zwischen den
Generationen. Vielleicht ist es ein Zeichen dafür, dass die Aufmerksamkeit

dafür, was uns die Botschaft Jesu zu sagen hat im Neuen

Testament, unter dieser Verheissung gelesen werden kann, nämlich,

dass wir, Alte und Junge, miteinander lernen müssen, die

Zukunft künftigen Generationen zu erschliessen.

Gerne beraten wir Sie über:
Decken und Kissen (auch waschbar)
sowie Matratzen und Bettwäsche.

Wir sind auch Lieferanten für Betten, Vorhänge
und Badezimmergarnituren.

Carl Kyburz AG
3122 Kehrsatz, Tel. 031 5415 25

Der Bettwarenspezialist mit dem umfassenden
Angebot für Spitäler und Heime.

790 Schweizer Heimwesen XII/90


	Alter - Grenze und neuer Lebensraum? : Referat gehalten anlässlich der Jubiläumsfeier "20 Jahre Betriebsgemeinschaft Bürgerheim Schaffhausen Künzle Heim"

