
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 9

Artikel: 1. Kappeler-Forum - VSA-Tagung für Menschen in helfenden Berufen :
menschliche Grundfragen in der Betreuung

Autor: Hofstetter, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Kappeler-Forum - VSA-Tagung für Mensehen in helfenden Berufen

Menschliche Grundfragen in der Betreuung
Im Haus der Stille und der Besinnung in Kappel amAlbis, das von der evang.-reformierten Landeskirche des Kantons Zürich für Seminare

zur Verfügung steht, führten Imelda Abbt und Hermann Siegenthaler den in Einsiedeln begonnenen Fortbildungszyklusfür
betreuerisch Tätige fort. Wiederum soll ein Thema während fünf Jahren bedacht und besprochen werden, es lautet «Menschliche
Grundfragen in der Betreuung». Am 1. Kappeler-Forum vom 27. und 28. Juni 1990 machten sich fünfzig Teilnehmerinnen und
Teilnehmer gemeinsam aufden Weg; der Titel dieses ersten Abschnitts hiess «Der Mensch auf der Suche nach Symbolen». Die Bezeichnung

Forum ist bewusst gewählt. Zur Zeit der Römer war das Forum derMarktplatz, wo Erfahrungen ausgetauscht wurden. So gehört
es auch hier zur Tradition, dass aus derAlltagsarbeit von einzelnen Teilnehmerinnen und Teilnehmern Erfahrungen zum Tagungsthema

gesammelt und weitergegeben werden. Drei Berichte aus verschiedenen Tätigkeitsgebieten ergänzten die Hauptreferate. Zu diesen

Forumstagungen gehört immer auch die Kunst: der Konzertabend in der Kirche, mit Musikfür zwei Cembali von den Bach-Söhnen
Wilhelm Friedemann und Johann Christian, virtuos dargeboten von Hermann Siegenthaler und Stefan Uster, war ein kostbares

Geschenkfür die Zuhörenden.

Eingang zum Haus der Stille und Besinnung, Kappel a.A., Teil des ehemaligen Zisterzienserklosters, gegründet 1185, dazu gehört das «Haus am See»,
das in diesem Frühjahr renoviert wurde; der VSA-Kurs fand im hellen Tagungsraum im Erdgeschoss statt.

Die Seele ist ein bilderschaffendes Wesen

Als Einstieg in sein Referat zur Psychologie der Symbole zeigte
Prof. Dr. Hermann Siegenthaler zwei Bilder: eines mit dem Titel
«Françoise dessinante» von Picasso, in welchem sich eine Mutter
über ihre beiden Kinder beugt, das andere eine Zeichnung einer
Viertklässlerin, auf welcher ein grosses Auge den Beschauer
ansieht, die Pupille als Sonne gemalt, und ein von Bäumen umstandener

Weg, der direkt zu dieser Mitte führt ; es war die Aufgabe
gestellt worden, ein Gottesbild zu malen. Bilder betrachtet man
zuerst einmal mit den Augen, man nimmt das Dargestellte wahr,
und dann folgt die Frage nach dem Sinn und der Bedeutung. Die
Einheit von Bild und Sinn ergibt ein Symbol. Der Begriff Symbol
stammt aus dem Griechischen und wird mit Sinnbild übersetzt,
erläuterte Hermann Siegenthaler. Die Bildseite ist immer ganz
eindeutig, der Sinngehalt immer mehrdeutig. Wie kommt es,
dass ein lljähriges Mädchen aus seinem Innern heraus, ohne je
ähnliches gesehen und gehört zu haben, Gott mit dem uralten,
schon in der ersten Christenheit verwendeten Symbol «Auge»
zeichnet und Sonnen- und Schöpfungssymbole hinzufügt? Da
zeigt sich die nie ganz interpretierte Sinnsphäre von Symbolen.
Sie betont den Geheimnischarakter des Menschen. Zwar hat
auch der Mensch eine vordergründige Seite. Wir sehen, fühlen,
spüren einander, die geistige Sphäre aber ist geheimnisvoll.
Vielleicht liegt gerade darin die Würde des Menschen, die zu achten
ist.

Unser Leben ist voller Symbole. Göttliche Wirklichkeit kann
nicht anders erfahren und mitgeteilt werden als durch Symbole.
Ein weiterer Bereich ist die Kunst, sei es nun bildende Kunst,
Literatur, Film. Auch Musik ist voller Symbole, nur ist es schwieriger,
sie zu erkennen. Vom Symbolhaften der Traumwelt haben uns
Sigmund Freud und Carl Gustav Jung eine Vorstellung gegeben.
In Märchen, Sagen, Mythen sind Symbole stark präsent. Wir
müssen den Blick auf unser Inneres richten, wenn wir den
Symbolen nachspüren wollen, fuhr Hermann Siegenthaler fort, und
er gab einen kurzen Einblick in die Jungsche Psychologie vom
Bewusstsein und vom Unbewussten. Der Mensch hat eine Sphäre,

wo er sich bewusst ist, wo er denkt und sich erinnert. Dieses
Bewusstsein schwimmt wie ein Stecknadelkopf auf dem grenzenlosen

Meer des Unbewussten. Dieses Unbewusste umschliesst das

persönliche Unbewusste, das aus der Lebensgeschichte des
einzelnen erwächst und das kollektive Unbewusste mit einem riesigen

Schatz von Bildern und Symbolen, die durch alle Jahrhunderte

der ganzen Menschheit zugrunde liegen. Und im tiefsten
Grund unseres Wesens haben wir ein Bild, das uns in eine andere,
geistige Sphäre weist - Jung sprach von einem Übergang - und wo
wir Botschaften aus einer andern Welt empfangen können.

Weil Symbole zwischen diesseits und jenseits, zwischen der be-

wussten Wirklichkeit in uns und dem Unbewussten, zwischen
verschiedenen Kulturen, vermitteln, sind sie eine Hilfe in der Ar-

524 Schweizer Heimwesen XI/90



Der Tag beginnt mit dem Singen in der Kirche...

beit mit andern Menschen. Heutzutage hat das Rationale mehr
Gewicht, das Sinnhafte wird als minderwertig betrachtet. Das
lässt sich die Seele nicht immer gefallen. Hermann Siegenthaler
sprach von der Ausgleichsfunktion der Symbole, die in vermehrtem

Träumen zum Ausdruck kommt. Ausgleich kann der Mensch
auch in einer Bildbetrachtung finden, in der Sinnsphäre und der
Aura eines Originals. Mit Symbolen werden Erlebnisse auf einer
andern als der rational-kritischen Ebene verarbeitet. Der Referent

wies in diesem Zusammenhang auf das Malen mit Geistigbehinderten

hin, das diesen Menschen Möglichkeiten zu bildhafter
Verarbeitung öffnet.

Symbole tragen in sich so etwas wie Energien. Welche psychische
Kraft ermöglicht uns, Erlebnisse aufzunehmen und zu verarbeiten?

Unsere Seele hat sehr viel Energie zur Verfügung, woher sie

kommt, ist ein Geheimnis. Symbole drücken bildhaft aus, was in
unserer Seele passiert, sie sind Sinnträger und beeinflussen so das

weitere psychische Geschehen.

Der Mensch ist Abbild Gottes

Die anthropologische Grundlage des Symbolhaften ist die Struktur

des Menschen, das leib-geistig-seelische Menschsein. Mit diesen

Worten begann Dr. Imelda Abbt ihre Ausführungen, und sie

zitierte Martin Buber: «Der Mensch ist die höchste Manifestation

des Symbols.» Die Bibel sagt: «der Mensch ist Abbild
Gottes», damit ist er Symbol, Hinweis auf den Urgrund von Gott.
Symbole sind Spiegel, sie zeigen, was wir sind und was wir
verwirklichen sollen in unserem Menschsein. Wir können Symbole
schaffen, wir können sie lesen, weil wir selber Symbol sind; wir
können uns der Sinnfrage öffnen. Wir sind vom jüdisch-christlichen

Glauben geprägt, auch wenn die Auseinandersetzung mit
der Aussage, «der Mensch ist Abbild Gottes», heute nicht mehr
selbstverständlich ist. Gott hat sich nicht begnügt, Gott zu sein,

sagte Imelda Abbt, er schuf sich ein Gegenüber. Die Mystiker
haben es am stärksten empfunden, dass Gott und Mensch aufeinander

angelegt sind. Von Meister Eckhart sind die Worte: «Gott will
nicht allein sein, sein innerstes Wesen ist Liebe, kann sich nur in
freier Gegenliebe erfüllen. Gott hat den Mensch nach seinem Bild
geschaffen und ihm die Freiheit geschenkt, die Liebe Gott
zurückzugeben.»

Der Mensch ist aus dem Staub der Erde geschaffen, und er wird
wieder Erde. Er ist als Geschöpf von Gott abhängig, und er ist
allen andern Kreaturen geschwisterlich verbunden und verantwort¬

lich. Die Solidarität mit der Natur, die in den letzten Jahrhunderten

durch das Herrschaftsdenken verloren ging, hat also auch
einen theologischen Hintergrund. Dass dem Menschen als
Abbild Gottes und von seinen geistigen Fähigkeiten her Verantwortung

auferlegt ist, stand im ersten Jahrtausend der Kirchengeschichte

stärker im Vordergrund. Augustinus zum Beispiel sagte:
«Das sind die Spuren von Gott in uns, im Geistigen.»

Als Abbild Gottes ist der Mensch eine kleine Welt, ein Mikrokosmos.

Alle Elemente und Kräfte des Universums, alle Gestaltungsformen

sind in ihm zusammengefasst. Im christlichen Verständnis

bleibt aber Gott Gott und der Mensch Mensch. Erhebt sich
der Mensch plötzlich zum Gott, ergibt das ungeheure
Auswirkungen. Imelda Abbt sprach auch von der Hierarchie der
Tätigkeiten des Menschen: loben, lieben, Dienst, Verantwortung.

Überdenken, besinnen, vertiefen

Anders als zuvor in Einsiedeln stand auf dem Programm nicht
«leibliches» Tun, wie malen, werken, spielen, tanzen, sondern
geistige Auseinandersetzung mit dem Gehörten. Denn, wie
Hermann Siegenthaler immer wieder betonte, nicht die Erfahrung
allein bringt Lernprozesse in Gang, sondern das Reflektieren des

Erfahrenen. Die Anwesenden teilten sich in zwei Gruppen auf
und setzten sich abwechslungsweise mit Imelda Abbt und
Hermann Siegenthaler zu Gesprächen zusammen. Was besonders
beeindruckt oder betroffen gemacht hatte, wurde nochmals formuliert,

von allen Seiten betrachtet und in Bezug gesetzt zur eigenen
Person und zur täglichen Arbeit. Es schälte sich heraus, dass von
Symbolen nur gesprochen werden kann, wenn sie gemeinschaftlich

verstanden werden. Imelda Abbt hatte vom christlichen
Grundgedanken her über das Symbol Mensch als Abbild Gottes
gesprochen, das setzt den Glauben an die christliche Botschaft
voraus. Manchmal haben wir aber auch einfach den Zugang
nicht mehr zur geistigen Welt. Dass weltweit die gleichen Urbilder
im Unbewussten schlummern und vom Bewusstsein zumeist unter

Verschluss gehalten werden, löste viele Kommentare aus. Der
Bilderschatz der Seele wurde aber auch als verheissungsvoll
empfunden. Dies wiederum veranlasste Hermann Siegenthaler zur
Bemerkung, dass es von unserem eigenen Verhältnis zur Symbolik

abhänge, was bei andern ausgelöst wird. Das Erkennen
solcher Zusammenhänge bildet die Brücke zur Praxis. Mit dem
Einbezug von Symbolen in die Betreuungsarbeit alter, pflegebedürftiger

oder behinderter Menschen können ihre Lebensqualität
erhöht und der Sinn der eigenen Tätigkeiten erfahren werden. Drei

525



in Helferberufen Tätige hatten dies in den Monaten vor dieser
Tagung versucht und berichteten am zweiten Tag darüber.

Erfahrungsberichte

Walter Egli vom Alterspflegeheim «Lindehus» in Turbenthal
schilderte eindrücklich, wie die Figurengruppe «Flucht nach
Ägypten» - er hatte sie mitgebracht - des im Dezember 1989 im
Alter von 80 Jahren verstorbenen Holzschnitzers Robert Hess in
ihrem vielfältigen Symbolgehalt ungeheuer viel geholfen habe
bei der Begleitung von Sterbenden, deren Zahl in jenem
Weihnachtsmonat aussergewöhnlich hoch war. Dieses Erleben wurde
in Walter Eglis Beschreibung und Interpretation dieses Kunstwerks

aus lebendig gemasertem Nussbaumholz stark spürbar.
Alle Heimbewohner waren in dieses symbolhafte Betrachten und
Befühlen einbezogen; die Figurengruppe ging während eines
Jahres von Zimmer zu Zimmer.

Annemarie Gehring, Leiterin der Bernischen Schule für
Aktivierungstherapie, Bärau, hatte durch ein persönliches Erlebnis das
Sich-Finden im Symbol erfahren. Symbolische Handlungen
schaffen eine Kommunikationsmöglichkeit, sie weisen auf etwas
Übersinnliches, nicht Fassbares hin. In der Arbeit mit Behinderten

kann dies zum Beispiel mit gelebten Ritualen versucht werden:

beim Zusammensitzen im Kreis sich die Hände reichen wird
zum Symbol des Beisammenseins und des Beginns der vorgesehenen

Tätigkeit. Wichtig ist auch die Gestaltung des Raums; mit
Bildern, Blumen, Kerzen kann eine Atmosphäre geschaffen werden,

die das Erleben von Symbolen ermöglicht. Auch Malen,
Weben, Sticken sind mögliche Wege zum nicht-biologischen Wesen
behinderter Menschen. In Annemarie Gehrings Geschichte hatte

das Zeitempfinden eine Rolle gespielt, und Hermann Siegenthaler

wies darauf hin, dass unser Unbewusstes keine Zeiteinteilung
kennt, es ragt in die Vergangenheit und in die Zukunft. Sterbende
haben deshalb nicht mehr die gleiche Zeit wie wir.

Peter Graditzky, Psychiatriepfleger, arbeitet zurzeit in einer
medizinischen Akutstation eines Basler Spitals. Der in der Gesellschaft

tonangebende Leistungsdruck ist auch in Spitälern spürbar,

und die Suche nach Symbolen, die ihm persönlich etwas
bedeuten, ging einher mit der Frage nach einer sinnvollen Gestaltung

der Pflegearbeit innerhalb der routinierten Effizienz und
Hektik. «Farben sind für mich Symbole», sagte Peter Graditzky,
«Menschen sagen etwas aus mit Farben». Im Spital ist seine
Kleidung weiss, die Bettwäsche ist weiss, die Wände meistens auch;
weiss ist rein, sauber, kühl. Persönlich wählt er am liebsten
violett, schwarz oder grün für die Kleidung. Formen beschäftigen
ihn, wenn er malt: runde, geschwungene Formen, wenn er sich

ausgewogen fühlt, fehlt die heitere Gelassenheit, entstehen eckige
Kanten. Einklang ist dort, wo alles fliesst, Ecken und Kanten aber
hindern den Energiefluss. Von den Ursymbolen, wie Kreuz, Kugel,

Würfel, Säule, Dreieck, gehen ihm beim Gang durchs Spital
viele Assoziationen zum Kreuz durch den Sinn. Die vielen
Rückenleiden zum Beispiel, das Leiden im Tragen eines Kreuzes.
Das Dreieck wiederum ist ein Kraftsymbol: Dreieinigkeit - Liebe,
Glaube, Hoffnung - Körper, Leib, Seele. Dieser Kreislauf von
Kommen und Gehen spricht auch aus den Jahreszeitbildern von
Bäumen. Wie machen Sie es mit der Zeit, wurde Peter Graditzky
gefragt. Es geht darum, den Patienten ernstzunehmen, ihm als

ganzem Menschen zu begegnen. Das nimmt nicht mehr Zeit in
Anspruch, es ist eine Sache der Haltung. Beziehungen können in
kleinsten Momenten hergestellt werden.

Schulung
Weiterbildung

Institut PLUS
Sekretariat
Sr. Ruth Stäheli
Obere Schulstrasse
9572 Busswil TG
073/23 26 29

Ziele: EINLADUNG

Tagungsthema I
Pflegediagnose, ein Konzept und eine Neuorientierung
zur Befindensverbesserung von Patienten, Betagten und
Personal
Referent: Erwin Böhm
Datum: Montag, 19. 11. 90, Dienstag, 20. 11. 90

Neuorientierung in der Pflege. Betreuung von Langzeitpatienten und Betagten
Bessere Lebensqualität der Betagten in Pflege-, Kranken- und Altersheimen

sowie bei spitalexterner Betreuung
Höhere Arbeitszufriedenheit und Motivation der Mitarbeiter
Pflege- und Betreuungsarbeit stärker professionalisieren und das Management

der Pflege und Betreuung verbessern
Verbesserung der Zusammenarbeit SPITIN/SPITEX durch entsprechende
Konzeption

Tagungsthema III
Neuzeitliche, interdisziplinäre Pflegeplanung. Zielorientiertes

Arbeiten als Voraussetzung zur Erlangung bestmöglicher

Lebensqualität der Betagten bei SPITEX und SPI-
TIN sowie einer grösseren Motivation und Arbeitseffizienz.
Pflegeplanung und Kardex per EDV
Datum: Montag, 25. 3. 91 (Wiederholungsdaten anfragen)

Tagungsthema II
Wie setzen wir die Pflegediagnose resp. die Leitideen
und Grundsätze von Erwin Böhm bei der Pflege und
Betreuung von Langzeitpatienten und Betagten in die Praxis

um?
Datum: Montag, 21.1. 91

(Wiederholungsdaten anfragen) 15.10.1990

Programm und Anmeldeformulare sind bei obiger Sekretariatsadresse zu beziehen.

Tagungsort:
Paulus-Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zürich

Kosten:
Fr. 160.- pro Tag, Pausengetränk + Mittagessen inbegriffen

Anmeldung:
Der Anmeldeschluss wurde verlängert bis Montag, den

526 Schweizer Heimwesen XI/90



Merkmale des heutigen Menschenbildes

Der bevorstehende Übergang ins nächste Jahrtausend veranlasst

zu Bestandesaufnahme und Ausblick. Wenn vom heutigen
Menschenbild die Rede ist, müssen grosse Zeiträume ins Auge gefasst
werden, sagte Hermann Siegenthaler. Mit dem Aufgreifen
bestimmter Ausdrücke und Merkmale ergeben sich Hinweise auf
ein notwendiges Umdenken.

Der Glaube an die Machbarkeit, der nicht erst im 20. Jahrhundert

aufgekommen ist, heute jedoch in der Gen-Manipulation
einen unheimlichen Gipfelpunkt erreicht hat, lässt den
Menschen zum Objekt unter andern Objekten verkommen, denn das

letztgültige Geheimnis soll auch noch ergründet werden. Brauchen

und Wegwerfen ist die Charakteristik der Konsumhaltung,
so wird auch der Mensch zum Wegwerfartikel. Die Forschung
kennt keine Grenzen, seit der Aufklärung herrscht das Prinzip,
was man kann, soll man auch machen. Diese Erwartung spürt der

Heilpädagoge auch immer wieder in der Frage von Eltern behinderter

Kinder: «Da muss man doch etwas machen können!»

Ein anderes Merkmal nannte Hermann Siegenthaler die « Wenn-
dann-Relation». Dieses Denken ist uralt und galt auch in bezug
auf das Gottesbild, Krankheit als Strafe Gottes zum Beispiel. Auf
diesem binärem Denken beruht die ganze naturwissenschaftlichtechnische

Entwicklung und die Informatik. Prekär wird es,

wenn solche Ursache/Wirkung-Modelle auf den Menschen
übertragen werden, wo immer ein ganzes Bündel von Ursachen
zusammenkommt. Die Spezialisierung, vor allem in der Berufswelt,
ist ein anderes, in diesem Zusammenhang zu nennendes Stichwort.

Spezialisieren heisst ja auch isolieren, dabei geht die Ganzheit

des Menschen verloren. Individualität wird ebenfalls gross
geschrieben in unserer Zeit. Wir päppeln sie so auf, dass der
Nachbar dabei vielleicht kaputt geht, sagte Hermann Siegenthaler.

Bedenklich stimmt auch das gängige Bild vom gesunden,
intakten Menschen: körperlich fit, wohlgebaut, jugendlich frisch,
tatkräftig soll er sein, mit gebräunter Haut Da fängt die Ghettoi-
sierung der Kranken, Alten, Behinderten an, sie haben keinen
Platz in diesem heutigen Menschenbild. Auch für die Betreuer
besteht die Gefahr, den Blick nur auf Defekte zu richten und die
Ganzheit aus dem Auge zu verlieren.

Ganzheitsbegriff aufarbeiten

Symbole haben im durchschnittlichen Verständnis des modernen
Menschen von der Ratio her wenig Platz, sie haben nicht den

richtigen Stellenwert. Trotz der enormen Bilderflut, von welcher
wir in unserem Alltag ständig überflutet werden, existiert eine
unheimliche Armut an innern Bildern. Ursache ist die rasche Abfolge

von Eindrücken, es bleibt keine Zeit zum Verweilen, und so

kann kein inneres Echo, können keine Symbole erweckt werden.
Die Reklamepsychologen hingegen verstehen sich bestens darauf,

wie sie die Menschen mit Symbolen erreichen, sie verführen
können. Als Beispiel wurde eine Reklame für Computer gezeigt,

wo auf dem Bildschirm das Symbol für das Gottesbild, ein Auge
in einem Dreieck steht. Da wird suggeriert, dass der Benutzer
allmächtig werde. Auf diese Weise wird immer auch der Mensch und
sein Sinnbild entleert und das ist, so Hermann Siegenthaler, die
Not unserer Welt.

Jeder Mensch ist in jedem Moment seines Lebens ein ganzer
Mensch, auch wenn wir diese Ganzheit nur in Augenblicken voll
erleben können. Diesen Ganzheitsbegriff müssen wir aufarbeiten.

Ein solches Hinhören aufdas Nicht-Rationale, das Geheimnis,

und das was in unserem Innern geschieht, braucht Zeit und
Musse.

«Flucht nach Aegypten», Holzskulptur von Robert Hess

Die Hand als Symbol

Reflexion ist immer auch ein Auseinandernehmen von Begriffen,
ein Beschauen von verschiedenen Seiten innerhalb der dem
Menschen gesetzten Grenzen. Nach dem theologischen Zugang zum
Symbol sprach Imelda Abbt zum Abschluss von der Hand als

Symbol der Menschheit in ihrer ganzen Entwicklung und
Geschichte. Schon Aristoteles nannte die Hand das Instrument der
Instrumente, und Sartre sagte : «Der Mensch ist nur Mensch, weil
er eine Hand hat.» Die Hand ist die erste Rechenmaschine des

Menschen, er schafft sich Werkzeuge damit, Hände offenbaren
Geist, sie schaffen Kunst, ihre Haltung und Form haben eine eigene

Sprache. Mit einem Handschlag wurden Verträge besiegelt,
Schwüre geschworen, mit der Faust wird gedroht. Die anthropologische

und religiöse Bedeutung ist sehr vielschichtig. Die Hand
ist eine Identität mit ihren individuellen Linien, Fingerabdrücken,

Gesten. Die Hand ist das bevorzugte Werkzeug des

menschlichen Handelns. Sie hat, neben der gestaltenden eine
wahrnehmende und erkennende Funktion, und mit der Mimik
bringt sie, analog zur Lautsprache, innere Befindlichkeit zum
Ausdruck. Imelda Abbt zitierte Kant: «Die Hand ist das ausführende

Organ des Herzens.»

In der anschliessenden Diskussion wurde das Gesagte wiederum
illustriert mit eigenen Erfahrungen, und es zeigte sich, dass ein
Besinnen auf gelebte Grundhaltungen neue Kraft und Freude in
der Arbeit wecken kann.

Irene Hofstetter

Das 2. Kappeler-Forum in der Folge «Menschliche Grundfragen
in der Betreuung» wird am 19./20. Juni 1991, ebenfalls im Haus
der Stille und Besinnung in Kappel a.A. stattfinden, das Thema:
«2. Der Mensch auf der Suche seiner Zeit».

Das Gedächtnis

gibt nach, wenn der Stolz hartnäckig
genug ist.

FRIEDRICH NIETZSCHE

527


	1. Kappeler-Forum - VSA-Tagung für Menschen in helfenden Berufen : menschliche Grundfragen in der Betreuung

