
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 7

Artikel: Vom Sinn der sozialen Arbeit : Beitrag zur Festschrift "25 Jahre
Eingliederungsstätte Schaffhausen"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der sozialen Arbeit
Von Dr. Imelda Abbt,

Beitrag zur Festschrift «25 Jahre Eingliederungsstätte Schaffhausen»

Sich besinnen auf die Arbeit, heisst nach dem Sinn fragen, nach
dem was den Arbeitgeber, den Betreuer, den Behinderten im
Innersten treibt und bewegt. Mit Besinnen meine ich keinerlei
sentimental-schwärmerische Besinnlichkeit, tiefsinnige Beschaulichkeit

oder Ähnliches. Sie ist auch kein trotziges Anti-Denken
gegen Wissenschaftlichkeit. Dann würde es ja nämlich nur wieder
eine Flucht in eine Ideologie darstellen. «Besinnung meint eine

Wegrichtung einschlagen, die eine Sache von sich aus schon

genommen hat, das heisst, in unserer Sprache sinnan, sinnen»

(Martin Heidegger). Also, sich auf den Sinn einzulassen, ist das

Wesen der Besinnung. Besinnung ist auch mehr als ein blosses Be-

wusst-Machen. Besinnung ist nämlich der Mut zur engagierten
Frage; der Mut auch, dorthin gelangen zu wollen, wo wir uns
schon lange oder schon immer aufhalten, ohne es vielleicht selbst
klar zu wissen; der Ort auch, wo unsere geheimen Wünsche, Ziele,

Erwartungen und Fragen Aufklärung erfahren können.

Wäre es jedoch nicht wichtiger, über die Leiden und Probleme der
Behinderten-Arbeit zu schreiben, über die heutige «Techniker-
Mentalität», über die dauernde Forderung (und Überforderung),
nur an Leistungen gemessen zu werden, über fehlende Geschützte
Werkstätten usw. Oder vielleicht über die Betriebsamkeit und
Hektik in der heutigen Arbeitswelt ganz allgemein? Dann freilich
würden die folgenden Überlegungen zum Pflichtpensum gehören.

Das könnte man von meinem Beitrag aber wohl nicht sagen.
Er möchte zur Besinnung anregen, was sich dem rein Technischen,

dem Mach- und Verfügbaren entzieht.

In einer Jubiläumsschrift, die auf 25 Jahre Behindertenarbeit
zurückblicken darf, ist wohl die Frage gerechtfertigt : Warum arbeiten

wir eigentlich mit Behinderten? Geschieht es aus Berufung?
Aus sozialen Gründen? Des (guten) Verdienstes wegen? Weil man
grad keine andere Arbeitsstelle hat? Oder warum sonst? Beginnen

wir mit dem Letzten. Um des guten Verdienstes willen oder
einfach um der Arbeitsstelle wegen würde heissen, dass jemand
seine Aufgabe mehr oder weniger als «Job» versteht. Selbstverständlich

ist auch das eine Möglichkeit. Die Arbeit wäre dann
primär unter den Maßstab der Effektivität, des Nutzens, der
Leistung zu stellen. Die Sinnfrage wäre für den einzelnen mit der An-

: des Beweggrundes beantwortet.

Aus sozialen Gründen im Bereich der Behinderten zu arbeiten,
würde schon eine differenziertere Antwort verlangen. Soziale
Beweggründe sind verbunden mit einem Dienst an den andern, am
grösseren Ganzen. Damit wird die Arbeit in einen grösseren
Zusammenhang und damit in einen neuen Sinnrahmen gestellt, der
dem einzelnen nicht ohne weiteres bewusst und klar zu sein
braucht.

Arbeit - Dienst am Ganzen

«Arbeiten ist dem Menschen so natürlich wie dem Vogel das
Fliegen», so Huldrich Zwingli. Ein wichtiger Punkt seiner
Reformbemühungen war auch das Verhältnis des Christen zu Arbeit und
Gewerbe. Wenn man vom «Zwingli in uns» spricht, meint man
damit ein charakteristisches Verständnis von Weltlichkeit und
Christlichkeit: christliche Weltlichkeit und weltliche Christlichkeit,

das heisst, ein Verständnis des Politischen als religiöse Aufgabe

und des Religiösen als Seele des Politischen. Der christliche
Mensch soll im weltlichen Dasein als Staatsbürger und Arbeiter

vor Gott leben. Ihn erfüllt es mit Widerwillen, ja er fürchtet geradezu

um sein Christentum, wenn er nach einer Religiosität streben

sollte, die das wirtschaftliche und staatliche Leben vernachlässigt.

Wirtschaft und Staat sind aber nicht eigengesetzliche
Bereiche. Sie sind von Religion nicht zu trennen. Nach Zwingli ist
der eine Fuss immer des andern treuster und bester Gefährte; und
genauso soll es beim Verhältnis von Gewissen und Öffentlichkeit,
von Religion und Arbeit, von Kirche und Staat sein.

Heisst das, dass unser Verständnis von Arbeit mit einer religiösen
Weltanschauung verbunden ist? Zweifelsohne gab es solche Zeiten.

Heute dagegen ist die Arbeit, auch die soziale Arbeit, weitgehend

säkularisiert, das heisst, losgelöst von religiösen Anschauungen,

ja sogar von einem gemeinsamen tragenden Menschenbild.

Diese Entwicklung ist jedoch noch jung. Und noch kann
niemand sagen, in welche Probleme hinein uns diese Entwicklung

letztlich führen wird. Früher hatte Arbeit, wie gesagt, viel
mit Religion zu tun. Vor allem die Religionssoziologie (Max
Weber) hat die Aufmerksamkeit neu auf den religiösen Aspekt der
Arbeit gelenkt. Sie entdeckte zum Beispiel, dass die im 18.
Jahrhundert einsetzende Industrialisierung mit einer Weltanschauung

verbunden war, die die intelektuellen und moralischen Kräfte
zur Umgestaltung der Welt zu mobilisieren vermochte. Diese
Weltanschauung nährte sich in entscheidenden Punkten aus dem
jüdisch-christlichen Religionsverständnis: Drei Punkte waren
vor allem tragend: 1. Das Ja zur Abeit. Der welterschaffende
Gott wird selber als Archi-Techniker beschrieben. Der Mensch als
Ebenbild Gottes verfügt über schöpferische Kräfte und hat den
Auftrag, sich die Erde Untertan zu machen. 2. Die Welt ist gottgewollt,

und daher gut. Sie ist ein Kosmos, das heisst, etwas Geordnetes.

Der Mensch ist dank seiner Vernunft in der Lage, die
Ordnung des Kosmos zu erkennen. Der wissenschaftlichen
Erforschung der Welt steht grundsätzlich nichts im Wege. 3. Juden und
Christen sind zukunftsorientiert. Gottes Reich soll sich ja erst
noch vollenden. Zugleich wird Gottes Reich als etwas Universales
verstanden. Grundsätzlich soll niemand von ihm ausgeschlossen
sein. Zukunftsorientiert und Universalität sind denn auch
wesentliche Merkmale der industriellen Kultur. Das heisst nicht,
dass Juden- und Christentum notwendig zur industriellen
Revolution führten, wohl aber, dass sie wesentliche geistige Voraussetzungen

dazu enthalten.

Das Ja zur Arbeit und das Ja zur Zukunftprägen noch heute die
Lebenseinstellung vieler Menschen. Wir erleben es jedoch -
vielleicht weniger in Ländern, die unter Arbeitslosigkeit leiden, wohl
aber zum Beispiel bei uns -, dass eine geregelte Arbeit auch als
Hemmschuh sinnvollen Lebens empfunden werden kann : sie
verhindere die Emanzipation, die Selbstentfaltung, die
Selbst-Verwirklichung, das Selbstwerden; sie hemme, schränke ein, lege
Fesseln an und mache daher unfrei.

Probt Ihr Sohn
auch schon
für den 1. August?

Helft Brände
verhüten!

BfB

403



Das Sich-Sträuben gegen das Joch der Arbeit hat einen nicht
unwichtigen Anteil am Ruf nach Arbeitsverkürzung, nach mehr
Ferien, nach Teilzeitarbeit. Danach sollte immer nur so viel gearbeitet

werden, als für die eigentliche - und das will sagen : ausserhalb
der Arbeit liegende - Lebensbewältigung nötig ist. Und diese

eigentliche Lebensbewältigung wird dann hauptsächlich in Freizeit,

in Vergnügen, in Musischem, in Nichtproduktivem, in
Geniessen und so weiter gesehen. Da kann sich der Mensch selbst

verwirklichen! Unter solchen Voraussetzungen ist es nur logisch,
dass der Arbeitgeber, der Unternehmer, der Vorgesetzte zum
Gegentyp wird. Er beutet andere nicht nur materiell aus, er wird
auch zum Gegenspieler eines sinnvollen Lebens, einer sinnvollen
Selbstverwirklichung des Menschen ganz allgemein.

Daran ist, wie gewöhnlich, nicht alles von vornherein falsch.
Aber es ist gewiss sehr einseitig gesehen. Nicht nur ist der Vorgesetzte

auch ein Mensch, er hat wohl meist auch ein anderes
Selbstverständnis. So verstanden sich sogar zur Zeit des Absolutismus
Könige als «Diener des Staates». Ist es nicht häufig so, dass

persönliche Wünsche und Ansprüche geringer werden, je höher eine

Person steht und j e mehr sie zu sagen hat Es mag Beispiele dagegen

geben, aber es würde nur der religiösen Tradition des

Christentums entsprechen. Kein Geringerer als Jesus sagte schliesslich

: «Wer unter Euch der Erste sein will, der sei der Diener aller.»
Eine solche Einstellung erwarten wir doch noch immer von einem

guten Vorgesetzten, selbst in unserer säkularisierten Welt und
Gesellschaft. Führungskräfte in Staat, Kirche und Gesellschaft
haben dem grösseren Ganzen zu dienen

Im Grunde geht es in jederArbeit, ganz gewiss aber in der
Behindertenarbeit (auch) darum, sich zurückzusetzen, seine persönlichen

Neigungen einem Höheren, dem «Ganzen» unterzuordnen.
Freilich stellt sich die Frage : Wer oder was kann eigentlich solche

Unterordnungen fordern? Ist es eine Institution oder eine
Kommission, der man unterstellt ist? Niemand dürfte ernstlich in
Abrede stellen wollen, dass diese gewisse Dinge fordern und verlangen

können und dürfen. Doch erstrecken sich diese Forderungen
stets auf den Bereich des Arbeitsverhältnisses. Ich meine aber
eine tiefere, grundsätzlichere Forderung, nämlich die, sich dem
Ganzen unterzuordnen, sich wirklich in den Dienst der Sache

beziehungsweise der anvertrauten Menschen zu stellen. Das ist per
Dekret nicht zu erreichen. Dahin stossen wir selbst mit peinlichster

Erfüllung des Pflichtenheftes nicht ohne weiteres vor. Die
geforderte Arbeit pünktlichst verrichten, das kann auch einer, der
seine Arbeit bloss als Job versteht und dessen Herz viel eher beim
Geld, bei der Freizeit, beim Sport und so weiter ist. Arbeit bedeutet

dann aber nicht mehr als eben Geld zu verdienen, um sich das

leisten zu können, wonach der Sinn steht. Ein Mensch jedoch,
der die Unterordnung unter das Ganze als innere Forderung
erfährt, könnte nun darüber nachzudenken beginnen, warum er -
nicht selten «trotz allem» - in dieser Arbeit steht und darin bleibt.

Es ist etwas «von innen». Es gibt etwas in uns, das uns gleichsam

aufruft, mehr zu tun und zu wollen, als was gerade notwendig ist,

um dem Pflichtenheft zu entsprechen. Dieses kann unter
Umständen sogar fordern, «das Leben hinzugeben für andere». Was

zunächst wie ein Verlieren des Lebens aussehen kann, kann sich

später als echte Selbst-Verwirklichung und Selbst-Findung
herausstellen.

Toilettenlift MTE ®Produkt Messerli

Mit dem Toilettenlifter MTE wird vielen Behinderten ein Gerät zur
Verfügung gestellt das ihnen erlaubt, die Toilette wieder selbständig zu

benützen. Automatisch und stufenlos höhenverstellbare Sitzbrille.

Montierbar auf alle gängigen Toilettenschüsseln.

Verlangen Sie eine kostenlose Vorführung oder detailliertes Prospektmaterial.

Bimeda AG
Rehabilitationshilfen
Heim- und Spitalbedarf

Kasernenstrasse 1

8184 Bachenbülach
Tel. 01 860 97 97 bimeda

Es ist jedoch unerlässlich, daraufhinzuweisen, dass es sich da

allenfalls um einen Appell, um eine Forderung handelt, und dass

wir uns dieser Forderung öffnen oder verschliessen können. Das

gilt für jeden Menschen. Und es kann niemals eine menschliche
Sache sein, hier etwas von andern erzwingen zu wollen. Als freies

Wesen kann ich mich einer solchen innerlichen Forderung öffnen
und in meiner Arbeit mehr als blosse Karriere sehen; ich kann ein

guter Verwalter, ein guter Manager, ein guter Planer und so weiter

und zugleich mehr sein wollen. Dieses «Mehr» ist nicht leicht zu

erklären und zu bestimmen. Es hat ja, wie gesagt, mit dem Innern
des Menschen zu tun. Es ist nicht manipulierbar, nicht einmal

von mir bei mir selbst. Und deswegen ist es auch bei andern nicht

erzwingbar. Das gilt es zu respektieren, auch wenn es bei einem

Unternehmen um noch so grosse und edle Ziele geht. Das hatte

Johann Gottlieb Fichte vor Augen, als er seinen Hörern einmal

zurief: «Nur derjenige ist frei, der alles um sich herum frei
machen will, und durch einen gewissen Einfluss, dessen Ursache

man nicht immer merkt, wirklich frei macht. Unter seinem Auge

atmen wir frei; wir fühlen uns durch nichts gepresst und
zurückgehalten und eingeengt; wir fühlen eine ungewohnte Lust, alles

zu sein und zu tun, was nicht die Achtung für uns selbst uns
verbietet.» Wer in seiner Arbeit das Ideal vernünftiger Freiheit für
alle verfolgt, schafft mit anderen Worten eine Atmosphäre, in der

es den Menschen um ihn herum wohl ist, in der es keine Angst vor

Ausbeutung oder Unterdrückung gibt. Es ist der wirklich freie

Mensch, gerade weil er sich an innere Forderungen gebunden

weiss, Forderungen eines wahren menschlichen Selbstverständnisses,

für das die eigene Selbstverwirklichung ohne
Selbstverwirklichung möglichst aller letztlich nicht möglich ist.

Hoffnung und letztlicher Sinn

Oben wurde gesagt, dass unser jüdisch-christliches Erbe
zukunftsorientiert ist und dass es unsere positive Haltung der
Arbeit gegenüber mitbeeinflusst hat. Sind aber heute nicht viele,

404 Schweizer Heimwesen VII/90



auch von uns, irgendwie resigniert? Warum steigen wir eigentlich
nicht aus? Lohnt es sich, für diese Aufgaben Herz und Nerven zu
verbrauchen? Warum reiben wir uns dabei auf? Für wen denn?

Wem nützt es eigentlich? Fragen über Fragen. Ich treffe bei

Sozialtätigen immer wieder auf Resignation und Enttäuschung.
Aber nicht nur bei ihnen. Fast möchte man sagen, es habe sich

weitherum eine allgemeine Resignation eingeschlichen, bei der
Mehrzahl der Menschen. Mit Resignation ist immer auch eine
gewisse «Zukunftslosigkeit» verbunden. Ohne Zukunft wird aber
auch die Arbeit sinnlos, es erlöscht die Hoffnung.

Ist Hoffnung aber nicht eine Illusion, die sich nur starke, sprich:
tüchtige, Menschen leisten können, Menschen, die über ihre vollen

geistigen und körperlichen Kräfte verfügen, die ankommen
und sich durchsetzen? Und was ist dann, wenn man einmal nicht
mehr ankommt oder gar nie ankommen konnte? Springt dann
Hoffnung in die Lücke und alles ist wieder gut? Ist Hoffnung
nicht viel eher eine Stimmung, die genau dann entschwindet,
wenn man sie nötig hätte? Ist Hoffnung eigentlich mehr als
kaschierte Aussichtslosigkeit und Resignation?

Das Wesen der Hoffnung entzieht sich weitgehend einer begrifflichen

Definition. Aber ihre Auswirkungen lassen sich feststellen.

Dass sich Hoffnung nicht mit Händen anfassen lässt, besagt

nicht, dass sie etwas Nebelhaftes ist. Liebe zum Beispiel lässt sich

ja auch nicht anfassen und dingfest machen und doch kann sie

uns in eine neue Welt versetzen. Wo nun wird die Hoffnung
konkret? Wo wirkt sich ihre positive Macht offensichtlich aus? Ich
denke: am deutlichsten in der Not, in der Verzweiflung, in der
Vereinsamung. Hoffnung entsteht erfahrungsgemäss oft in
hoffnungsloser Lage. Sie kann sogar um so stärker werden, je
hoffnungsloser die Lage ist. Und eigenartigerweise entsteht diese

Hoffnung nicht selten gerade dann, wenn die alltäglichen
Hoffnungen zerbrechen. Gerade der Verlust der Alltagshoffnung
kann eine neue, tiefere Hoffnung im Menschen aufkeimen
lassen.

Die Alltagshoffnungen haben ganz verschiedene, auswechselbare

Ziele: ein neues Haus, traumhafte Ferien, zuverlässige Mitarbeiter,

bessere Gesundheit und so weiter. Solche konkreten
Hoffnungen erfüllen sich oft nicht und lassen vielleicht bezüglich
Hoffnung den Eindruck des Illusionären entstehen. Es hängt ja
auch von den verschiedensten Bedingungen ab, ob dieses oder
jenes eintritt, ob wir Geduld haben und warten können oder schnell
die Flinte ins Korn werfen und uns neuen Zielen zuwenden.

ZurAlltagshoffnung gehört die Enttäuschung. Ihre Ziele sind die
Welt unserer wechselnden Wünsche. Diese greifen schnell und
leicht über das wirklich Mögliche hinaus ; und dürfen es natürlich
auch. Kein Wunder, dass sie dann aber enttäuscht werden. Anders

bei der Hoffnung aus der Tiefe des Menschseins. Diese kann
gerade aus Enttäuschungen, aus dem Zusammenbruch von
illusionären Hoffnungen entstehen beziehungsweise uns zu ergreifen
beginnen. Sie ist von Illusionen frei. Sie führt uns freilich irgendwie

ins Unbestimmte. Aber wenn ihr Ziel auch nicht zu erfassen
ist, so gehört sie doch zur menschlichen Person und weist in die
Zukunft. Dieser neuen Hoffnung geht es nicht um das
Verschwinden dieses oder jenes Leidens, dieser oder jener Krankheit,

dieses oder jenes Übels. Es geht ihr um etwas Umfassenderes,

um Heil-Sein, um ein Sich-Finden-aus-letzter-Tiefe. Philosophen

nennen das Erfahrung von Absolutem, Theologen das
Angenommensein durch Gott. «Die Hoffnung ist das Material, aus
dem unsere Welt gemacht ist» (Gabriel Marcel).

So gesehen sind die Hoffnungen des Alltags und die Tiefen-
Hoffnung auch wieder nicht einfach zu trennen. Die Tiefen-
Hoffnung, zum Mensch-Sein als solchem gehörend, ermöglicht

erst Alltags-Hoffnungen. Weil es eine im Person-Sein selbst
gegründete letzte (existentiale) Hoffnung gibt, gibt es die wechselnden

Hoffnungen des Alltags. Weil es ohne Hoffnung kein
Mensch-Sein gibt, haben wir nicht nur Hoffnung, wir selbst sind
Hoffnung. Und das heisst, dass Resignation nur möglich ist auf
dem Hintergrund der Hoffnung und dass umgekehrt durch
Resignation hindurch immer auch wieder eine neue Hoffnung, eine
tiefere Hoffnung, aufbrechen kann. Und das kann auch ein
resignierter Sozialtätiger, auch ein Behinderter, erfahren und kann
Mut für die Zukunft schöpfen.

Solche Hoffnungen eröffnen den Raum für letztlichen Sinn.
Hoffnung und Sinn gehören so eng zusammen wie Hoffnung
und Zukunft. Bei «Sinn» haben wir ein ähnliches Erscheinungsbild

wie bei der Hoffnung. Je umfassender ein Sinn ist, um so
weniger fasslich ist er für uns. Es gibt denn auch nicht eine eigentliche

«Wissenschaft» des Sinns. Eher kommt ihm das Herz und die

aus ihm hervorgehende Weisheit nahe. «Le cœur a ses raisons,

que la raison ne connaît point», meinte einmal Pascal. Auch der
Psalmist spricht von einer Weisheit des Herzens (Psalm 89). Da
nicht eigentlich wissenschaftlich zu fassen, ist Sinn-Erfahrung
auch nicht eigentlich machbar. Man kann zur Sinnerfahrung
beitragen, aber sie nicht herbeiführen. Sinn muss gefunden werden;
Sinn zeigt sich; Sinn spricht sich uns gleichsam zu.

Sinn hat verschiedene Aspekte. Zunächst einmal sehen wir Sinn
darin, etwas zu tun oder zu schaffen, das heisst in unseren Aktivitäten.

Dann sehen wir Sinn aber auch in dem, was uns widerfährt:

in Ereignissen, Erlebnissen, Erfahrungen. Und schliesslich

- parallel zur Tiefen-Hoffnung - gibt es das, was ich Existenz-
Sinn nennen möchte. Er zeigt sich zum Beispiel in verzweifelten
Situationen, oder in Momenten übergrossen Glücks, oder im
Schauder vor dem Nichts (Tod), oder auch in ganz alltäglichen
Situationen: Ein griechischer Philosoph, den seine Bewunderer
suchten und endlich an einem Backofen fanden, bemerkte ihnen
gegenüber: «Auch hier wesen Götter an!»

Worauf es immer wieder ankommt, ist die innere Grund-Einstellung,

mit der wir den täglichen Gegebenheiten in unserem Beruf
und Leben begegnen. Es gibt keine Lebenssituation, die schlechthin

sinnlos wäre. Auch negative Seiten menschlicher Existenz -
ich denke besonders an Leid, Schuld und Tod - können ihre positiven

Seiten für uns haben. Sie können uns vor uns selbst bringen,
direkt und unmittelbar. Sie durchstossen dann das Gewebe des

Scheins, der Halbwahrheiten, der Illusionen und stellen uns vor
den Sinn unserer Existenz. Von diesem her fällt auch erst das richtige

Licht auf den mehr vordergründigen Sinn unseres Tuns und
Lassens. Obwohl wir nicht über Sinn verfügen, können wir doch
täglich nach ihm suchen - und, sogar durch Resignation
hindurch, Sinn entdecken.

Blenden wir noch einmal zurück, zum ersten Teil unserer
Überlegungen. In und aus der Tiefe unseres Menschseins ergeht immer
wieder ein Appell an uns, uns den andern zuzuwenden, mitzutragen

am Geschick unserer Mitmenschen. Dieser Appell ist ein

Drängen, dem wir nachgeben oder das wir auch überhören können.

Von der Art, wie wir damit umgehen, hängen Sinn und
Zukunft ab. Dem Drängen Folge zu leisten, heisst Sinn finden in den

alltäglichsten Begebenheiten, heisst Hoffnung und eine Zukunft
zu haben.

Es heisst auch, dass alle Menschen - Behinderte selbstverständlich

eingeschlossen - Zeichen für «Sinn» sein können in einer

Welt, die oft so «hoffnungsleer» und damit «sinnlos» und
«zukunftslos» zu sein scheint. Religiöse Menschen vernehmen darin
den Zuspruch ihrer absoluten Zukunft, die sich schon immer auf
sie zubewegt, und die sie Gott nennen.

405


	Vom Sinn der sozialen Arbeit : Beitrag zur Festschrift "25 Jahre Eingliederungsstätte Schaffhausen"

